
YILU (1996) 24A3 DT

Ges Cristo COMEe Figlio dı Dio,
Signore a  ‚ Salvatore

Mons. Angelo Scola
Rettore Pontificia Universita Lateranense, Roma

Un aD legomenon Contenuto In Te1 S C1 offre la strada maestra PCI DCNC-
Tare ne]l mistero dı Gesu Cristo. In CSSO (Gesu definıto In assoluto COIMNNC apostolos,
C10€e Ul «Mandato», 1’«Invıato».

passagg10 Lettera aglı rel, In traduzıone jetterale, COSI1: «Per-
CLO, ratelli SAanNlL, partecıpi di Un  S VOCAZIONeEe celeste, fissate bene I0 sguardo INn Gesu,
l’apostolo (ECCO 11 termine!) MMM sacerdote fede che nNO1 professiamo, ıl
quale e fedele colui che I’ha costitullto, OMe lo fü anche Mose in la SUua Casa.

Ma INn confronto Mose, egli giudicato egZnO0 dı MAaZ210F gloria, quanto
'"ONOre del ONO SUDEFA quello ORI SLICSISA. Ogni CUSa infatti

Viene cCostrulta da qualcuno; colui che ha costrulto Dio In verita Mose
fedele In tutta la Sua CadsSa COMe servıtore, DEr rendere testiımOn1LANZa di CLO0 che doveva
essere annunz1ato DiU tardı; Cristo, Invece, I0 fü COME figlio costituito O,  d la SUU

propria CUNSa. la SUd CUSad S1IAMO nOL, CONSErVLAMO (salda SINO alla ıne Ia iberta
Ia di CUl CI vantıamo>»

termıne apostolos, iıdentificando objettivamente Gesu, COINC “figl10”, 8
SLO al tıtolo attrıbulto Mose, SCFADON, termıne tradotto neVulgata COM l’espressione
famulus (mıinıstro, servıtore). Mose aDPaIc quıindı COTMLC 11 SEr V mıinıstro fedele che

CaAaDaACC dı martyrıa, C10€ dı testimon1anza, la SUa mlissione dıversa da quella dı
oluı che vliene definıto 1’apostolo. Infattı 1’apostolos lo ULOS, C10€ 11 Fıglıo.

Cadsa «SODIA» la Casa (casa dı DIio Chliesa) DCI questo la SWa miss1ıone
super10re quella dı Mose La dıfferenza CIMNCISC COM chlarezza per1cope cıtata,
dove ı] tıtolo dı apostolos collegato quello dı hg110. Fıglıo 11 mandato In
pıIeNO totale: Mose, che NON figlıo, mandato solo COINNC mınıstro. 11 orado dı
edeltä de1 due qualıitativamente dıverso.



28 AÄRTICOLN! IF

Vangelo dı G1ovannı, In modo partıcolare, CONsente dı approfondıre la
sıngolare dı questa mi1iss1ione COS1 radıcale da definıre l’ıdentita dı Gesu SUO

mandato» (apostellein, pempein 11 SUO ESSCTC «VeEeNuUuTLO>» nel mondo Stanno al Centro
cristologıa dı (Hovannı ed esprimono l’essenza trinıtarıa soteri10logica dı Gesu

Cristo. adre concep1to COMMC colu1 che manda, COMINC l’ınvilante 61 rende TeSDON-
sabıle m1ss1ıcone STesSsa dı Gesu determiınandone, fın dall’orıgıine, anche lo
che la salvezza del mondo (GV 5{7 «DIo NO  - ha mandato il Figlio nel mondo DEr
giudicare ıl mondo, perche ıl mondo S17 salvı DEr di [ui»; cir. Gv 6:59)
u tale che Gesu dı STESSO In quanto Sua missione!. SaDCIC dı se
poggıa sul SapCIC CIrca la missione ricevuta (cfr. GV 94'3 9 1.29: 6,42; 10:36:;
11,42; «Ora A che le ONE che ML hai 'ato VENLZONO da fe, perche le
parole che hal 'ato 10 le ho ate loro; PSS1 le hanno Aaccolte veramenle
che SONO USCILLEO da hanno creduto che M1 hai mandato», GV 17,/7-8; cir.
F/.21.25.25):

In approcc10 che parta stor1a salvezza COTMNC descriıtta nel Nu0ovo
Jestamento, vediamo che Gesu VIve volonta de]l adre, VIve acendo la volonta
del Tre la rcerca In continuazıone NON potrebbe fare nıent altro che
questa volonta («Gesu rıprese parlare disse: ıl veritd, INn verita VI dico, ıl Figlio da
e ANON DUO fare NU AOoNn CLO che vede fare dal adre;, quello che egli fa, anche ı1
Figlio [0 fa», GV 5,19) SUOo CSSCTC Venuto colincıde col fare la volonta dı colu1ı che 10
manda acendo le dı lu1 (9,4) parlando le SUC parole (3,34; COSs1
che |’invıante nell’ınvıato («Chi vede N vede colui che ML ha mandato»

SUua volta “"ınvılato COS1 pıenamente nell’ınviante che quest’ultımo DUO es1-
sSolo In relazıone lu1, tant’e  d VCIO che eg]1 rıtorna lu1 (7,33 pero vado da

colui che ML ha mandato»; 16,5)
Da questa analısı, S12a DUr sommarıa., 1 capısce che la miss1one dı Gesu

qualıtativamente dıversa rıspetto al compıtı assegnatı al personagg1 de  CO Testa-
05 pers1no, allo StesSso (Hovannı Battıista. La missione dı Cristo tende investire,

In manıera integrale, la SUua STesSsSa PCISONA,
ardına Ratzınger ın TO felıce fortunato, che neglı ultımı diecı annı

peroö forse Lroppo dımenticato. dı penetrare la profondıtäa mi1issiıone dı
Gesu Cristo sjungendo parlare «di identita Ira essenzZU edA, Ira attivita O”
Nn nel totale eclissarsı DEFSONA ne. SUda nel totale coincidere dell agire
CON la DEFSONA STESSA, Ia quale ANON ; FiServa NU. DEr e $1 trasfonde Interamente

| Commiss1ione Teologıca Internazıonale, Da COSCLIENZA che (Jesu di SICeSSO della UQ

MILSSLONE 1n Documenta Documenti, Roma, LE 1988, 577-579, part.; «La Cosclenza che (Gjesu ha dı
StESSO coincıde COI la COscI1lenza Sua mi1iss1ıone. C10 mMO al dı la COsclenza dı una mı1ıssıone
profetica ricevuta In OmMentO determiınato, fosse anche ..,  SIn dal SCTI1O materno’” come Geremia, cir. Ger
E-5: 11 Battısta, eir. Lc E3 'a0o0lo, cfr. al 1.15) Questa mi1issıone S] radıca mo DIU In una “uscıta”
orıginarıa da Dıio0 («Perche da DiIio0 10 SOT10O usc1t0»:; 5,42), 11 che PITESUDPONG, COINC condızıone dı possıbılıta
che eglı S1a STatO 6,  SIN dall’origine” COM D1i0 ’  », 579



S.E MOoONS NGELO SCOLA

ne. SUd operay»?. e STeESSO tema uUunNO SV1lluppo Organıco approfondıto In
penetrante sSch1ZZz0 cristolog1co dı Hans Urs VOIl Balthasar®. Dopo AaVOCI compl1uto un ’ am-
pla analısı princıpalı dıfficolta esegetiche alla cristologıa S12a dal mondo
cattolıco che dal mondo protestante“, Balthasar Centra la Sua rıflessione unad affer-
mazıone dec1isıva sostanzıale, rıcavata propri10 iırrıpetibile configurazıone
missione dı Cristo In relazıone alla SUua STtesSsa PCISONA. econdo Ul eologo dı Basılea
colu1ı che S1 DONC COrrettamente la domanda neo-testamentarıa( (Gesu Cristo?»
11ON potra 1910)8! trovarsı al fronte quest’altra, esistenzılale, questione: L deve CSSCIC

coluı che S1 da In questo modo che dona la SUa vıta PCI ol1 altrı?». (persiste
tale domanda salıra ungO la strada che va.dalla funzione manifesta, CLlOe dall opera
manifesta, all essere che Viene nascostamente presupposto. Ma fara al riguardo espe-
FrienNza che la distinzione Ira DEFSONQ MILSSLIONE DFESSO profeti, chiamatıi TYIO

del loro VIta, qul Si fa problematica. che qul ed OVFd, CL10€ INn Cristo
Gesu, nı z Incontra CON UNO che AON Mal altro ne I0 poteva CD EFE,; che
ANVIALO da sempre»>., L’approcc10 stor1co-salvıf1ıco cristologıa DCI Balthasar S1
basa ass1ıoma fondamentale: in Cristo Gesu V1 totale colnc1denza ira DCISONA
mi1iss1ı0one. S1 Ta dı una COlnc1ıdenza radıcale, COS1 che 11OMN V1 DUO Mal essere UNd

prevalenza DEFSONA di (Jesu Su SUd MILSSLONE Viceversa Non V1 solo
istante In CUul la DCISONA esista indıpendentemente missione O, al contrarı1o,
mMmomento In CUul la m1ss1ıone preceda la DETSONA Stessa, COINC succede, Invece: neglı
altrı ‘“invlatı” da Dı10, S12a ne  NUCcCO Testamento che ne] Nu0ovo lestamento In Cristo
Gesu realmente DCISONA m1issione SONO COS1 identiche che, ne stor1a salvezza,
da SCIHMNPIC la mi1issione la DECTISONA la PCISONA la m1ss1ıone. Questa identıta pOssI1-
bıle soltanto SUu. base dı una dıfferenza nell’ıdentico: ira 11 Fıglıo che procede a_
nte dal Padre (processio) questo eterno Fıglı0 procedente po1l invlato ne] m
(missio). La TIrınıta economıca 1910701 pDUO 6SSCTITC affermata semplıcemente iıdentica alla
Irınıta immanente, DCI quanto le egg1 prıma derıvyvino seconda®.

NC 11 Catechismo Chılıesa cattolıca tende ad s1a PUTC indıret-
tamente, |’ıdentitäa tra PCISONA m1ssıone ın Gesu Cristo, COIINC base dı una adeguata
deserizione SUua PCISONA SUua «Gesu In ehbhraico sienifica: “Dio sal-

MOMenNnTO dell Annunclazione, [’Angelo abrıele 1Ce che ıl SUO AnNAOmMe Dropr10
ara Gesu, NOMe che esprime ad M la SUd identita la SUd MLSSLONE. Poiche
Dio solo DUO riımettere peccatı, Lui che, In Gesu, ı1 SUO Figlio eterno fatto UWOMO,
“salvera ı1 SUO popolo dai SuOL pDeccaltı (Mt BEZD COsl, In GesSu, Dio ricapitola

Introduzione al CristianesImoO, ed., Brescı1a 1986, 1/8
VOon BALIHASAR, Teodrammatica, 1L, ı1lano 1983, F

ıbıd.,S
ıbıd., 147
ıbıd., 148



AÄRTICOLNN IF

Ia SUd StOFLA dı salvezza vantagZg10 egli uOomMIinL»/. ome S1 puO vedere.; 11 NOMMEC

propri10 (Gjesu esprime ad emp la SUua identita la SUua mi1iss1ione. Gesu 11 DI0 che
salva. colu1ı ne]l quale, concretamente, nostrı peccatı DOSSONO SGT sc1olt1.

SCOTTa categoria dı mıssione la SUua cOlncıdenza stor1co-salvıfıca
COM quella d1 PDCISONA, G1 sviluppera quındı 11} NOSTITO tentatıvo dı rıspondere alla do-
manda (L Gesu Cristo?».

In CONCT:! C1 INUOVEICINO ın questo modo: partıremo dal DFO nobis del alva-
tore In secondo u0g0 rıfletteremo sul fatto che Ul Salvatore., ı] quale da la viıta DFO
nobis, Ul kyrios (Sıgnore Infıne cercheremo dı coglıere COMNC S12a possıbıle che Ul
Rısorto, Con segn1 passıone, s1eda CON 11 SUO COIDO alla destra de]l adre C10 C1
condurräa capıre COINC solo colu1 che 11 Fıglıo dı D10, 11 Figlı0 dı Dı10 fatto uOMO,
DUO CSSCIC 11} Salvatore ı] S1gnore.

NOSTrO segulra quındı da VICINO l’esperienza StesSsa eglı postol1.
SS1 incontrano UOINO che S1 proclama 11} Messıa, C10€ 11 Salvatore da la vıta PCI
loro. glorıficazıone Sua Morte Resurrezione T TCONOSCONO Sıgnore
colgono, In pıenezZza, la Sua Natur: dı Figlı0 dı DIio

(GESÜ S ALVATORE:! PROPTER NOS HOMINES ET PROPITER OSTRAM SALUTEM

TE ( fa proclamare: propter NOS homines el propter nOSsStram salutem
descendit de caelis el INCArNnatus est de Spiritu Sancto Maria Virgine ef homo factus
estl. Questo artıcolo centrale nOstra fede sul Salvatore mplıca la comprensione
dı tre element]1 che POSSONO 6SSCTC icastıcamente riassuntı ın vocabolı latını tra loro
intimamente conness!1: verbum, UVO (CarO peccati), factum. punto dı partenza DCI la
comprens1ione dı Gesu Cristo ıl factum, C10€ l’evento, Ul dato, de]l Figl10 dı Di10 che 61
fa OI0 Dal MOomento che una fede autenticamente eristiana (quındı una teologıa
autenticamente criıstiana) S1 g1ustifica S1 dissolve ha COMEC SsUO CONteEeNuUuTO propri0
L’ıncarnazıone INeNO dell’eterno 020S, quando parlıamo dı incarnazıone 1amo0
parlarne partıre dal factum, C10€ dall’evento dı Cristo Gesu S1 Ovre quı rnper-
COITITCIC DCI intero, In colpo d’occhıo sıntet1co, unO de1 Vangelı Sıinotticı 1l Vange-
10 dı G1l1ovannı, PCI vederDSCIH7ZAa demolızıon1 dı Stampo bultmannıano, quel-
la che VON Balthasar chliama la Gestalt, C10€ la forma, la 1gura dı Gesu ne1 mister1

SUa vıta. ale dıre la SUua miss1ione. S1 veadrebbe bene allora che nel factum d1
Gesu Cristo S1 due elementi! che 11OM SCHIPDIC SONO mess1 adeguatamente
In luce.

apprıma, COSsSa inaudıta, D10, che Dı10, dıventato uOMO, entrato ne
CaInlec Da quı una ser1e dı interrogatıvı sul grande paradosso dell’incarnazıone. ome

CbGE: 430



S.E Mons ÄNGELO SCOLA

la CarInec In se chıusa DUO aprırsı ad accoglıere L’ınfinıtoer dı Dıo0? ome colu1ı che
identicamente In STeESSO Dı10 DUO inabıssarsı, annıchiılıirsı 1NO al dı

unNna carne?
In secondo uog0 questa CUAYro una CUFYO peccatı la Carne terıita, tragıca-

provata dal DECCALO dell’uomo., PDCI CUul la kenosi, l’abbassamento in forma
del Fıgl10 dı Dıio0, In realtäa L’abbassamento ne forma del peccato che Gesu
Cristo, dıyvenendo DFO nobis peCcCcalo, CONOSCa dırettamente 11 peCCalo. La dıfficol-
ta d1 tenere ferma la totalıta del factum, che mplıca appunto ı]l verbum-caropeccatı,
reper1bile anche In test1 fondamentalı dı a010 «Infatti CL1O eraqd impossibile alla EZIL
perche la la rendeva impotente, Dio I0 ha VYesoo possibile: mandando il proprio
Figlio In UNd simile quella del peccato In VLSLGA del peccato, egli ha condan-
nato ı1 pPeCCalo ne. CUFNE”, 89’ «...divenendo sıimile aglı UOMINL...}, Fıl Z
Simile, somiglianza: SCHIDIC l’espressione OMO1LOMAG che interviene ın questi
CAası (come anche in Te1Z dove S1 dice «.. rendersi INn simile ai fratelli,...).

Sua volta Ul sıgnıficato dı OMOLOMAG ben ISO da A(SOT: 30246 dove S1 esplıcıta che
Dı10 tratto da DECCALO ıIn NOSTIro favore OIul che 1L1OI Conosc1ıuto DECCALO, perche
NO1 notessıimo diventare DCI dı Iu giustizla dı Dio Lambivalenza de]l termıne

OMO10MA, tradotto COM «somi1glıanzay, volutamente utılızzata aglı autorIı del
Nu0ovo JTestamento DProprı10 PCI indıcare ne STeSSO L’ıdentita la differenza®8.
L’equilibrio deve ESSCTC mantenuto nNOoNOostante L’estrema paradossalıta: Olul che d5-

SUMNEC la CainNlc dıvenendo «Simile aglı WOMIND), costu1l Dı10 OIlul che
mandato ne forma CarInec de]l peCccato, cCostul NON sımıle aglı uOM1n1 nel (OT111-

ettere 11 peccato.
L abbassamento dı Di10 nel Fıglıo Gesu Crıisto, che S1 compı1e nell’assunzıone

CUYO Caro peccatı, Ostra ı] dato fondamentale, Mpreso CON forza fın
prıma tradızıone patrıstica, UFYOo COINC cardo salutis. tema salvezza, f
Taverso L’assunziıone Carn®e, fortemente riıchı1amato ne]l Vangelo dı Gilovannı C,
SOprattutto, ne Sua Prıima ettera. Al punto tale da spingere 1’ Apostolo dıchlarare
COn forza COINC antıeristica ogn1 pos1ızıoNE che tenda ad la venuta del Fıglıo
dı Dıo0 ne CarInNnc «Da questo potete FLCONOSCEFE I0 Spirito dı Dio O2n SDIFLIO che
FICONOSCE che Gesu C’risto VenultOo ne. UAMeE, da Dio; ognı Spirıito che AON FLCONOSCE
Gesu, 145021 da Dio Questo I0 SDIFLLO dell 'anticristo che, ome avele udito, viene,
Aanzı gZ1a nel mondo» (1Gv 4,2-3).

Gesu, «D1o salvay questo 11 sıgnıficato dell’espressione il
Crıisto, C10€ 11 Messıa, Olu1l che doveva venıre, OIlu1l che redime ”’umanıta intera In
Ogn1 DETrSONa che aCccetta, DCI la fede DCI Ul battesımo, AVCT parte al SUo COIDO mıiste-
MOSO reale che, nell’ogg1 stor1a, la Chıesa dı Dı1i0

Posto cCOsl, S12a PUur in modo estremamente sıntet1co, l’orızzonte adeguato del

Non pochı esegetl KUSS, SCHNEIDER, SCHLIER,
KÄSEMANN) dı K3 S12a PULr COM sfumature dıverse, PIOPDON£ONO, ne. SOStanZa, interpretazione.



3 AÄRTICON IF

factum COM evento de] Figlı0 dı Di1io0 fatto UuOINO, S1 Ta) OTa dı coglıerne, secondo ı]
rtmo StesSSOo de]l Nu0ovo JTestamento, dl s1ign1ıf1cato DCI nOo1 1amo0 concentrarcı sul
propter NOS homines el propter nNOSTramM salutem © DIU bıblıcamente, sul DFO nobis
COLRNC SU. forma Stessa dı Olu1l che, COINC PCIrSoONa COINEC autocosclenza, ident1ico
alla SUua StesSsa mi1iss1one.

Martın Hengel, nel SUO stud10 Crocefissione ed espiazione?, C1 dı
approfondıre 11 Contenuto de]l DFO nobis nel Nu0ovo lTestamento. Incomincıa cıtando
due passı dı Marco, 10,45 14,24 CON rıspettiv1 parallelı dı Matteo 20,28 26.28. ne1
qualı la formula soter10logıca de] DFO nobis EeXDFESSLS verbis: «JIl Figlio del-

n  UJomo infatti ANON venutoDEr essere ServIito, Der servıre are la propria Vıta INn
riscatto per molti» (Mc ’  D ıE disse: “Questo il MLO SUANSUC, ı1 delle-
UNZdd versato DEr molti  A  » (Mc queste debbono CSSCTC aggıunte le cos1ddet-
te formule dı da una parte le formule di dall’altra parte

Per la prıma ser1e test1 centralı legatı al paradidonai al Ldonal sottolıne-
ANlO che Di1io0 STeSSO che 11 Fıglıo. Per esemp10 Romanı 632 «LEgli AON ha
FLSDAFrMLALO ıl DrODrLO Figlio I0 ha 'ato DEr tutt nOL», ODDUIC S1 fa rıferımento,
attraverso uUulla sorta dı pPassıvo dıvıno, 4,25) «Il quale Morle
DEr nostrı peccaltı ed FLSUSCILLiato DEr Ia nOSIra giustificazione)». Numeros1ı
SOTIO passagg1 NON OC nOl1, In questo contesto, inseguıirlı.

La seconda ser1e dı formule, le cosiddette formule di9 ha la Sua base In
COr 153 dove S1 dıce CON chlarezza che « CO risto MOr DEr nostrı peccatı  » La
elebre affermazıone fa StesSsa tradızıone, paradosis, trasmessa al Corinzı
al MOMentoOo fondazıone comunıtäa, COINC l’elemento chlave siıntet1co dı
tutto 11 Vangelo (Anche ın questo Caso molt1ı SUOT1O parallelı: Gal Z Z 2Cor 94'1’
ess 5:10 1 Pt 3,18)

Una equılıbrata interpretazıone dı questo nucleo salvıf1co de] Nu0ovo JTesta-
men(to, DCI evıtare 11 rischio0 dı concentrarsı aspett1 parzıalı, deve ener
dı altrı fattor]1. Sono Ccinque tem1, NESSUNO de1 qualı DUO andare perduto pCHa la perdi1-
ta dell’obiettiva comprensione de]l fatto che Cristo MOTrTtO DCTI la salvezzal0.
SS1 SUOTIO seguent!: anzıtutto la dedizıone (didonai) dı CUul bbıiamo g1a
parlato In secondo u0g0 l’elemento scambıo0 de] DCI ı] quale Cristo
r1dotto pDEeCCato OTr 521 maledizıone (Gal 3153} affınche NnO1 pOoss1amo MCce-
VE la benedizione dı Abramo dı Cristo viene condannata la nOostra 1N1-
mic1ız1la 11 NOStro peCccato. Quı1 NOn S] DUO 19(0) 01 DCNSALC al tema 210VvanneoO dell’ Agnel-
1{0 dı Dio0 che porta vıa peccatı de]l mondo (GV 1,29 anche 1LGv 3:5) dato

l’es1iıto dı questa azlone: una rıgenerazıone lıberta, una lıberta lıberata, lıberata
schlavıtu del DeCCaLo GV 8,34). 1berata dal dıavolo (Gv 8,44), 1berata
potenze de]l mondo (Gal 4,3), lıberata dal potere tenebre (Col 1,13),

Brescıa 988
10 VO  e} BALTIHASAR, Teodrammatica, LV, Oit.: E N



S.E MOonNns. ÄNGELO SCOLA 6

egge 0,2) infıne dal Q1Ud1Z10 1ra (1 Tess 1,10) QUAarFTO elemento 11 PICZZO
pagato DCI questa In lıberta U SAaNSUC dı Cristo, CUul NON S1 da, COINC dice
Fre1 9, 22: NESSUNGA rem1issi0Nne. Questo Salg UucC sıgnıfica DIU 11} dono
vıta che Dı1i0 il fa (Gv 10) quinto aspetto sottolınea che questa lıberazıone NON

semplıcemente L’annullamento del peCccato, ’?’olferta possı1bılıta dı BSSCIE

1glı nel Fıglıo, quındı L’ıntroduzıone ne vıta triınıtarıa (Gal 4,6; 8,10) Dıven-
tando 1g]11 in Cristo (ET 1:5) NO1 dıventiamo membra del SUOoO COTITDO COr E Ef4
Questo dato In evidenza 11 superamen(to cos1ıddetta «1ra dı D1i0» nel SUO

mi1iser1cordi0so: l’amore dı Dı10 DCI 11 mondo 10 ha dare 11 Fıglı0 (Gv
3,16) PCI riconcılıare 11 mondo COM N or S19° Col 1,20) 1 profila quı la i1gura
de]l uon Pastore che da la SUua 1ıta DCI le PCCOTC.,

Rıtorniamo OId, dopo AaVCTI delıineato S1a DUr OmmMmMarıamente i} dınam1ısmo
STteESSO salvezza operata da Cristo COs1 GOHIE viene profilata dal Nu0ovo lestamen-
8 all’affermazıone centrale da CUul S1aMo0 partıtı CIrca I’ıdentiıta dı DCISONA dı M1S-
s1one In Gesu Cristo Questa affermazıone DUO rendere CONTLO anche dogmatıcamente,
quındı iın modo rıflesso er1t1co NON soltanto descrittivo, de] s1ıgnıficato sal-
vezza‘ Come? LO puUO attraverso la sottolıneatura dı due elementI che quı propon1amo
necessarı1ıamente In forma sıntetica.

prımo quello legato al tema dı Gesu che prende 11 NOSTIro pOSTtO, che
DCI nOo1 nOTtO, nel mondo teolog1co, 11 dıbattıto ne teologıa Contemporanea tra glı
assertor1 visione DIU classıca, legata al CONCETITO dı sostituzıone, glı assertorı1 de]
CONCETLO dı solıdarıeta. tema dell’ı1ıdentitäa DCISONAa missıone permette dı

la radıcale oppos1ızıone tra queste due V1IS10N1. Infattı sembra rıdutt1vo parla-
solıdarıeta dı Cristo CON tutt1ı peccatorI1, dımenticando che la forza de] DFO

nobis sta anche nel fatto che,; cConcretamente, Gesu ha pagato a] egl1 uOM1N1 DCI
i} peccato COINMIMNESSO da amo: d’altra parte lımıtarsı ad affermare che Gesu MOrtO
al NOSTIro O NOn spiega In manıera pıena perche nNnO1 S1 ANCOTAa morire! Se
NO1 orn1amo eaor1g1narıa dı (Gjesu COIMNEC 11 «mandato», COINC Olu1l la CUu1l 0_

coincıde COM ’essere mandato PCI la nOostra salvezza, allora S1aMO0 condott1ı r1-
flettere sull’«arcano disegno del Padrey» chiedere1: COMMC DUO la morte dı (GJesu

questa valenza salvıfıca unıversale® Su quale base poss1biıle questa solıdarıeta
dı Cristo CON ogn1 uUuOMMO, che gıunga fıno al punto dı morıre PDCI Iu1 (al SUO posto)”?
Affıora quı1, COMeEe rısposta, tema sul quale dovremo pO1 rıtornare parlando del
S1ignore de]l Fıglı0 dı Dı10, tema che DCI OTa enucle1iamo CON l’espressione «creazıone
In Gesu Cristo». Infattı. solo postulata Uuna solıdarıeta or1g1narıa dı tuttı olı uOMmM1n1
In Gesu Cristo -«Egli prıma dı le COSEe SUSSLSLONO IN Iui» (Col 1,17)12- S1

Tu solo Signore. agggl dı teologia inattuale, Casale Monferrato 1987, 4267
12 (r «Nature and In Hans Urs VOINl Ba  asar», Communio. International Aatholıc

Review 18/2 (1991), 20 7=226



RHEOH IF

capısce perche OIul che realmente 11 amo morendo DCI NO1 (al
NOStro posto), rıgenerare coloro che hanno perduto la grazlia del capostipıte amo
La solıdarıeta dı Cristo COoON tuttı gl1 uom1n1, che g1unge fıno moriıre DCI NO1 (al NOSIro

posto), ha il SUOo fondamento ne creazıone dı tuttı olı uOoM1n1 in Cristo.
peto che questo tema risultera pIU chlaro ula volta che sVvilupperemo 11 tema

dı Gesu Cristo S1ıgnore Figlı0 dı DIio
Passıamo a] secondo elemento. S1 Ta d1 capıre In profondıta che ’evento

evento trinıtarıo. Anzıtutto S1 dımentica SPCSSO che Cristo 1Incom-
prens1bile al dı fuorı1 Trinital> Dall’ınterno fede vediamo che la dec1isıone
dell’incarnazıone del 0205 planıfıcazıone trinıtarıa. Verbum CUYO ha una

orıgıne trinıtarıa. La TIrınıta NON fa solo da retiroscena (ne]l che ne dıstanza tra
11 Padre ed 11 Figlı0 pOoS la dıstanza tra ı] re ed Ul Fıglı0 incarnato), SSa
anche ’ Attore (la TIrınıta decıde )ıncarnazıone D10 entra ne] dramma)!* ed ı] S1-
gon1ıf1cato che Cristo STtESSO esprime g11 NON esprime solo il 0205 tutta la TIrını-
ta) Nell’«oray» dı Cristo SONO in a7l1one anche 11 Tre lo Spirıto. C10 DIU che maı
nel mMoOomento dell’abbandono, quando la cColncıdenza ira 11 peccatore 11 Crocefisso
totale perche Gesu, che 11011 CONOSCC 11 peCCAalo, ha l del peccatore. In
quell’ıstante, che sembra 6SSCIC quello massıma dıstanza ira 11 re Ul Fıglıo,
10 Spirıto Santo tiene in profonda unıta Due Olu1l che innalzato SU. infattı
NON Uno che in manıera apparente perche ne SUua realta dıyvına assıste,
quası da spettatore, alla SUa StesSsa morte, 11 Crocefisso chliama ıIn 910C0, In Certo

tutta quanta la Irınıta nell’«oray» stor1a. Per la potenza Spirıto Santo,
infattı, 11 adre cControverte l’esperienza del Crocefisso COs1 che, nel SUOo estremo aDDas-
amen(to, Olu1l che innocentemente DE tutt1ı viene Rısorto «glorıficato». 11
kyrios, 11 S1ıgnore in pıeno totale, COS1 COIMNC la sorprendente confessione dı
fede de] centurione TOMaNO C1 testimon1a: veramente UOMO (sottolıneo, QUC-
st’ uomo) erd Figlio di Dio !» (Mc

ppare COS1 chlaro che la Croce (1l u0og0 in Cul S1 Concentra ıl dramma COSMICO
dell’ıncontro lıberta assoluta dı DIoO OS! la lıberta creata) NON solo l’espress10-

plıenezza de]l DIio che talu C1 AIn da dare la 1ıta DCI nOl1, 6cSSa

ha addırıttura 11 SUO intimo9neTrınıta. propr10 PCI l’amore che OrNg1-
narıamente cırcola Ul Padre, il Fıglı0 10 Spirıto che TOWV: poss1ıbıle spiegazıone
I’1ıdea del Dio0 incarnato crocef1sso. «Uno Trinita ha patıto>», dicevano adrı
questo poss1ıbıle solo perche ne StesSsa TIrınıta sta, ın Certo la dıfferenza
dell’alterıta Persone nell’unıta de  SsSenNzZa dıvıina. Con un’espressione PDOCO
ardıta, che HON DUO la pretesa dı spiegare ’abilsso de] mistero SteSSO, Balthasar
C1 dice che la kenosi totale del DIio che In pensabıle solo all’ınterno

dıfferenza che S1 da neTrıinıta. intradıyıno (process10n1) dl onda-

13 VON BALTHASAR, Teologica, IL, 1lano 198 7, 260
14 [ Teodrammaltica, H1L, CI 466-469



SE MOoNnNs ÄNGELO SCOLA

del StOFr1C0 salvıfıco. Senza che due processı1 S1aN0 confus!ı. Senza
cadere ne]l rıschio, che dı egel, dı portare Ul StOFT1CO all’ınterno
TIrınıta, d’altro Canto, la Z7Za storica de]l Factum, questa
affermazıone C1 aluta legare megl10 ira loro varı ogm1 Soprattutto deve impedircı
la tragıca tentazıone dı ridurre la profondıta de]l mistero dı DIio0 che S1 fa FD CUYO

peccatı qualche COSsSa dı simıle mi1surabiıle umanamente, qualche COSa
che 6SSCIC reinterpretato nell’ottica dell’umana generosıta.

Realmente ’evento morte resurrezi0ne dı Cristo un1co irrıpetibile,
COs1 COMLNNC sıngolare L’umanıta dı Gesu perche 1’umanıta Stessa del Fıglı0 dı D1io
D’altro questa umanıta traccıa 11 profilo Compluto dell’uomo, COS] che DProprı10
DCI la radıcalıta SUua orıgıne SUa morte resurrezlone, 6SSa racchlude ıIn N
0ogn1 possıbıle vicenda annullarla ne Sua sıngolarıta, NCSAIC,
pertan(to, la lıberta

IL CROCEFISSO RISorTO SIGNORE KYRIOS)
:a mi1iss1ı1one dı Gesu ”’offerta totale SUua DCISONA DPCI la nOostra salvezza.

Per la potenza Spirıto, S1 rıvela ”’arcano disegno de] adre che d1 salvare 11
mondo mediante l’Innocente, Crocefisso. resurrezione dı Gesu CINCISC COM pIE-

anche 11 SUO 6SSCTC KyriOS, 11 S1gnore. Salvatore pertanto compiutamente
tale, COMNMNEC g14 S1 visto, Propri10 ın quan(to S1gnore, Olu1l che K MOtLVO dı Dio»
tıiene ın tutte le COSC Nuovo Testamento sottolınea dovunque CON forza 11

tra ”’essere Sıgnore dı Gesu la resurrezione: (Gesu pıenamente Ul Sıgnore
perche rsorto. >ınno d1 Fılıppesı descrive L’articolarsı kenosi salvıfıca del
Fıglı0 dı Dı0 che S1 prolunga ne esaltazıone del Crocefisso rsorto: «Per quesStO Dio
[’ha esaltato gli ha ato il NOMeEe che al disopra di ognl altro HOME, perche nel
NOMe dı (JeSu ognı ginocch1i0 61 plegh1 nel cielli, SU erra Ogn1 Ingua
proclamı che Gesu Cristo ı7 SieNnOre gloria di Dio Padrey (Fıl 2,9-1 Nessuno
DUO dıre kyrios Tesous, S1gnore Gesu, SCNZA 10 Spirıto, C1 dice a010 in Cor 123
dınam1ısmo dell’iınnalzamento dell’esaltazıone dı Gesu Cristo S1ignore rproposto
anche In Attı 2:36; la dove Pıetro rıchiama la CdsSa d’Israele rcOoNOsScCere che D1io0 ha
fatto S1ignore Cristo «...quel (Jesu che VOoOL AV. crocefisso». Nel Nu0ovo lTestamento
l’espressione Signore rıferıta (Gesu Ostra pertanto 11 tra la passıone dı Gesu,
la Sua resurrezl1one, la SUua glorıficazıone la SUua esaltazıone, PDCI Ia quale egl1 sta OTa
alla destra de] Padre col SUuo COTDO rsorto. Talunı passı del Nuovo Testamento (At
S3T 6,34; Col 31° 313 851’ F Ap 3.21) S1 rıtanno al versetto de]
almo 10, propri10 DCI descrivere questo SV1luppo CUul la mi1iss1ıone dı Gesu da Org1-

SSO recıta: «Oracolo del SienOore al MLO Sienore ‘Siedi alla MLG destra, finche 10
fuUOL Nem Cl sgabello dei fUO1 piedi n  » culmıne dı questa visione DUO

CeSsseTrTe individuato ne] dı Cor 85 nel quale Aa010 dice testualmente: ıEF INn



AÄRTICOL! IFT

realta, anche VI ONO cosiddetti dei S10a nel cielo S10 S difatti C] ONO

molti dei molti SI@NOFIL, DEr nNOL D solo DIio, ı1 ’adre, dal quale proviene
nOL S1IAMO DEr [ui; solo SLeNOFE, Gesu Cristo, INn virtu del quale PSLSLONO le
ONE nNOL1 esistiAamo Der [ui».

Proprıi0 questa cıtazıone 61 introduce alla necessıIıita dı rıtornare ın chlave
dogmatıca sul dato kyrios, SCHAIDIC secondo la preoccupazıone che implıcıtamente C_

ratterı177a questa rıflessione. Quella dı la cos1ddetta cristologıa de1
tıtolı pPCI andare alla Scoperta DCISONA storıca dı (Gesu CrIisto, prestare al
Vangeli, aglı Attı egl1 postolı alle Lettere neotestamentarıe CI1O che 1910)81 d1cono,

anche aCCettare una lettura dı queste fontı che faccıa esplodere la forma dı
Cristo la renda irrıntraccı1abiıle come factum, C10€ COIMNC evento StOr1C0O salvıfıco.

Nel paragrafo precedente, quando bbıamo fatto breve dogmatı-
al tema dı Gesu Salvatore, bbıiamo aCcCCceNNaTtOo al fatto che solo postulata una

solıdarıeta orıgınarıa dı tutt1ı o]1 uom1n1ı In Cristo pensabıle 11 DFO nobis. pensabıle
che Cristo, ifrendo la Sua vıta In C lıberare realmente dal PECCALO ch1 10
accoglıe ne fede, perche ha realmente 11 potere dı cambıare la SOTTEe dı ogn1 sıngolo
UOILLO dı ”’umanıta. ha questo potere in quanto la SUa relazıone CON ogn1
singolo UOINO CON tutta L’umanıta COINC or1g1narla. Ora, parlando glor1-
ficazıone de]l rısorto. che costituito GCOLHE S1ıgnore che sta alla destra de] Tre perche
«Ognı ginocChio S11 pieghi» «SOLO nel SUO ANAOMeEe la salvezza», S1amMo0
condottı un ’altra volta rıflettere quale base profonda S12a possıbıle questa s1ıgnor1a
finale dec1s1va. - sıgnor1a dı Cristo riısorto mplıca Ul TCONOSCIMeENtTO che Gesu
Cristo 11 CaDO VCTO dı L’umanıta. Ka cComprensione adeguata del kyrios C1
strınge ad affermare HON solo che Gesu Rısorto colu1 nel quale DCI ı] quale Ogn1
realta TOVAa la SUa plenezza, anche che Cristo Gesu 11 CaDO creaz1o0ne. Anzı,
propri10 perche egl1 ı] CapOo creaz10ne la SUa MmMorte DUO 6SSCTC salvıfıca la SUua

s1gnor1a DUO OR eificace, pıena totale. S1amo COS1 ricondott! parlare del tema
creazl10ne In Cristo. tema complesso, che merıterebbe und trattazıone N

stante S1 dovrebbero in effett1 enucleare NOn pochı elementI1 dı teologıa DCI
che COSa sıgnıfich! C10 che talunı passaggı del Nu0ovo Testamento A indicano COIINC

dato precC1So: Gesu Cristo (non 11 erbo, S1 badı bene!) 11 PIINC1IP1O attraverso ı] quale
l’atto creat1vo de]l Te PCI DOITC COMNSCIVAaAILIC nell’esistenza olı uOom1nı le
cose!>. Poss1iamo Iımiıtarcı cıtare passı p1IU s1gnificatıvı in CUul glı autorı del Nu0ovo
Testamento C1 orıentano COM dec1isione DCNSAIC alla centralıta dı Gesu Cristo nell  D

creat1vo. Col 1,16 S1 parla del S1gnore S1 dice ad Certo che
dı Luli ONO crealte le COSE, quelle nel cieli quelleC errdq, quelle visibilı

quelle INVLSLDIL: Ironl, Dominazionli, Principati Potesta. Tutte le COSEe ONO

crealte DEr dı u In VLSta di [ui Egli DrIma di le COSEe SUSSLSLONO
INn Iu1». N Cor S, esplıcıta la nOstra tes1 Con forza: nNOL S Ü solo Dio, ıl

| 5 Su questo tema S1 eda Nature and Cit., 208-215



S.E MOoNnNs NGELO SCOLA 37

adre, dal quale proviene nNOL S1IAMO DEr [ui; solo SieNOFE, Gesu Cristo, INn
virtu del quale eSLIStONO le COSE nNOL esisStiAmMmoOo DCr [ui». Nel Nu0ovo Testamento
11 tema rpreso anche da Tre1 1,1- «DIio, che Va gZ1d parlato nel fempL antichi
molte volte INn diversi modi Al padri, DEr 770 dei profeti, ultimamente, INn questi
Q10FNL, ha parlato nNOL1 Der 770 del Figlio, che ha costituito erede di le OANS

DEr ZZO del quale ha fatto anche I1 mondo». Del Fıglıo afferma: «TU, SLENOFE, da
DFINCIDLO hai fondato la fue Manı Cieliy» ‚10) Giustamente

detto che ne] Nuovo Testamento S1 dall’esaltazıone del risorto alla
consapevolezza chıara SUua pre-esistenza divinıtale tema questo che rıprende-
[E O p1IU avantı fino coglıere 1' ımplicazıone dı Gesu Cristo, l glorıficato, ne
StesSsa azlone creatrıce. S1gnore r1sorto. glorıficato, esaltato, 11 kyrios S1 rıvela COS1 In
profondıta BSSCI anche 11 amo e7 propriamente parlando, amo «C<  1Q9U-

dı colui che doveva venıre» 5,14) Pertanto NOn amo 11 CaDO, In
propr10 pleno, creazlone, Cristo. Cristo 11 PIINCIPIO, |’ Altfa Creaz10-
N COINC dıra l’Apocalısse parlando dı Lu1 COMC del «Primo» dell’«Ultimo», COINC

dell”’«Alfa» dell’«Omega» (CIT. Ap 21,6)

Convıene In proposıto prec1ısare che |’ıdea dı novıta legata alla pıena realızza-
zione In Cristo. 11 tema dell’uomo Ul tema creatura CUul conclude
"opera redentiva dı Cristo Or 5,45-49; 2Cor SA Gal 6.15° 32_23 8,19-
24:; Col 3,9-10; Ef2,14-16; 4,22-24), consiglıa dı guardare alla prıma creazlı1one alla

creazlone. NON COINC due realtäa dıstinte I1la recıprocamente inclusıve. La
conda, la creazl1one, AdSSUMNC offre pıena ragıonevolezza alla prıma, la quale In

STtesSsa NON potrebbe che CSSCIC Incompluta NOoN pıenamente intellig1bıile. D’altro
anto tale trajettor1a stor1co-salvıfıca S1 SVviluppa secondo 11 p1ano0 concepi1ito prıma

fondazıone de] mondo (B 1,4) che S1 realızza ne plenezza de1 temp1 (E1
1,10) DI quı la possı1bılıta che 61 ADTC, partıre creazlone, dı TCcONOSCere
ın Cristo STEeESSO 11 Capo creazlone.

Questa tes1l, quı Solo introdotta. impliıcherebbe anche rıpensamento
dımensione de]l princ1p10 trınıtarıo dell’ atto creat1vo. Rıpensamento che S1
rıcollegherebbe ad affermazıon1 fondamentalı dı grandı autorIı ecristianı COINC 1ommaso

Bonaventura, ne1 qualı la CONVINZIONE che Causairec L,essere. C10€ CICAIC, S12a 1’es-
STesSSa dı DIio NOn s1gn1ıf1cava iın alcun modo mınor DCSO Persone TIrinıtarıe

nell’atto creativo1!/.
Pıu In generale, in quest’ottica aDDParc chlaro che ’essere dell’uomo de]l mondo

viene Irınıta viene Trıinıta PCI un ’inızlatıva assolutamente oratulta
Irmıta STtesSsSa. Inızıatıva CHe, storıcamente, coincıde col f/actum, COoN ”’evento dı Gesu
Cristo. Ka decisıone intıma TIrınıta dı mandare 11 Figlıo0 COS1 che 11 Fıglı0 SUSSI-

16 VON BALIHASAR, Teodrammaltica, 1, Cı P S A
17 BONAVENTURA, Esamerone, Z I; TOMMASO. Summa Theologiae L, 45 ad 2um



38 AÄARTICOLN

sta In una creafta, dıstınta dı D1i0 CCOo perche realmente Cristo
Gesu MOrtoOo risorto 11u dı rıferımento Oor1g1narıo, 1’«Alfa» in CUul Ogn1 UOINO

11 mondo SOTO statı fattı Senza questo punto dı rıterımento mıister1 stess1 1ıta
dı Gesu, la SUa STeSsSa m1Ss10ne, 1910781 sarebbero comprensı1bilı. La creazlione parte
dell’opera dell’Incarnazıone salvıfıca. NC Certament! la salvezza, operata da
Cristo DCI volonta del TE CON ”opera Spirıto Santo, una dımens1ıone
dec1isione orıgınarıa iniallıbıle de]l Tre dı «far riuscıre» Gesu Crıisto, che S1 espli-
cıta Qquoa NOS quando la 1berta dell’uomo, DCI 11} DECCALO dı orıgıne che da amo S1
trasmette tutt1, S1 SOT{trae all  obbedienza ne1 confront1 dı DIio

tema del Kyrios C1 ha consentito dı dılatare 11 NOSTIro Orızzonte passıone,
morte, resurrezione glorıficazıone dı Gesu alla comprens1ione del p dı Gesu
Cristo ne realta creata &i AaDIC pertanto la strada PCI coglıere, COM magg10r eviıden-
Z l’originarıeta miss1ıone dı Gesu Cristo. Non dımentichı1amo che questo 11
fılo conduttore dı tutte le nOostre rıflessi0on1. Questa missione OTaQ, risalendo alla ıta
intradıvına, C1 apparc collegata CON la m1ss1ı0one trınıtarıa, la mi1issione dı Gesu ne
stor1a manıfesta la mi1ss1one del Fıglı0 ad PeXIra Trınıta. No1 sappıamo, San
1lommaso che 10 insegna COIMN chiarezza, che questa m1ss1one, dal pUu: dı vista
trınıtarıo. cColncıde CON la Stessa processione dı generazıone de] Fıglıo0 aggıungendo
?effetto temporale. Gesu S1gnore 1ON quindı solo 11 Salvatore, anche 11 Capo

Creazl1one. In questo Eglı ha 11 pIeENO Or1g1narıo0 (Sıgnoria)

IL SIGNORE FIGLIO DI DIo

Una COrretta lettura de] lınguagg10 del Nuovo lTestamento mplıca unada chıara
distinzione l’appellatıvo Figlio dı Dio l’appellatıvo Figlio rıferitı Cristo Gesu
Contrari1amente quanto S1 credere prıma vista, l’appellatıvo Figlio di Dio
INeNO radıcale dec1s1vo dell’appellatıvo Figlio, nel che la plenezza dell’ıden-
tıta dı Gesu, In quanto Figlio, CON il Padre, CIMCISC, neotestamentarıamente, CON Mas-
g10re oggettivıta ed evıdenza nell’appellatıvo Figlio.

Figlio di Dio, orıgınarıamente derivato dal rıtı orljentalı dı intron1zzazıone del
Re, viene SOttOpOSTO ad una progressiva demitizzazıone. sSsa elaborata anzıtutto

teologıa regale, COS1 COIMNEC visıbiıle g14 ne]l almo Z versett1 Ja «Annunziero
ıl decreto del Signore. Egli M1 ha detto “Tu sel MLO figlio, 10 ogZ21 f1 ho
Chiedi M f1 aro INn le gent. In dominio confini erra ». In
segulto portata compımento ad de]l Nu0ovo Testamento. L’espressione S1
lega allora al tema del EerVIZIO DCI CUul S1 da un ’ amalgama ira figlı0 SCTVO, tra Ta-
nıta SEr V1IZIO, che iıdentificato CO chlarezza dal grande INnNO dı Fılıppesı Allora
11 tema Figlio di Dio DCI finıre viene s1gniıficare, COINC C1 ricorda Ratzınger nel TO
cıtato, «l Signore al CUl [’universo pnieEZA ıl ginocchio In di Fiverenza.



S.E MOoNnNs NGELO SCOLA

Costul agnello UCCLSO che simboleggia un esistenza CONSLSTLeENTLE In DUFO atto, IN

DUFO altruiLsmo. LA liturgzia COSMICAG, OmMmaZ210 adorante dell UNLVeErSO e svolge
lenne ALltfOrnO questo agnello (cfr. Ap 5)»18.

L’appellatıvo Figlio invece ha tutt’altra orıgine rıspetto quello dı Figlio dı
Dio Ha un ’altra vicenda lıngulstica provıene da un ’altra fonte S1 ne PDIC-
ghiera Stessa dı Gesu, ı] quale S1 rıvolge appunto Di10 chiamandolo Abhbbha questa
una espressione che; COINC dımostrato da parecchı stud10s1, S1 mantıene dal-
l’originale arama1co. ertamente NOn poteva NOn agıre in manıera sorprendente La-

dicalmente tuttı olı udıtorI1 dı Gesu, tal punto che W CONServata
traduzıon1ı riıtocchı propr10 ne STESSO modo CON CUul (Gjesu la pronunclava.

Vangelo dı G1lovannı C1 fa capıre che questa allocuzıone dı preghiera doveva
In Gesu, COINC cCorrispett1vo, 11 fatto che Eglı chılamı STESSO col NOTNC dı Fi-

gli0 Mentre ne1 sınottic1 quest’appellatıvo abbastanza Su sfondo COMDAIC
soltanto nel quadro dell’1struzione impartıta da Gesu al discepoli-, nel Vangelo dı
Glovannı l’appellatıvo Figlio dıventa centrale COINC espressione dell’autodesıignazıone
che (Gesu fa dı se In questo modo (Gjesu vuole indıcare la SUua assoluta relatıvıta al
adre SUO concepImrsı dentro la mi1iss1ıone ricevuta dal adre, 11 SUO 6SSCIC 11 mandato
dal Te 11 termıine Figlio rnvıa quıindi, strutturalmente, alla logıca STEeSSa
miss1icONe: NESSUNTO 61 manda da Q Olu1l che manda 19(0)81 DUO mandarsı. re
colu1 che manda Gesu l’ınvlato. colu1 che VeNuUuTtO ed ag1sce DCI 11 Tre tal
punto che ch1 lo vede, vede 11 Padre, ch1 lo incontra 10 CONOSCC, in realtäa, incontra
CONOSCC Il Te STeSSO

Convıene Ostare attımo rıflettere questo punto PCI coglıere ’ultimo
SVIluppo che nO1 bbiamo compiluto. 1amo0 arlo, ancoOoTa una volta,

coglı occhı stess1 CON Cul glı apostolı SeZU1VaNO Gesu S1 lascıavano sorprendere, in
profondıta, dal SUOo rıvolgersı1 al TE COoON l’espressione Abba, raffrontabıle al NOSTIro

«papa» SCDPDUIC COM aCCcento antıno DIU elevato.
Olu1l che Vvive COSs1 strutturalmente riıferıto al adre., Gesu, C1 aAaPDPTC alla SU2a

Stessa CONOSCCNZA del Padre quıindı dı STeSSO COINC Figlı0 ed infine Spiırıto
Santo Ancora una volta ”’essere Gesu il mandato dal Padre ad aprırcı la strada
diretta PCI L’accesso alla SUa fıglıolanza dıvına. Ho 912 aVUuTtO modo dı rıflettere
questo tema nel M10 volume Balthasar forse conviene che 10 quı1 rıproponga
semplicemente risultatı che la ho raggı1unto. ome DuUO Gesu affermare che ch1 10
vede vede Ul Padre («...chi ha ViStO ha ViStO il Padre», GV 14,9; ODDUIC X10 ıl
re S1AMO UNdGd CONSU sola», Gv ’  9 NOoN SUL base dı un’autocoscienza del
tutto peculıare che CONsente all’apostolos dı sapersı da SCHIDIC identico alla Sua M1S-
s1one? Se infattı la missione fosse STA} ricevuta da Lu1 solo secondarıamente NOoN S1
potrebbe spiegare la COsclenza che egl1 possiede, COs1 aCu dı ıdentita col Tre (cos1i

18 RATZINGER, Introduzione al cristianesimo, CIl 1/4



AÄARTICOLN IF

S1 chlama inTattL, neotestamentarıamente. colu1ı che 10 ha mandato)*?. Da C10 Balthasar
deduce una cons1ıderazıone DCI fondamentale: «Il mondo Crealto da Dio ne. SUd

totalita NO  - poteva CS CTIE crealto NZU che questa MLSSLIONE del Figlio diletto
NO  S VeniSSse INn CONLTLO. INnViato NO  - poteva PCSSCIE InSIENLLO DOL, posteriorl,
di UNd simiıle MLSSLONE DCeFr Ia CUl radicale decisione egli non fosse consultato».
Commento nel M10 TO «Ma partıre dai test1 neotestamentarı da UNd rifles-
SIONE profonda sull '"AuUutocoscCcienza di Gesu 1 eve g1i1ungere all identificazione 1 per-
ONa MILSSLONE In Cristo, allora quest identita 147074 DUO NO  > significare ne. SICeSSO

mM la condivinita del Figlio CON ı1 re creatore»20.
nfattı L’ınvıato rıvela essenzl1almente l’amore dell’ ınviante eglı iden-

t1CO alla SUua dıvına m1sSS10Ne, allora, In quanto pO personale dı questa m1ss1ıonNe
dı eg]1 «deve» GSSBTO la dıyına quındı generazıone dell’ınvıante, che
egl1 chıama, COIl s1gn1ficato sublıme., SUO Te apporto dı (Jjesu 11TNOoN

affatto solo 1’automanıfestarsı SUua DULA umanıta IX  ‚$ attraverso L’umanıta
EG l’ımportanza CUYO S1 rıvela tutta la SUua PCISONA, Fıglıo, COMNC Gesu S1
definisce, SOprattutto iın G10vannı, l’eterno Fıglıo dele che S1 rıvolge Lu1 ne
SsSua assunta umanıta. L’unico S1gnore Gesu 11 02058 d1 Dıio0, DIio da DIio0 Gesu,
COTHG C1 ricorda Matteo 1427 che solo COMTOSCC 11 re In tutta la SUa verıta che
COINEC tale solo autorızzato salvare glı uOm1n1, NON 11} DULO UOINO Gesu, 11
Fıglı0 trınıtarıo dı Dı10 Rıcavato |’accesso da Gesu q] TE dal Tre al Fıglıo, in
sınton1a CON L’autocoscıenza dı preghiera dı (Gesu Cristo, HOM 1111c11e OPCIAIC l’ana-
1020 passagg10 allo Spirıto Santo, g1ungendo COS1 alla sStessa Irınıta personale.

La V1a che Gesu, Ul Fıglı0, aPIC al mistero de] Padre Spirıto la vıa
ne quale, PCI Iede. NO1 sStess1 S1aMo0 colnvolt]. mi1ss1ione dı Gesu Cristo 61 AaDIC
la chlamata alla nostra roprıa mi1issıone che rıvela la nOostra VCId personalıta, il NOStro
volto Compl1uto.

Non questa Oovvlamente la sede ne quale tentare, ne fede; DCI quel che
umanamente possı1ıbıle, un ’ıntell1igenza siıntetica de] mistero dell’ Uni-Trino Tutta-
V1a CSSd In qualche modo 914 data, ne1 SUO1 presuppostı fondamentalı, lınea dı
SVIluppo che bbıiamo segulto, la quale ha ANCOTAa una volta COINC cardıne la ml1ssıone
dı Gesu

Con 11 guadagno de]l CONteENUTLO natura dı Figlio proprıia dı Gesu quıindı
SUa coessenzılalıta al adre, SUa pıena dıyınıta ed umanıta, anche 11 tema

centrale mi1iss1one 1 ıllumına ıIn la SUa plenezza. Questa MLSSLO dı Gesu,
che ira o]1 UuOM1n1, sanando, perdonando peccatl, donando la Sua stessa vıta
ne passıone ne vincendo la mMorte il malıgno nel grande evento

(eSUITEZ1O0NE, l’espressione stor1ca, Quoa HNOS, miss1ıone de] Figlıo, la
quale S1 radıca, quoa X  9 In una primordiale DFOCESSLO dal re iın SCI1O alla Arımaita:

19 VOIl BALTITHASAR, Teodrammaltica, ILL CIt:: 476
20 Hans Urs VonNn Balthasar: UNO stile teologico, 1ılano 1991,



S.E MOoNnNs NGELO SCOLA

(G1lovannı 5,42 K  da Dio SONO USCLLIOY la Vulgata dıice: «DFOCESSI). Questa DIO-
cessione on la m1ss1ıone In quan(to ’essere o1ä PTICSSO DIo0 (CIT. GV F: GV
1,18) la condızıone dı possıbılıta ın pıeno cCompluto mi1issione de]l
Fıglıo che Gesu Cristo.

Vangelo dı G10vannı, AaNCOTa una volta, quello che COM maggıore evV1-
denza registra 11no in on 1’abbandono totale dı Gesu questa fıglıolanza,
che DCI quesSto la tragıcıta dell’«ora», dı CUu1l Gilovannı STeSSO C1 parla, S12a
Gilovannı ‚19-20 K  ıl Figlio da se NO DuO fare NU AON C100 che vede fare dal
adre;, quello che egli fa anche ıl Figlio I0 fa re infatti U ı7 Figlio, g[i
manifesta quello che fa». Ma d’altro Gilovannı 5,26 «Come infatti ıl
re ha la Vıta In SLESSO, COsI ha al Figlio di Ia Vıta IN
OS1 glı I0 ONO dı Gesu, che rıprendono ın Gilovannı il tema dell’Esodo, Stanno
SCIHNDIC intreccılatı aglı Ahbha

Questo partıcolarmente mMarcato nell?*ora”. C g1unta OVQ che SIa
glorificato ıl Figlio dell UOMOY (GVv «Ora '"anıma MLGa turbata; che eVo
dire? re salvamı da quest ora? Ma Der questo SONO g1iunto quest ’ ora! adre,
glorifica ı] [UO OMEe)) (Gv Quest’ora antıcıpata da (GHovannı 131 eucarıstica-
mente, mediante la avanda de1 pıedi «...Gesu, sapendo che erdqd giunta Ia
SUQ OYa dı DASSAFE da questo mondo al ’adre, dopo aUver MATLO SUOL che nel
mondo, /i AMO SINO alla fine». La vıta dı Gesu, che sta tutta nell’essere venuto In
questo mondo mandato dal Padre, orjlentata al mistero dı questa ((0)8:2:D) ne quale
Eelı 61 lascıa immolare PCI nOol1, essendo ne STeESSO totalmente obbediente al
Padre In quest ’ ora infattı egl1 DCI subisce da parte egl1 uOM1n1 (criıstianı,
ebre1 paganı) da parte del Te la pCNHa Per altro pero, In
questo totale abbandono sta una effettiva super-azl1one, In CUul la lıberta stessa dı Cristo

complutamente colnvolta.

RIPRESA SINTETICA

Conviene rliassumere 11 cCompl1uto PCI pene(trare, in accordo CON dog-
m1 cristologıicı fondamentalı, Ul mistero d1 Gesu Cristo.

S1amo partıtı categorla dı m1ss10ne, vedendola COLHC centrale, CaAaDaCCl
NON solo dı iıllumınare la vıta ’opera dı Gesu, anche, in ultıma analısı, la SUa
Stessa PCTSONA, dal OMentO che. COM Balthasar, bbıiamo accolto l’assıoma dell’ıden-
tıta tra PCIrSOoONa mi1issione In Cristo STeSSO Abb1ı1amo COsS1 segulto l’esperienza SteSSsSa
degli apostolı che hanno VvIsSto anzıtutto 11 Salvatore, coluı che g1unse 1NO dare la
viıta DPCT loro.

secondo che ess]1 stess1 anno tu fare, 11 ha condotti, ne CON-

templazıone unıtarıa passıone, morte, resurrezi1i0ne glorıfica-
zione dı Gesu, rcOoNOsSCere In Gesu Ul S1gnore



A AÄRTICOLNN IF

Gesu 11 S1gnore in quanto Rısorto, la SsSUu”a missione salvıfıca,
che mplıca una sıgnor1a assoluta totale COTNE quella Resurrezione, doveva DCI
forza dı COSC necessarı1amente SUDDOITC anche la Sua9 la Sua mediazıone
nell’atto creazl1one. In Eglı poteva patıre salvando tutt1, in quan(to tuttı SUOTIO

statı fattı In 1a S1 comprende COS] 11 SUO morire <al NOSTIro DOSLO» COINC 11 morıre
salvıfıco de]l Rısorto Quindı 11 Contenuto fede In Cristo S1ıgnore AdSSUuMe una

plenezza, SCINDIC SUu dırettrice mi1issione dı Gesu, che prıma vısta I’ıdea dı
Salvatore NON SUa volta, ın forza pıenezza raggıunta dal kyrios, 61 fa
SCINDIC DIU evıdente 11 Contenuto oggett1vo fede nel Fıglı10 dı Dıi0 La «NeCess1-
tay» che Eeglı fosse da SCINDIC DICSSO 11 Tre la condızıone dı possıbılıta Sua

m1ss10ne, questo da NON DUO 1ON sıgnıficare CO-C ne
dıvınıta, 11 SUO CSSCIC Fıglı0.

S1 DUO questo rıspondere alla omanda (< Gesu Cristo?».
Crıisto, 11 Salvatore de]l mondo, 11 S1gnore egl1 UuOMI1NI stOr1a perche, ne
SUua morte resurrezl1one., 11 Redentore egl1 u0OM1n1 stor1a. 11 Redentore
perche ı] CaDO creazlone. Eglı S1 rıvela COsS] CSSCIC veramente ı] Fıglıo0 dı Dıio

Riassunto. Lartıcolo s’incentra S categoria teologica dı «MI1SS10-
ne», partendo dall’assıoma balthasarıano che C1 S12a un’ıdentitä fra pCerSoNa
missione in Ges  u Criisto: nella stor1a salvezza, il mandato dal Padre il
Fıglıo dı Dıo, il Figlio dı Dıo colu1 che mandato. In prımo
’ Autore presenta Gesu CcCome «Salvatore»: 1’Incarnazıone per la nostra sal-
‚5 compilendosi nell’abbassamento 1NO0 alla C  $ prendendo il
de1 peccatorI1. Un secondo metfte in rılıevo la signorla assoluta di Gesu,
manıifestandosi neresurrezione: il «S1ignore». terzo sottolinea V’es-
SCFE «Figlio dı D10»,pr' missione ne]l

Resume. L’artıcle est axe SUTr la categorie theologique de «missSion»,
partant de ”’ax1ome balthasarıen qu’1 existe une ıdentite entre la eft
la miıissıon de Jesus Christ: dans l’histoire du salut, l’envoye du Pere est le
Fıls de Dıeu et le Fıls de Dıeu est celu1 quı1 est eNnvoye. Dans premier
P ” Auteur presente Jesus COMMEC «SaUVeun»: 1’Incarnation POUTF otre
salut s’acheve aVOC V’avıliıssement de la Crucifixion la place des pecheurs.
Dans second m il met relıef la seigneurie bsolue de Jesus quı
manifeste dans la resurrection: le «Se1gneur». Le tro1sıeme mps soulıgne
l’ätre «Fils de Dieu», fondement eternel de la miıssıon dans le



MONS AÄNGELO SCOLA

Summary. The artıcle 15 centered around the theologica Category of
Aase the Balthazarean that there exIists dentity
between Jesus Christ the person and hıs 155107 the StOTY of salvatıon,
the Father‘ 15 the Sonof God, and the Son of od ı15 he who ı15 sent.
At fırst, the Author ıTESCNLS Jesus as «Savıior»: the IncarnatıonofOUT salvation
concludes wıth the debasement of the Crucıfixion I the placeofSIANNeETrsS

Subsequently, he emphasızes the absolute lordship of. Jesus which
manifested ı the Resurrection: the «Lord».Finally, he underlines theeing,
the «Son ofod», the eternal foundatıonof the15S102H time.

Inhaltsangabe. DerArtikel konzentriert sıch auf die theologische
Kategorie der Sendung. DerVerfasser gehtau  N von dem Balthasar‘’schen
Axıom,wonach Person und Sendung 1 JesusChristus identischSind: der
Heilsgeschichte ist erjenige,der vom Vater gesandtwird, derSohn Gottes,
und der So  B Gottes 1ıst erjenige, dergesandt wird. In ersten Schritt
stellt derAutor Jesus als «Erlöser» Vordie Menschwerdung unNnserem

Heıl, diesıch ı der Erniedrigung des Kreuzes erfüllt, indemEr dieStelle
derundereinnımmt. Eın zweıterSchritt stelltdıe absolute errscha Jesu
heraus, die sich 1 derAuferstehung zeıigt: der «Herr». Der dritte chrı
unterstreicht das Sein Jesu als «Sohn Gottes», die Voraussetzungder
Sendung 1 der eıt.


