RTLu 1 (1996) 1,27-43 27

Gesu Cristo come Figlio di Dio,
Signore e Salvatore

S.E. Mons. Angelo Scola
Rettore Pontificia Universita Lateranense, Roma

Un apax legomenon contenuto in Ebrei 3,1 ci offre la strada maestra per pene-
trare nel mistero di Gesu Cristo. In esso Gesu ¢ definito in assoluto come o apostolos,
cioe il «Mandato», I’«Inviatoy.

Il passaggio della Lettera agli Ebrei, in traduzione letterale, suona cosi: «Per-
cio, fratelli santi, partecipi di una vocazione celeste, fissate bene lo sguardo in Gesu,
I’apostolo (ecco il termine!) e sommo sacerdote della fede che noi professiamo, il
quale ¢ fedele a colui che l'ha costituito, come lo fu anche Mosé in tutta la sua casa.
Ma in confronto a Mosé, egli é stato giudicato degno di tanta maggior gloria, quanto
I’onore del costruttore della casa supera quello della casa stessa. Ogni casa infatti
viene costruita da qualcuno; ma colui che ha costruito tutto é Dio. In verita Mosé fu
fedele in tutta la sua casa come servitore, per rendere testimonianza di cio che doveva
essere annunziato piu tardi; Cristo, invece, lo fu come figlio costituito sopra la sua
propria casa. E la sua casa siamo noi, se conserviamo (salda sino alla fine) la liberta
e la speranza di cui ci vantiamo» (3,1-6).

Il termine o apostolos, identificando obiettivamente Gesu, come “figlio”, & op-
posto al titolo attribuito a Mosé, serapon, termine tradotto nella Vulgata con I’espressione
Jfamulus (ministro, servitore). Mosé appare quindi come il servo o ministro fedele che
¢ capace di martyria, cioé di testimonianza, ma la sua missione ¢ diversa da quella di
Colui che viene definito I’apostolo. Infatti I’ apostolos € lo uios, ciog il Figlio. E’ coautore
della casa e «sopra» la casa (casa di Dio = Chiesa) e per questo la sua missione &
superiore a quella di Mosé. La differenza emerge con chiarezza dalla pericope citata,
dove il titolo di apostolos & collegato a quello di figlio. Il Figlio ¢ il mandato in senso
pieno e totale; Mosé, che non & figlio, € mandato solo come ministro. E il grado di
fedelta dei due & qualitativamente diverso.



28  ARTICOLI SCIENTIFICI

11 Vangelo di Giovanni, in modo particolare, consente di approfondire la natura
singolare di questa missione cosi radicale da definire I’identita di Gesu. Il suo «essere
mandato» (apostellein, pempein) e il suo essere «venuto» nel mondo stanno al centro
della cristologia di Giovanni ed esprimono I’essenza trinitaria e soteriologica di Gesu
Cristo. Il Padre & concepito come colui che manda, come |’inviante e si rende respon-
sabile della missione stessa di Gesu determinandone, fin dall’origine, anche lo scopo
che ¢ la salvezza del mondo (Gv 3,17: «Dio non ha mandato il Figlio nel mondo per
giudicare il mondo, ma perché il mondo si salvi per mezzo di luiv; cft. Gv 6,39). Al
punto tale che Gesu sa di se stesso in quanto sa della sua missione!. Il sapere di sé
poggia sul sapere circa la missione ricevuta (cfr. Gv 3,34-36; 6,29.57; 7,29; 8,42; 10,36;
11,42; «Ora essi sanno che tutte le cose che mi hai dato vengono da te, perché le
parole che hai dato a me io le ho date a loro; essi le hanno accolte e sanno veramente
che sono uscito da te e hanno creduto che tu mi hai mandato», Gv 17,7-8; cftr.
17,21.23.25).

In un approccio che parta dalla storia della salvezza come descritta nel Nuovo
Testamento, vediamo che Gesu vive della volonta del Padre, vive facendo la volonta
del Padre (4,34), la ricerca in continuazione (5,30), non potrebbe fare nient’altro che
questa volonta («Gesu riprese a parlare e disse: «/n verita, in verita vi dico, il Figlio da
sé non puo fare nulla se non cio che vede fare dal Padre; quello che egli fa, anche il
Figlio lo fa», Gv 5,19). 11 suo essere venuto coincide col fare la volonta di colui che lo
manda (6,38), facendo le opere di lui (9,4), parlando le sue parole (3,34; 12,49) cosi
che I’inviante ¢ presente nell’inviato («Chi vede me, vede colui che mi ha mandato»
12,45). A sua volta I’inviato & cosi pienamente nell’inviante che quest’ultimo puo esi-
stere solo in relazione a lui, tant’é vero che egli ritorna a lui (7,33; «...ora pero vado da
colui che mi ha mandato»; 16,5).

Da questa analisi, sia pur sommaria, si capisce che la missione di Gesu &
qualitativamente diversa rispetto ai compiti assegnati ai personaggi dell’ Antico Testa-
mento o, persino, allo stesso Giovanni Battista. La missione di Cristo tende a investire,
in maniera integrale, la sua stessa persona.

Il Cardinal Ratzinger in un libro felice e fortunato, che negli ultimi dieci anni €
stato pero forse troppo dimenticato, cerca di penetrare la profondita della missione di
Gesu Cristo giungendo a parlare «di identita tra essenza ed opera, tra attivita e perso-
na, nel totale eclissarsi della persona nella sua opera e nel totale coincidere dell agire
con la persona stessa, la quale non si riserva nulla per sé ma si trasfonde interamente

! Commissione Teologica Internazionale, La coscienza che Gesi aveva di se stesso e della sua
missione in Documenta - Documenti, Roma, L.E.V. 1988, 577-579, part.: «La coscienza che Gesu ha di se
stesso coincide con la coscienza della sua missione. E cio va molto al di 1a della coscienza di una missione
profetica ricevuta in un momento determinato, fosse anche “sin dal seno materno” (come Geremia, cfr. Ger
1,5; il Battista, cfr. L¢ 1,15; Paolo, cfr. Gal 1,15). Questa missione si radica molto piu in una “uscita”
originaria da Dio («Perché da Dio io sono uscito»; 8,42), il che presuppone, come condizione di possibilita
che egli sia stato “sin dall’origine” con Dio (1,1.18)», 579.



S.E. Mons. ANGELO SColA 29

nella sua opera»?. Lo stesso tema trova uno sviluppo organico e approfondito in un
penetrante schizzo cristologico di Hans Urs von Balthasar. Dopo aver compiuto un’am-
pia analisi delle principali difficolta esegetiche poste alla cristologia sia dal mondo
cattolico che dal mondo protestante®, Balthasar centra la sua riflessione su una affer-
mazione decisiva e sostanziale, ricavata proprio dalla irripetibile configurazione della
missione di Cristo in relazione alla sua stessa persona. Secondo il teologo di Basilea
colui che si pone correttamente la domanda neo-testamentaria «Chi ¢ Gesu Cristo?»
non potra non trovarsi di fronte a quest’altra, esistenziale, questione: «Chi deve essere
colui che si da in questo modo e che dona la sua vita per gli altri?». «Chi persiste su
tale domanda salira lungo la strada che va dalla funzione manifesta, cioé dall 'opera
manifesta, all 'essere che viene nascostamente presupposto. Ma fara al riguardo l'espe-
rienza che la distinzione tra persona e missione presso i profeti, chiamati a un certo
punto del corso della loro vita, qui si fa problematica. E che qui ed ora, cioé in Cristo
Gesu, ci si incontra con uno che non é mai stato altro né lo poteva essere, che un
inviato da sempre»’. Lapproccio storico-salvifico della cristologia per Balthasar si
basa su un assioma fondamentale: in Cristo Gesu vi ¢ totale coincidenza tra persona e
missione. Si tratta di una coincidenza radicale, cosi che non vi pud mai essere una
prevalenza della persona di Gesu sulla sua missione e viceversa. Non vi ¢ un solo
istante in cui la persona esista indipendentemente dalla missione o, al contrario, un
momento in cui la missione preceda la persona stessa, come succede, invece, negli
altri “inviati” da Dio, sia nell’ Antico Testamento che nel Nuovo Testamento. In Cristo
Gesu realmente persona e missione sono cosi identiche che, nella storia della salvezza,
da sempre la missione ¢ la persona e la persona ¢ la missione. Questa identita & possi-
bile soltanto sulla base di una differenza nell’identico: tra il Figlio che procede eterna-
mente dal Padre (processio) e questo eterno Figlio procedente poi inviato nel tempo
(missio). La Trinita economica non puo essere affermata semplicemente identica alla
Trinita immanente, per quanto le leggi della prima derivino dalla seconda®.

Anche il Catechismo della Chiesa cattolica tende ad assumere, sia pure indiret-
tamente, 1’identita tra persona e missione in Gesu Cristo, come base di una adeguata
descrizione della sua persona e della sua opera: «Gesu in ebraico significa: “Dio sal-
va . Al momento dell Annunciazione, ['Angelo Gabriele dice che il suo nome proprio
sara Gesu, nome che esprime ad un tempo la sua identita e la sua missione. Poiché
Dio solo puo rimettere i peccati, é Lui che, in Gesu, il suo Figlio eterno fatto uomo,
“salvera il suo popolo dai suoi peccati” (Mt 1,21). Cosi, in Gesu, Dio ricapitola tutta

J. RATZINGER, Introduzione al cristianesimo, 8 ed., Brescia 1986, 178.
H.U. von BALTHASAR, Teodrammatica, 111, Milano 1983, 12-242.
ibid., 57-139. .

ibid., 142.

ibid., 148.

a o e W R



30 ARTICOLI SCIENTIFICI

la sua storia di salvezza a vantaggio degli uomini»’. Come si pud vedere, il nome
proprio Gesu esprime ad un tempo la sua identita e la sua missione. Gesn ¢ il Dio che
salva. E’ colui nel quale, concretamente, i nostri peccati possono essere sciolti.

Sulla scorta della categoria di missione e la sua coincidenza storico-salvifica
con quella di persona, si sviluppera quindi il nostro tentativo di rispondere alla do-
manda su: «Chi & Gesu Cristo?».

In concreto ¢i muoveremo in questo modo: partiremo dal pro nobis del Salva-
tore. In secondo luogo rifletteremo sul fatto che il Salvatore, il quale da la vita pro
nobis, & il kyrios (Signore). Infine cercheremo di cogliere come sia possibile che il
Risorto, con i segni della passione, sieda con il suo corpo alla destra del Padre. Cio ci
condurra a capire come solo colui che ¢ il Figlio di Dio, e il Figlio di Dio fatto uomo,
puo essere il Salvatore e il Signore.

11 nostro percorso seguira quindi da vicino I’esperienza stessa degli Apostoli.
Essi incontrano un uomo che si proclama il Messia, cioé¢ il Salvatore e da la vita per
loro. Nella glorificazione della Sua morte e Resurrezione Lo riconoscono Signore ¢
colgono, in pienezza, la Sua natura di Figlio di Dio.

1. GESU E IL SALVATORE: PROPTER NOS HOMINES ET PROPTER NOSTRAM SALUTEM

Il Credo ci fa proclamare: propter nos homines et propter nostram salutem
descendit de caelis et incarnatus est de Spiritu Sancto ex Maria Virgine et homo factus
est. Questo articolo centrale della nostra fede sul Salvatore implica la comprensione
di tre elementi che possono essere icasticamente riassunti in tre vocaboli latini tra loro
intimamente connessi: verbum, caro (caro peccati), factum. Il punto di partenza per la
comprensione di Gesu Cristo ¢ il factum, cioé I’evento, il dato, del Figlio di Dio che si
fa uomo. Dal momento che una fede autenticamente cristiana (quindi una teologia
autenticamente cristiana) si giustifica o si dissolve se ha come suo contenuto proprio
I’incarnazione o0 meno dell’eterno Logos, quando parliamo di incarnazione dobbiamo
parlarne a partire dal factum, cioe dall’evento di Cristo Gesti. Si dovrebbe qui riper-
correre per intero, in un colpo d’occhio sintetico, uno dei Vangeli Sinottici o il Vange-
lo di Giovanni, per veder emergere, senza demolizioni di stampo bultmanniano, quel-
la che von Balthasar chiama la Gestalt, cioé la forma, la figura di Gesu nei misteri
della sua vita. Vale a dire la sua missione. Si vedrebbe bene allora che nel factum di
Gesu Cristo si concentrano due elementi che non sempre sono messi adeguatamente
in luce.

Dapprima, cosa inaudita, Dio, che & Dio, ¢ diventato uomo, ¢ entrato nella
carne. Da qui una serie di interrogativi sul grande paradosso dell’incarnazione. Come

7 CCC, n. 430.



S.E. Mons. ANGELO ScoLa 31

la carne in sé chiusa puo aprirsi ad accogliere I’infinito Verbo di Dio? Come colui che
¢ identicamente in se stesso Dio puo inabissarsi, annichilirsi fino al punto di assumere
una carne?

In secondo luogo questa caro € una caro peccati. E’ la carne ferita, tragica-
mente provata dal peccato dell’uomo, per cui la kenosi, I’abbassamento in forma umana
del Figlio di Dio, ¢ in realta ’abbassamento nella forma del peccato senza che Gesu
Cristo, pur divenendo pro nobis peccato, conosca direttamente il peccato. La difficol-
ta di tenere ferma la totalita del factum, che implica appunto il verbum-caro peccati, &
reperibile anche in testi fondamentali di Paolo: «Infatti cio era impossibile alla legge
perché la carne la rendeva impotente, Dio lo ha reso possibile: mandando il proprio
Figlio in una carne simile a quella del peccato e in vista del peccato, egli ha condan-
nato il peccato nella carne», Rm 8,3; «...divenendo simile agli uwomini...», Fil 2,7.
Simile, somiglianza: & sempre 1’espressione greca omoioma che interviene in questi
casi (come anche in Ebrei 2,17, dove si dice «...rendersi in tutto simile ai fratelli,...).
A sua volta il significato di omoioma & ben reso da 2Cor 5,21, dove si esplicita che
Dio trattd da peccato in nostro favore Colui che non aveva conosciuto peccato, perché
noi potessimo diventare per mezzo di lui giustizia di Dio. Cambivalenza del termine
greco omoioma, tradotto con «somiglianza», ¢ volutamente utilizzata dagli autori del
Nuovo Testamento proprio per indicare nello stesso tempo ’identita e la differenza$,
Lequilibrio deve essere mantenuto nonostante 1’estrema paradossalita: Colui che as-
sume la carne divenendo «simile agli uomini», costui resta Dio e Colui che ¢& stato
mandato nella forma della carne del peccato, costui non & simile agli uomini nel com-
mettere il peccato.

L’abbassamento di Dio nel Figlio Gesu Cristo, che si compie nell’assunzione
della caro e della caro peccati, mostra il dato fondamentale, ripreso con forza fin dalla
prima tradizione patristica, della caro come cardo salutis. 1l tema della salvezza, at-
traverso 1’assunzione della carne, ¢ fortemente richiamato nel Vangelo di Giovanni e,
soprattutto, nella sua Prima lettera. Al punto tale da spingere I’ Apostolo a dichiarare
con forza come anticristica ogni posizione che tenda ad evacuare la venuta del Figlio
di Dio nella carne: «Da questo potete riconoscere lo Spirito di Dio: ogni spirito che
riconosce che Gesu Cristo é venuto nella carne, é da Dio; ogni spirito che non riconosce
Gesu, non é da Dio. Questo é lo spirito dell anticristo che, come avete udito, viene,
anzi e gia nel mondo» (1Gv 4,2-3).

Gesu, «Dio salva» - questo ¢ il significato dell’espressione - & veramente il
Cristo, cio¢ il Messia, Colui che doveva venire, Colui che redime 1’umanita intera in
ogni persona che accetta, per la fede e per il battesimo, aver parte al suo corpo miste-
rioso e reale che, nell’oggi della storia, & la Chiesa di Dio.

Posto cosi, sia pur in modo estremamente sintetico, 1’orizzonte adeguato del

i * Non pochi esegeti (HUBY, LOHMEYER, BARTH, KUSS, SCHNEIDER, SCHLIER,
KASEMANN) di Rm 8,3, sia pur con sfumature diverse, propongono, nella sostanza, questa interpretazione.



32  ARITICOLI SCIENTIFICI

Jfactum come evento del Figlio di Dio fatto uomo, si tratta ora di coglierne, secondo il
ritmo stesso del Nuovo Testamento, il significato per noi. Dobbiamo concentrarci sul
propter nos homines et propter nostram salutem o, pit biblicamente, sul pro nobis
come sulla forma stessa di Colui che, come persona e come autocoscienza, & identico
alla sua stessa missione.

Martin Hengel, nel suo studio su Crocefissione ed espiazione?, ci consente di
approfondire il contenuto del pro nobis nel Nuovo Testamento. Incomincia citando i
due passi di Marco, 10,45 e 14,24 con i rispettivi paralleli di Matteo 20,28 e 26,28, nei
quali la formula soteriologica del pro nobis é posta expressis verbis: «ll Figlio del-
["Uomo infatti non é venuto per essere servito, ma per servire e dare la propria vita in
riscatto per molti» (Mc 10,45); «E disse: “Questo é il mio sangue, il sangue dell alle-
anza versato per molti...”» (Mc 14,24). A queste debbono essere aggiunte le cosiddet-
te formule di consegna da una parte e le formule di morte dall’altra parte.

Per la prima serie i testi centrali (legati al paradidonai o al didonai) sottoline-
ano che ¢ Dio stesso che consegna il Figlio. Per esempio Romani 8,32: «Egli non ha
risparmiato il proprio Figlio ma lo ha dato per tutti noi», oppure si fa riferimento,
attraverso una sorta di passivo divino, a (Rm 4,25): «il quale é stato messo a morte
per i nostri peccati ed é stato risuscitato per la nostra giustificazione». Numerosi
sono i passaggi ma non tocca a noi, in questo contesto, inseguirli.

La seconda serie di formule, le cosiddette formule di morte, ha la sua base in
1Cor 15,3 dove si dice con chiarezza che «...Cristo mori per i nostri peccati...». La
celebre affermazione fa parte della stessa tradizione, paradosis, trasmessa ai Corinzi
al momento della fondazione della comunita, come I’elemento chiave e sintetico di
tutto il Vangelo. (Anche in questo caso molti sono i paralleli: Gal 2,21; 2Cor 5,14-15;
1Tess 5,10; 1Pt 3,18).

Una equilibrata interpretazione di questo nucleo salvifico del Nuovo Testa-
mento, per evitare il grave rischio di concentrarsi su aspetti parziali, deve tener conto
di altri fattori. Sono cinque i temi, nessuno dei quali puo andare perduto pena la perdi-
ta dell’obiettiva comprensione del fatto che Cristo & morto per la nostra salvezzal®.
Essi sono i seguenti: anzitutto la consegna o dedizione (didonai) di cui abbiamo gia
parlato. In secondo luogo 1’elemento dello scambio del posto per il quale Cristo &
ridotto a peccato (2Cor 5,21) o a maledizione (Gal 3,13) affinché noi possiamo rice-
vere la benedizione di Abramo. Nella carne di Cristo viene condannata la nostra ini-
micizia e il nostro peccato. Qui non si pu6 non pensare al tema giovanneo dell’ Agnel-
lo di Dio che porta via i peccati del mondo (Gv 1,29 ma anche 1Gv 3,5). Il ferzo dato
¢ ’esito di questa azione: una rigenerazione della liberta, una liberta liberata, liberata
dalla schiavitu del peccato (Rm 7 e Gv 8,34), liberata dal diavolo (Gv 8,44), liberata
dalle potenze del mondo (Gal 4,3), liberata dal potere delle tenebre (Col 1,13), dalla

° Brescia 1988.
1 H,U. von BALTHASAR, Teodrammatica, IV, cit., 221-225.



S.E. Mons. ANGELO Scola 33

legge (Rm 8,2), infine dal giudizio dell’ira (1Tess 1,10). Il guarto elemento ¢ il prezzo
pagato per questa posta in liberta: il sangue di Cristo, senza cui non si da, come dice
Ebrei 9, 22, nessuna remissione. Questo sangue significa piu esattamente il dono della
vita che Dio ci fa (Gv 10). Il quinto aspetto sottolinea che questa liberazione non ¢
semplicemente I’annullamento del peccato, ma & I’offerta della possibilita di essere
figli nel Figlio, quindi I’introduzione nella vita trinitaria (Gal 4,6; Rm 8&,10). Diven-
tando figli in Cristo (Ef 1,5) noi diventiamo membra del suo corpo (1 Cor 12 e Ef 4).
Questo dato mette in evidenza il superamento della cosiddetta «ira di Dio» nel suo
amore misericordioso: 1’amore di Dio per il mondo lo ha mosso a dare il Figlio (Gv
3,16) per riconciliare il mondo con sé (2Cor 5,19; Col 1,20). Si profila qui la figura
del Buon Pastore che da la sua vita per le pecore.

Ritorniamo ora, dopo aver delineato - sia pur sommariamente - il dinamismo
stesso della salvezza operata da Cristo cosi come viene profilata dal Nuovo Testamen-
to, all’affermazione centrale da cui siamo partiti circa 1’identita di persona e di mis-
sione in Gesu Cristo. Questa affermazione puo rendere conto anche dogmaticamente,
quindi in modo riflesso e critico e non soltanto descrittivo, del significato della sal-
vezza? Come? Lo puo attraverso la sottolineatura di due elementi che qui proponiamo
necessariamente in forma sintetica.

Il primo ¢ quello legato al tema di Gesu che prende il nostro posto, che muore
per noi. E’ noto, nel mondo teologico, il dibattito nella teologia contemporanea tra gli
assertori della visione piti classica, legata al concetto di sostituzione, e gli assertori del
concetto di solidarieta. Il tema dell’identita della persona e della missione permette di
superare la radicale opposizione tra queste due visioni. Infatti sembra riduttivo parla-
re della solidarieta di Cristo con tutti i peccatori, dimenticando che la forza del pro
nobis sta anche nel fatto che, concretamente, Gesu ha pagato al posto degli uomini per
il peccato commesso da Adamo; d’altra parte limitarsi ad affermare che Gest & morto
al nostro posto non spiega in maniera piena perché noi si debba ancora morire!!. Se
noi torniamo all’idea originaria di Gesti come il «mandato», come Colui la cui perso-
na coincide con I’essere mandato per la nostra salvezza, allora siamo condotti a ri-
flettere sull’«arcano disegno del Padre» e a chiederci: come puo la morte di Gest
avere questa valenza salvifica universale? Su quale base ¢ possibile questa solidarieta
di Cristo con ogni uomo, che giunga fino al punto di morire per lui (al suo posto)?
Affiora qui, come risposta, un tema sul quale dovremo poi ritornare parlando del
Signore e del Figlio di Dio, tema che per ora enucleiamo con 1’espressione «creazione
in Gesu Cristo». Infatti, solo se & postulata una solidarieta originaria di tutti gli uomini
in Gesu Cristo -«Egli é prima di tutte le cose e tutte sussistono in lui» (Col 1,17)12- si

"' Cfr. G. BIFFI, Tu solo Signore. Saggi di teologia inattuale, Casale Monferrato 1987, 42-67.
"2 Cfr. A. SCOLA, «Nature and grace in Hans Urs von Balthasar», Communio. International Catholic
Review 18/2 (1991), 207-226.



34  ARTICOLI SCIENTIFICI

capisce perché Colui che ¢ realmente il nuovo Adamo possa, morendo per noi (al
nostro posto), rigenerare coloro che hanno perduto la grazia del capostipite Adamo.
La solidarieta di Cristo con tutti gli uomini, che giunge fino a morire per noi (al nostro
posto), ha il suo fondamento nella creazione di tutti gli uomini in Cristo.

Ripeto che questo tema risultera piu chiaro una volta che svilupperemo il tema
di Gesu Cristo Signore e Figlio di Dio.

Passiamo al secondo elemento. Si tratta di capire in profondita che I’evento
della croce & un evento trinitario. Anzitutto si dimentica spesso che Cristo & incom-
prensibile al di fuori della Trinita!3. Dall’interno della fede vediamo che la decisione
dell’incarnazione del Logos € una pianificazione trinitaria. Il Verbum caro ha una
origine trinitaria. La Trinita non fa solo da retroscena (nel senso che nella distanza tra
il Padre ed il Figlio & posta la distanza tra il Padre ed il Figlio incarnato), ma Essa ¢
anche 1’Attore (la Trinitd decide I’incarnazione e Dio entra nel dramma)!4 ed il si-
gnificato che Cristo stesso esprime (Egli non esprime solo il Logos ma tutta la Trini-
ta). Nell’«ora» di Cristo sono in azione anche il Padre e lo Spirito. E cio pil che mai
nel momento dell’abbandono, quando la coincidenza tra il peccatore e il Crocefisso ¢
totale perché Gesti, che non conosce il peccato, ha preso il posto del peccatore. In
quell’istante, che sembra essere quello della massima distanza tra il Padre e il Figlio,
lo Spirito Santo tiene in profonda unita i Due. Colui che ¢ innalzato sulla croce infatti
non ¢ Uno che muore in maniera apparente perché nella sua realtd divina assiste,
quasi da spettatore, alla sua stessa morte, ma il Crocefisso chiama in gioco, in un certo
senso, tutta quanta la Trinita nell’«ora» della storia. Per la potenza dello Spirito Santo,
infatti, il Padre controverte ’esperienza del Crocefisso cosi che, nel suo estremo abbas-
samento, Colui che muore innocentemente per tutti viene Risorto e «glorificatoy. E il
kyrios, il Signore in senso pieno e totale, cosi come la sorprendente confessione di
fede del centurione romano ci testimonia: «...veramente quest ‘uomo (sottolineo, que-
st’uomo) era Figlio di Dio/» (Mc 15,39).

Appare cosi chiaro che la Croce (il luogo in cui si concentra il dramma cosmico
dell’incontro della libertd assoluta di Dio con la liberta creata) non ¢ solo I’espressio-
ne della pienezza del Dio amore che a tal punto ci ama da dare la vita per noi, ma essa
ha addirittura il suo intimo presupposto nella Trinita. E’ proprio per 1’amore che origi-
nariamente circola tra il Padre, il Figlio e lo Spirito che trova possibile spiegazione
I’idea del Dio incarnato e crocefisso. «Uno della Trinita ha patito», dicevano i Padri:
questo & possibile solo perché nella stessa Trinita sta, in un certo senso, la differenza
dell’alterita delle Persone nell’unita dell’Essenza divina. Con un’espressione un poco
ardita, che non puo avere la pretesa di spiegare 1’abisso del mistero stesso, Balthasar
ci dice che la kenosi totale del Dio che muore in croce ¢ pensabile solo all’interno
della differenza che si da nella Trinita. Il processo intradivino (processioni) ¢ il fonda-

3 H.U. von BALTHASAR, Teologica, 11, Milano 1987, 260.
4 1d., Teodrammatica, 111, cit., 466-469.



S.E. Mons. ANGELO Scola 35

mento del processo storico salvifico. Senza che i due processi siano confusi. Senza
cadere nel rischio, che fu di Hegel, di portare il processo storico all’interno della
Trinitd, ma senza, d’altro canto, evacuare la concretezza storica del Factum, questa
affermazione ci aiuta a legare meglio tra loro i vari dogmi. Soprattutto deve impedirci
la tragica tentazione di ridurre la profondita del mistero di Dio che si fa caro e caro
peccati a qualche cosa di simile a un amore misurabile umanamente, a qualche cosa
che possa essere reinterpretato nell’ottica dell’'umana generosita.

Realmente I’evento della morte e resurrezione di Cristo € unico e irripetibile,
cosi come singolare & I’'umanita di Gest perché ¢ I’umanita stessa del Figlio di Dio.
D’altro canto questa umanita traccia il profilo compiuto dell’uomo, cosi che proprio
per la radicalita della sua origine e della sua morte e resurrezione, essa racchiude in sé
ogni possibile vicenda umana senza annullarla nella sua singolarita, senza negare,
pertanto, la liberta.

2. I CrocEerisso RISORTO E IL SIGNORE (KYRIOS)

La missione di Gesu ¢ 1’offerta totale della sua persona per la nostra salvezza.
Per la potenza dello Spirito, si rivela ’arcano disegno del Padre che & di salvare il
mondo mediante 1’Innocente, Crocefisso. Nella resurrezione di Gesu emerge con pie-
nezza anche il suo essere kyrios, il Signore. Il Salvatore pertanto ¢ compiutamente
tale, come gia si € visto, proprio in quanto & Signore, Colui che «a motivo di Dio»
tiene in possesso tutte le cose. Il Nuovo Testamento sottolinea dovunque con forza il
nesso tra I’essere Signore di Gesu e la resurrezione: Gesu ¢ pienamente il Signore
perché & risorto. L'inno di Filippesi 2 descrive 1’articolarsi della kenosi salvifica del
Figlio di Dio che si prolunga nella esaltazione del Crocefisso risorto: «Per questo Dio
I’ha esaltato e gli ha dato il nome che é al disopra di ogni altro nome; perché nel
nome di Gesu ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra e sotto terra e ogni lingua
proclami che Gesu Cristo é il Signore a gloria di Dio Padre» (Fil 2,9-11). Nessuno
puo dire kyrios lesous, Signore Gesu, senza lo Spirito, ci dice Paolo in 1Cor 12,3. 11
dinamismo dell’innalzamento e dell’esaltazione di Gesu Cristo a Signore & riproposto
anche in Atti 2,36, la dove Pietro richiama la casa d’Israele a riconoscere che Dio ha
fatto Signore e Cristo «...quel Gesit che voi avete crocefisso». Nel Nuovo Testamento
’espressione Signore riferita a Gesi mostra pertanto il nesso tra la passione di Gest,
la sua resurrezione, la sua glorificazione e la sua esaltazione, per la quale egli sta ora
alla destra del Padre col suo corpo risorto. Taluni passi del Nuovo Testamento (At
5,31; Rm 8,34; Col 3,1; Eb 1,3.13; 8,1; 12,2; Ap 3,21) si rifanno al versetto 1 del
Salmo 110, proprio per descrivere questo sviluppo a cui la missione di Gesu da origi-
ne. Esso recita: «Oracolo del Signore al mio Signore: “Siedi alla mia destra, finché io
ponga i tuoi nemici a sgabello dei tuoi piedi”». 1l culmine di questa visione puo
essere individuato nel passo di 1Cor 8,5 nel quale Paolo dice testualmente: «Z in



36 ARTICOLI SCIENTIFICI

realta, anche se vi sono cosiddetti dei sia nel cielo sia sulla terra, e difatti ci sono
molti dei e molti signori, per noi ¢’é un solo Dio, il Padre, dal quale tutto proviene e
noi siamo per lui; e un solo Signore, Gesu Cristo, in virti del quale esistono tutte le
cose e noi esistiamo per lui».

Proprio questa citazione ci introduce alla necessita di ritornare in chiave
dogmatica sul dato kyrios, sempre secondo la preoccupazione che implicitamente ca-
ratterizza questa nostra riflessione. Quella di superare la cosiddetta cristologia dei
titoli per andare alla scoperta della persona storica di Gesu Cristo, senza prestare ai
Vangeli, agli Atti degli Apostoli e alle Lettere neotestamentarie cio che non dicono,
ma anche senza accettare una lettura di queste fonti che faccia esplodere la forma di
Cristo e la renda irrintracciabile come factum, cioé come evento storico salvifico.

Nel paragrafo precedente, quando abbiamo fatto un breve commento dogmati-
co al tema di Gesu Salvatore, abbiamo accennato al fatto che solo se € postulata una
solidarieta originaria di tutti gli uomini in Cristo € pensabile il pro nobis. E’ pensabile
che Cristo, offrendo la sua vita in croce, possa liberare realmente dal peccato chi lo
accoglie nella fede, perché ha realmente il potere di cambiare la sorte di ogni singolo
uomo e di tutta I’'umanita. E ha questo potere in quanto la sua relazione con ogni
singolo uomo e con tutta I’'umanita & posta come originaria. Ora, parlando della glori-
ficazione del risorto, che ¢ costituito come Signore che sta alla destra del Padre perché
«ogni ginocchio si pieghi» e «solo nel suo nome possa ottenere la salvezzay», siamo
condotti un’altra volta a riflettere su quale base profonda sia possibile questa signoria
finale e decisiva. La signoria di Cristo risorto implica il riconoscimento che Gesu
Cristo ¢ il capo vero di tutta 'umanita. La comprensione adeguata del kyrios ci co-
stringe ad affermare non solo che Gesu Risorto ¢ colui nel quale e per il quale ogni
realta trova la sua pienezza, ma anche che Cristo Gesu ¢ il capo della creazione. Anzi,
proprio perché egli ¢ il capo della creazione la sua morte puo essere salvifica e la sua
signoria puo essere efficace, piena e totale. Siamo cosi ricondotti a parlare del tema
della creazione in Cristo. E’ un tema complesso, che meriterebbe una trattazione a sé
stante. Si dovrebbero in effetti enucleare non pochi elementi di teologia per mostrare
che cosa significhi cio che taluni passaggi del Nuovo Testamento ci indicano come un
dato preciso: Gesu Cristo (non il Verbo, si badi bene!) ¢ il principio attraverso il quale
I’atto creativo del Padre passa per porre e conservare nell’esistenza gli uomini e le
cose!3. Possiamo limitarci a citare i passi pit significativi in cui gli autori del Nuovo
Testamento ci orientano con decisione a pensare alla centralita di Gesu Cristo nell’at-
to creativo. Col 1,16: si parla del Signore e si dice ad un certo punto che «...per mezzo
di Lui sono state create tutte le cose, quelle nei cieli e quelle sulla terra, quelle visibili
e quelle invisibili: Troni, Dominazioni, Principati e Potesta. Tutte le cose sono state
create per mezzo di lui e in vista di lui. Egli é prima di tutte le cose e tutte sussistono
in lui». Anche 1Cor 8,6 esplicita la nostra tesi con forza: «per noi c’é un solo Dio, il

'* Su questo tema si veda A. SCOLA, Nature and grace..., cit., 208-215.



S.E. Mons. ANGELO Scola 37

Padre, dal quale tutto proviene e noi siamo per lui; e un solo Signore, Gesti Cristo, in
virtu del quale esistono tutte le cose e noi esistiamo per lui». Nel Nuovo Testamento
il tema ¢ ripreso anche da Ebrei 1,1-2: «Dio, che aveva gia parlato nei tempi antichi
molte volte e in diversi modi ai padri, per mezzo dei profeti, ultimamente, in questi
giorni, ha parlato a noi per mezzo del Figlio, che ha costituito erede di tutte le cose e
per mezzo del quale ha fatto anche il mondoy». Del Figlio afferma: «Tu, Signore, da
principio hai fondato la terra e opera delle tue mani sono i cieli» (1,10). Giustamente
¢ stato detto che nel Nuovo Testamento si passa dall’esaltazione del risorto alla
consapevolezza chiara della sua pre-esistenza e divinital® - tema questo che riprende-
remo piu avanti - fino a cogliere I’implicazione di Gesu Cristo, il glorificato, nella
stessa azione creatrice. Il Signore risorto, glorificato, esaltato, il kyrios sirivela cosi in
profondita essere anche il nuovo Adamo e, propriamente parlando, Adamo € «...figu-
ra di colui che doveva venire» (Rm 5,14). Pertanto non Adamo ¢ il capo, in senso
proprio e pieno, della creazione, ma Cristo. Cristo ¢ il principio, 1’Alfa della creazio-
ne, come dira 1’ Apocalisse parlando di Lui come del «Primo» e dell’«Ultimo», come
dell’«Alfa» e dell’ «Omega» (cfr. Ap 21,6).

Conviene in proposito precisare che 1’idea di novita legata alla piena realizza-
zione in Cristo, il tema dell’'uomo nuovo e il tema della nuova creatura cui conclude
’opera redentiva di Cristo (1Cor 15,45-49; 2Cor 5,17; Gal 6,15; Rm 5,12-21; 8,19-
24; Col 3,9-10; Ef2,14-16; 4,22-24), consiglia di guardare alla prima creazione e alla
nuova creazione, non come a due realta distinte ma reciprocamente inclusive. La se-
conda, la nuova creazione, assume e offre piena ragionevolezza alla prima, la quale in
se stessa non potrebbe che essere incompiuta e non pienamente intelligibile. D’altro
canto tale traiettoria storico-salvifica si sviluppa secondo il piano concepito prima
della fondazione del mondo (Ef 1,4) e che si realizza nella pienezza dei tempi (Ef
1,10). Di qui la possibilita che si apre, a partire dalla nuova creazione, di riconoscere
in Cristo stesso il Capo della creazione.

Questa tesi, qui solo introdotta, implicherebbe anche un ripensamento della
dimensione o del principio trinitario dell’atto creativo. Ripensamento che si
ricollegherebbe ad affermazioni fondamentali di grandi autori cristiani come Tommaso
¢ Bonaventura, nei quali la convinzione che a causare ’essere, cio¢ a creare, sia ’es-
senza stessa di Dio non significava in alcun modo minor peso delle Persone Trinitarie
nell’atto creativol?.

Piui in generale, in quest’ottica appare chiaro che I’essere dell'uomo e del mondo
viene dalla Trinita e viene dalla Trinita per un’iniziativa assolutamente gratuita della
Trinita stessa. Iniziativa che, storicamente, coincide col factum, con I’evento di Gesu
Cristo. La decisione intima della Trinita ¢ di mandare il Figlio cosi che il Figlio sussi-

16 H.U. von BALTHASAR, Teodrammatica, 111, cit., 233-242.
7 BONAVENTURA, Esamerone, X1, 9; TOMMASO, Summa Theologiae 1, q. 45 a. 6 co e ad 2um,



38 ARTICOLI SCIENTIFICI

sta in una natura creata, distinta dalla natura di Dio. Ecco perché realmente Cristo
Gest morto e risorto ¢ il punto di riferimento originario, & 1’«4/fa» in cui ogni uomo
e il mondo sono stati fatti. Senza questo punto di riferimento i misteri stessi della vita
di Gesu, la sua stessa missione, non sarebbero comprensibili. La creazione ¢ parte
dell’opera dell’Incarnazione salvifica. Anche se certamente la salvezza, operata da
Cristo per volonta del Padre e con I’opera dello Spirito Santo, ¢ una dimensione della
decisione originaria e infallibile del Padre di «far riuscire» Gesu Cristo, che si espli-
cita quoad nos quando la liberta dell’uomo, per il peccato di origine che da Adamo si
trasmette a tutti, si sottrae all’obbedienza nei confronti di Dio.

I1 tema del kyrios ci ha consentito di dilatare il nostro orizzonte dalla passione,
morte, resurrezione e glorificazione di Gesu alla comprensione del posto di Gesu
Cristo nella realta creata e ci apre pertanto la strada per cogliere, con maggior eviden-
za, ’originarieta della missione di Gesu Cristo. Non dimentichiamo che questo ¢ il
filo conduttore di tutte le nostre riflessioni. Questa missione ora, risalendo alla vita
intradivina, ci appare collegata con la missione trinitaria, la missione di Gesu nella
storia manifesta la missione del Figlio ad extra dalla Trinitd. Noi sappiamo, ¢ San
Tommaso che ce lo insegna con chiarezza, che questa missione, dal punto di vista
trinitario, coincide con la stessa processione di generazione del Figlio aggiungendo
I’effetto temporale. Gesu Signore non & quindi solo il Salvatore, ma ¢ anche il Capo
della Creazione. In questo senso Egli ha il pieno e originario possesso (Signoria) su
tutto.

3. IL SigNore E 1L FigLio b1 Dio

Una corretta lettura del linguaggio del Nuovo Testamento implica una chiara
distinzione tra I’appellativo Figlio di Dio e ’appellativo Figlio riferiti a Cristo Gest.
Contrariamente a quanto si possa credere a prima vista, 1’appellativo Figlio di Dio &
meno radicale e decisivo dell’appellativo Figlio, nel senso che la pienezza dell’iden-
tita di Gesu, in quanto Figlio, con il Padre, emerge, neotestamentariamente, con mag-
giore oggettivita ed evidenza nell’appellativo Figlio.

Figlio di Dio, originariamente derivato dai riti orientali di intronizzazione del
Re, viene sottoposto ad una progressiva demitizzazione. Essa ¢ elaborata anzitutto
dalla teologia regale, cosi come ¢ visibile gia nel Salmo 2, versetti 7-8: «Annunziero
il decreto del Signore. Egli mi ha detto: “Tu sei mio figlio, io oggi ti ho generato.
Chiedi a me, ti daro in possesso le genti e in dominio i confini della terra”». In
seguito ¢ portata a compimento ad opera del Nuovo Testamento. L'espressione si
lega allora al tema del servizio per cui si da un’amalgama tra figlio e servo, tra sovra-
nita e servizio, che ¢ identificato con chiarezza dal grande inno di Filippesi 2. Allora
il tema Figlio di Dio per finire viene a significare, come ci ricorda Ratzinger nel libro
citato, «il Signore al cui cospetto I'universo piega il ginocchio in segno di riverenza.



S.E. Mons. ANGELO ScolA 39

Costui é I'agnello ucciso che simboleggia un’esistenza consistente in puro atto, in
puro altruismo. La liturgia cosmica, ’omaggio adorante dell 'universo si svolge so-
lenne attorno a questo agnello (cfr. Ap 5)»!8.

Lappellativo Figlio invece ha tutt’altra origine rispetto a quello di Figlio di
Dio. Ha un’altra vicenda linguistica e proviene da un’altra fonte. Si trova nella pre-
ghiera stessa di Gesu, il quale si rivolge appunto a Dio chiamandolo Abba. E’ questa
una espressione che, come ¢ stato dimostrato da parecchi studiosi, si mantiene dal-
I’originale aramaico. Certamente non poteva non agire in maniera sorprendente e ra-
dicalmente nuova su tutti gli uditori di Gesu, a tal punto che ci ¢ stata conservata
senza traduzioni e ritocchi proprio nello stesso modo con cui Gesu la pronunciava.

11 Vangelo di Giovanni ci fa capire che questa allocuzione di preghiera doveva
avere in Gesti, come corrispettivo, il fatto che Egli chiami se stesso col nome di Fi-
glio. Mentre nei sinottici quest’appellativo resta abbastanza sullo sfondo - compare
soltanto nel quadro dell’istruzione impartita da Gesu ai discepoli-, nel Vangelo di
Giovanni I’appellativo Figlio diventa centrale come espressione dell’autodesignazione
che Gesu fa di sé. In questo modo Gesu vuole indicare la sua assoluta relativita al
Padre. Il suo concepirsi dentro la missione ricevuta dal Padre, il suo essere il mandato
dal Padre e il termine Figlio rinvia quindi, strutturalmente, alla logica stessa della
missione: nessuno si manda da sé. Colui che manda non pud mandarsi. Il Padre &
colui che manda e Gesu ¢ I’inviato. E’ colui che & venuto ed agisce per il Padre a tal
punto che chi lo vede, vede il Padre, chi lo incontra e lo conosce, in realta, incontra e
conosce il Padre stesso.

Conviene sostare un attimo e riflettere su questo punto per cogliere I’ultimo
passo dello sviluppo che noi abbiamo compiuto. Dobbiamo farlo, ancora una volta,
cogli occhi stessi con cui gli apostoli seguivano Gesu e si lasciavano sorprendere, in
profondita, dal suo rivolgersi al Padre con ’espressione Abba, raffrontabile al nostro
«papay» seppure con un accento un tantino piu elevato.

Colui che vive cosi strutturalmente riferito al Padre, Gesu, ci apre alla sua
stessa conoscenza del Padre e quindi di se stesso come Figlio ed infine dello Spirito
Santo. Ancora una volta & I’essere Gesu il mandato dal Padre ad aprirci la strada
diretta per 1’accesso alla sua figliolanza divina. Ho gia avuto modo di riflettere su
questo tema nel mio volume su Balthasar e forse conviene che io qui riproponga
semplicemente i risultati che 14 ho raggiunto. Come puo Gesu affermare che chi lo
vede vede il Padre («...chi ha visto me ha visto il Padre», Gv 14,9; oppure: «io e il
Padre siamo una cosa sola», Gv 10,30), se non sulla base di un’autocoscienza del
tutto peculiare che consente all’apostolos di sapersi da sempre identico alla sua mis-
sione? Se infatti la missione fosse stata ricevuta da Lui solo secondariamente non si
potrebbe spiegare la coscienza che egli possiede, cosi acuta, di identita col Padre (cosi

18 J. RATZINGER, Introduzione al cristianesimo, cit., 174.



40 ARTICOLI SCIENTIFICI

si chiama infatti, neotestamentariamente, colui che lo ha mandato)!®. Da cio Balthasar
deduce una considerazione per me fondamentale: «ll mondo creato da Dio nella sua
totalita non poteva essere stato creato senza che questa missione del Figlio diletto
non venisse messa in conto. E ['inviato non poteva essere insignito poi, a posteriori,
di una simile missione per la cui radicale decisione egli non fosse stato consultato».
Commento nel mio libro: «Ma se a partire dai testi neotestamentari e da una rifles-
sione profonda sull’autocoscienza di Gesu si deve giungere all 'identificazione di per-
sona e missione in Cristo, allora quest 'identita non puo non significare nello stesso
tempo la condivinita del Figlio con il Padre creatore»?V.

Infatti se I’inviato rivela essenzialmente I’amore dell’inviante e se egli ¢ iden-
tico alla sua divina missione, allora, in quanto portatore personale di questa missione
di amore, egli «deve» essere la divina e quindi eterna generazione dell’inviante, che
egli chiama, con significato sublime, suo Padre. Il rapporto di Gesu verso il Padre non
¢ affatto solo I’automanifestarsi della sua pura umanita ma, attraverso I’'umanita -
ecco I’importanza della caro - si rivela tutta la sua persona. Il Figlio, come Gesu si
definisce, soprattutto in Giovanni, & I’eterno Figlio del Padre che si rivolge a Lui nella
sua assunta umanita. Cunico Signore Gesu ¢ il Logos di Dio, ¢ Dio da Dio. Gesu,
come ci ricorda Matteo 11,27, che solo conosce il Padre in tutta la sua verita e che
come tale solo € autorizzato a salvare gli uomini, non ¢ il puro uomo Gest, ma ¢ il
Figlio trinitario di Dio. Ricavato I’accesso da Gesu al Padre e dal Padre al Figlio, in
sintonia con I’autocoscienza di preghiera di Gesu Cristo, non ¢ difficile operare I’ana-
logo passaggio allo Spirito Santo, giungendo cosi alla stessa Trinita personale.

La via che Gesu, il Figlio, apre al mistero del Padre e dello Spirito ¢ la via
nella quale, per fede, noi stessi siamo coinvolti. Nella missione di Gesu Cristo si apre
la chiamata alla nostra propria missione che rivela la nostra vera personalita, il nostro
volto compiuto.

Non & questa ovviamente la sede nella quale tentare, nella fede, per quel che
umanamente € possibile, un’intelligenza sintetica del mistero dell’Uni-Trino. Tutta-
via essa € in qualche modo gia data, nei suoi presupposti fondamentali, dalla linea di
sviluppo che abbiamo seguito, la quale ha ancora una volta come cardine la missione
di Gest.

Con il guadagno del contenuto della natura di Figlio propria di Gesu e quindi
della sua coessenzialita al Padre, della sua piena divinita ed umanita, anche il tema
centrale della missione si illumina in tutta la sua pienezza. Questa missio di Gesu,
che opera tra gli vomini, sanando, perdonando i peccati, donando la sua stessa vita
nella passione e nella morte e vincendo la morte e il maligno nel grande evento
della resurrezione, € I’espressione storica, guoad nos, della missione del Figlio, la
quale si radica, guoad se, in una primordiale processio dal Padre in seno alla Trinita.

¥ H,U. von BALTHASAR, Teodrammatica, 111, cit., 476.
20 A. SCOLA, Hans Urs von Balthasar: uno stile teologico, Milano 1991, 75.



S.E. Mons. ANGELO Scola 417

Giovanni 8,42: «...da Dio sono uscito» e la Vulgata dice: «processi». Questa pro-
cessione fonda la missione in quanto 1’essere stato gia presso Dio (cfr. Gv 1,1; Gv
1,18) & la condizione di possibilita in senso pieno e compiuto della missione del
Figlio che ¢ Gesu Cristo.

Il Vangelo di Giovanni, ancora una volta, ¢ quello che con maggiore evi-
denza registra fino in fondo 1’abbandono totale di Gesu a questa figliolanza, senza
che per questo la tragicita dell’«ora», di cui Giovanni stesso ci parla, sia evacuata.
Giovanni 5,19-20: «...il Figlio da sé non puo fare nulla se non cio che vede fare dal
Padre; quello che egli fa, anche il Figlio lo fa. Il Padre infatti ama il Figlio, gli
manifesta tutto quello che fa». Ma d’altro canto Giovanni 5,26: «Come infatti il
Padre ha la vita in se stesso, cosi ha concesso al Figlio di avere la vita in se stesso».
Cosi gli lo sono di Gesu, che riprendono in Giovanni il tema dell’Esodo, stanno
sempre intrecciati agli Abba.

Questo nesso ¢ particolarmente marcato nell’*“ora”. «...E’ giunta ['ora che sia
glorificato il Figlio dell 'uomo» (Gv 12,23). «Ora ['anima mia é turbata; e che devo
dire? Padre salvami da quest’ora? Ma per questo sono giunto a quest’ora! Padre,
glorifica il tuo nomex» (Gv 12,27). Quest’ora ¢ anticipata da Giovanni 13,1 eucaristica-
mente, mediante la scena della lavanda dei piedi: «...Gesu, sapendo che era giunta la
sua ora di passare da questo mondo al Padre, dopo aver amato i suoi che erano nel
mondo, li amo sino alla fine». La vita di Gesu, che sta tutta nell’essere venuto in
questo mondo mandato dal Padre, ¢ orientata al mistero di questa «ora» nella quale
Egli si lascia immolare per noi, essendo nello stesso tempo totalmente obbediente al
Padre. In quest’ora infatti egli per un verso subisce da patte degli uomini (cristiani,
ebrei e pagani) e da parte del Padre la pena della croce. Per un altro verso, pero, in
questo totale abbandono sta una effettiva super-azione, in cui la liberta stessa di Cristo
¢ compiutamente coinvolta.

4. RIPRESA SINTETICA

Conviene riassumere il percorso compiuto per penetrare, in accordo con i dog-
mi cristologici fondamentali, il mistero di Gesu Cristo.

Siamo partiti dalla categoria di missione, vedendola come centrale, capace
non solo di illuminare la vita e I"opera di Gesu, ma anche, in ultima analisi, la sua
stessa persona, dal momento che, con Balthasar, abbiamo accolto 1’assioma dell’iden-
tita tra persona e missione in Cristo stesso. Abbiamo cosi seguito |’esperienza stessa
degli apostoli che hanno visto anzitutto il Salvatore, colui che giunse fino a dare la
vita per loro.

Il secondo passo, che essi stessi hanno potuto fare, 1i ha condotti, nella con-
templazione unitaria della passione, della morte, della resurrezione e della glorifica-
zione di Gesu, a riconoscere in Gesu il Signore.



42  ARTICOLI SCIENTIFICI

Gesu ¢ il Signore soprattutto in quanto Risorto, ma la sua missione salvifica,
che implica una signoria assoluta e totale come quella della Resurrezione, doveva per
forza di cose e necessariamente supporre anche la sua presenza, la sua mediazione
nell’atto della creazione. In tanto Egli poteva patire salvando tutti, in quanto tutti sono
stati fatti in Lui. Si comprende cosi il suo morire «al nostro posto» come il morire
salvifico del Risorto. Quindi il contenuto della fede in Cristo Signore assume una
pienezza, sempre sulla direttrice della missione di Gesu, che a prima vista ’idea di
Salvatore non aveva. A sua volta, in forza della pienezza raggiunta dal kyrios, si fa
sempre piu evidente il contenuto oggettivo della fede nel Figlio di Dio. La «necessi-
ta» che Egli fosse da sempre presso il Padre ¢ la condizione di possibilita della sua
missione, ma questo «essere da sempre» non pud non significare un co-essere nella
divinita, il suo essere Figlio.

Si pud a questo punto rispondere alla domanda: «Chi ¢ Gesu Cristo?». Gesu
Cristo, il Salvatore del mondo, ¢ il Signore degli uomini ¢ della storia perché, nella
sua morte e resurrezione, ¢ il Redentore degli uomini e della storia. Ed ¢ il Redentore
percheé ¢ il capo della creazione. Egli si rivela cosi essere veramente il Figlio di Dio.

Riassunto. Larticolo s’incentra sulla categoria teologica di «missio-
ne», partendo dall’assioma balthasariano che ci sia un’identita fra persona e
missione in Gesu Cristo: nella storia della salvezza, il mandato dal Padre & il
Figlio di Dio, e il Figlio di Dio & colui che ¢ mandato. In un primo passo
I’ Autore presenta Gesu come «Salvatore»: 1’ Incarnazione per la nostra sal-
vezza, compiendosi nell’abbassamento fino alla croce, prendendo il posto
dei peccatori. Un secondo passo mette in rilievo la signoria assoluta di Gesu,
manifestandosi nella resurrezione: il «Signore». Il terzo passo sottolinea 1’es-
sere «Figlio di Dio», presupposto eterno della missione nel tempo.

Résumé. Larticle est axé sur la catégorie théologique de «missiony,
partant de 1’axiome balthasarien qu’il existe une identité entre la personne et
la mission de Jésus Christ: dans I’histoire du salut, I’envoyé du Pére est le
Fils de Dieu et le Fils de Dieu est celui qui est envoyé. Dans un premier
temps I’ Auteur présente Jésus comme «Sauveur»: I’ Incarnation pour notre
salut s’achéve avec I’avilissement de la Crucifixion a la place des pécheurs.
Dans un second temps il met en relief la seigneurie absolue de Jésus qui se
manifeste dans la résurrection: le «Seigneur». Le troisiéme temps souligne
1étre «Fils de Dieu», fondement éternel de la mission dans le temps.




S.E. Mons. ANGELO Scola 43

Summary. The article is centered around the theological category of
«mission», based on the Balthazarean axiom that there exists an identity
between Jesus Christ the person and his mission: in the story of salvation,
the Father’s envoy is the Son of God, and the Son of God is he who is sent.
At first, the Author presents Jesus as «Savior»: the Incarnation of our salvation
concludes with the debasement of the Crucifixion in the place of sinners.
Subsequently, he emphasizes the absolute lordship of Jesus which is
manifested in the Resurrection: the «Lordy. Finally, he underlines the being,
the «Son of God», the eternal foundation of the mission in time.

Inhaltsangabe. Der Artikel konzentriert sich auf die theologische
Kategorie der Sendung. Der Verfasser geht aus von dem Balthasar’schen
Axiom, wonach Person und Sendung in Jesus Christus identisch sind: in der
Heilsgeschichte ist derjenige, der vom Vater gesandt wird, der Sohn Gottes,
und der Sohn Gottes ist derjenige, der gesandt wird. In einem ersten Schritt
stellt der Autor Jesus als «Erloser» vor: die Menschwerdung zu unserem
Heil, die sich in der Erniedrigung des Kreuzes erfiillt, indem Er die Stelle
der Siinder einnimmt. Ein zweiter Schritt stellt die absolute Herrschaft Jesu
heraus, die sich in der Auferstehung zeigt: der «Herr». Der dritte Schritt
unterstreicht das Sein Jesu als «Sohn Gottes», die ewige Voraussetzung der
Sendung in der Zeit.




