RTLU 1 (1996) 1, 61-78 61

Leggere la Scrittura:
il testo e il lettore

Azzolino Chiappini
Facolta di Teologia, Lugano

1. URGENZA E ATTUALITA DELLA QUESTIONE

Dal Concilio Vaticano II!, e soprattutto a partire dalla Dei verbum, |’esegesi
cattolica ha percorso un cammino lunghissimo, inimmaginabile qualche decennio pri-
ma, o all’inizio del secolo, quando le medesime questioni avevano avuto nella Chiesa
delle conseguenze laceranti.

In questo contesto nuovo, ’esegesi storico-critica ha trovato il suo posto o la
sua piena legittimita2, ma, nello stesso tempo, sono diventate sempre pili acute alcune
questioni teologiche fondamentali nell’interpretazione di un testo, che non ¢ soltanto
un documento storico, o una serie di documenti storici importanti, non € soltanto do-
cumento fondatore di una storia, ma testo che parla nel presente, Parola di Dio per la
Chiesa e per ognuno qui e adesso.

E fuori discussione un certo disagio vissuto dai teologi, che si pud riassumere in

1 Non tutto & cominciato con il Vaticano II e, nella questione dell’esegesi, bisogna ricordare le
encicliche di Leone XIII, Providentissimus Deus (1893), e di Pio XII, Divino afflante Spiritu (1943). Ma
passo rapidamente su tutto questo, perché il problema a cui voglio rivolgere I'attenzione & un altro, non &
quello della storia dell’esegesi moderna.

2 Vedere Pontificia Commissione Biblica, L'interpretazione della Bibbia nella Chiesa (= IBC),
1993.



62  STATUS QUAESTIONIS

una domanda: come posso usare una pagina biblica, che so dai colleghi esegeti essere
nata in un preciso momento storico, per rispondere ad una determinata questione con-
creta di Israele, o della Chiesa delle origini? come adoperare quella pagina che mi si
dice essere stata il risultato, come un mosaico, di diverse tradizioni? qual ¢ il filo che
da un senso oggi a tutto questo?

Siamo, ancora una volta, nella storia della teologia e dell’esperienza credente,
confrontati con il problema dell’ermeneutica biblica3, che aveva preoccupato gia
Origene, Agostino e tanti altri nei primi secoli della teologia cristiana®. Una prova
dell’urgenza di questa questione ¢ data anche nella conclusione di un’interessante ri-
flessione sulla teologia, pubblicata recentemente da Ghislain Lafont>.

Dopo aver brevemente ricordato i problemi attuali, Lafont scrive: «In questa
prospettiva, amerei proporre come punto di partenza della teoria dell’esegesi, come di
ogni spiegazione di testo profano, la considerazione del suo Sitz im Leben reale, cio¢ la
comunita nella quale questo testo oggi “esiste”, in quanto € conservato per iscritto,
conosciuto nelle memorie, disponibile (obbligatorio) per i membri, scambiato nel lin-
guaggio. Penso dunque che ogni teoria dell’esegesi suppone una teoria della comunita
cristiana come luogo proprio della Scrittura. Ora, per realizzare questa teoria (che si
rifa all’ecclesiologia, senza confondervisi) noi abbiamo elementi estremamente fruttuosi
nelle scienze umane; ¢ utile metterle in azione per dare il suo peso di umanita alla
comunita cristiana e, reciprocamente, percepire l’incredibile trasfigurazione operata
quando si tratta della comunita con Dio, di cui Dio ha I’iniziativax»®.

C’¢ un fatto significativo che, anche se non esplicitamente, suggerisce 1’impor-

3 A partire dal secolo scorso, il concetto e il termine di ermeneutica é diventato sempre piu
onnicomprensivo. Per un’introduzione generale alle questioni teologiche, vedere W. G. JEANROND,
L’ermeneutica teologica. Sviluppo e significato, Brescia, Queriniana, 1994.

4 Ritornero sulla questione, ma voglio ricordare gia adesso alcuni testi fondamentali: ORIGENE,
Philocalie 1-20, Sur les Ecritures (= PH) (ed. a cura di M. Harl), Sources Chrétiennes 302, Paris, Cerf, 1983,
con I'importante introduzione di Marguerite Harl; AGOSTINO, L'istruzione cristiana (ed. a cura di M.
Simonetti), Milano, Fondazione L. Valla-Mondadori, 1994 (la miglior edizione attualmente esistente). Ve-
dere inoltre la sempre utile sintesi di M. SIMONETTI, Lettera e/o allegoria. Un contributo alla storia
dell esegesi patristica (= LA), Studia Ephemeridis «Augustinianum» 23, Roma, 1985.

5 G. LAFONT, Histoire théologique de I'Eglise catholique. Itinéraire et formes de la théologie,
Paris, Cerf, 1994.

6 Jbid., 454 (le traduzioni italiane delle opere francesi citate in questo articolo sono mie; nelle
citazioni (testo e note) il corsivo indica una mia sottolineatura). Lautore sviluppa poi brevemente la sua idea
nelle pagine seguenti (454-456). Il suo suggerimento incontra il modo di porre la questione della lettura
della Scrittura presentato da A.-M. PELLETIER, Lecture du Cantique des Cantiques. De I'énigme du sens
aux figures du lecteur (= LCC), Analecta biblica 121, Roma, Pontificio Istituto Biblico, 1989. Questo artico-
lo, che risponde a una mia preoccupazione teologica da lungo tempo, & nato concretamente a partire dal libro
della Pelletier che apre, mi pare, una buona strada, e su cui tornero pit: a lungo dopo questa introduzione. Pur
seguendo un’altra strada, una preoccupazione simile ¢ manifestata anche in un altro interessante saggio:
Sandra M. SCHNEIDERS, Le texte de la rencontre. L'interprétation du Nuoveau Testament comme écriture
sainte, Paris, Cerf, 1995 (originale 1991).



AzzoUNO CHIAPPINI 63

tanza del problema: ¢ il grande interesse e sviluppo attuale per la ricerca di storia della
esegesi. Al di la del grande interesse storico, queste ricerche danno al teologo non
ricette o formule da applicare materialmente, ma offrono prospettive e indicano piste
di riflessione.

A questo proposito non si puo tacere la riconoscenza dovuta, in questo campo, a
H. de Lubac per il monumento che ha lasciato, un’opera che ha conservato tutta la sua
attualita, perché rimane punto di partenza e di riferimento per ogni riflessione su questi
temi’.

E necessario, a questo punto, indicare i problemi piu urgenti e spinosi che ren-
dono grave, a mio giudizio, la questione dell’interpretazione della Scrittura. Su questi
problemi si sviluppera poi la successiva discussione, a cui & perd importante, per evi-
tare ogni equivoco, premettere una chiara ed esplicita posizione: non ¢’¢ I’intenzione
di negare o mettere in dubbio la necessita dell’esegesi storico-critica8. Essa sard sem-
pre necessaria e utile.

Tuttavia bisogna aggiungere che essa non ¢ sufficiente. E qui nascono i proble-
mi, diversi, ma che si possono condensare in alcune frasi:

— L'esegesi storico-critica aiuta a scoprire la storia del testo, la sua dimensione
diacronica. Conoscere come, quando, dove, perché é nato un testo, e conoscere, se &
possibile, il suo nucleo originario, ¢ utile per la sua comprensione. Ma la sua lettura
piena deve tener seriamente in considerazione un altro, anzi I’altro dato. E cioé questo
testo, che ci viene dall’ultimo redattore, carico di tutta la sua storia e che non & frutto
del caso. Faccio un esempio un poco estremo e che riguarda tutto un libro biblico: il
Salterio non ¢ sicuramente un’antologia nata casualmente. E, dunque, se & interessante
sapere che quel salmo ¢ nato per quella festa al tempio di Gerusalemme, o per quella
celebrazione regale, ¢ probabilmente pili importante capire la struttura del Salterio, la
posizione di quel salmo, il suo significato nel suo contesto ultimo, e nel contesto pit
ampio di tutta la Scrittura. Una lettura piena spinge a uscire (senza abbandonarlo)
dall’orizzonte, che pero diventa ossessivo, dell’origine, per fermarsi molto piu al testo
finale, che ¢ il solo attuale, in tutti i sensi e in quello pitl pieno della parola (il testo cosi
com’e, qui e adesso).

— Laltra grande questione é quella della lettura globale della Scrittura. La Bib-

7 H. DE LUBAC, Exégése médievale. Les quatre sens de I’Ecriture (= EM), 4 voll., Paris, Aubier,
1959-1964; Histoire et Esprit. L'intelligence de I'Ecriture d’aprés Origéne, Paris, Aubier, 1950. I cinque
volumi delle due opere sono ora riuniti in una presentazione recente, Paris, Desclée De Brouwer — Cerf,
1993, anche molto comoda. A questo proposito, vedere il recente e interessante studio di Jean GREISCH,
«De la “lecture infinie” & I'infini métaphysique. Enjeux métaphysiques de la doctrine du quadruple sens de
IEcrituren, Les études philosophiques 2 (1995), 167-191. Da alcuni anni esce in Italia uno strumento di
lavoro e ricerca molto utile, la rivista Annali di storia dell ‘esegesi (ultimo n. 12/2 (1995)). Pure importanti le
pubblicazioni di P. C. BORI, L'interpretazione infinita. L'ermeneutica cristiana antica e le sue trasforma-
zioni (= IT), Bologna, il Mulino, 1987.

8 Vedere IBC (cit. n. 2).



64  STATUS QUAESTIONIS

bia ¢ una biblioteca formatasi nell’arco di quasi mille anni. Ma ¢ anche, per la comuni-
ta credente o per la teologia, un libro — da b€reshit all’amen finale dell’ Apocalisse.
Cio significa che, nonostante e al di 1a delle differenze, ha una sua logica interna, una
sua unita che non ¢ dovuta al caso, in quanto non ¢ un semplice accostamento o raccol-
ta casuale di scritti diversi.

Dentro questa questione, vi ¢ 1’altra, ancora piu difficile oggi, dell’armonia dei
due Testamenti e, alla fine la questione, che ha sempre preoccupato e turbato il pensie-
ro cristiano, del significato attuale e cristiano della Scrittura ebraica.

Se spesso c’¢ stata la tentazione del puro e semplice rifiuto (Marcione e
gnosticismi vari), se oggi, inconsciamente, spesso il rischio ¢ di considerarla soltanto
come documentazione storica, la soluzione non puo essere il ritorno alla lettura tipologica
come praticata dai Padri. Ma come cercare di trovare una strada soddisfacente i diritti
della storia, del testo e della comunita di credenti e teologi? Come leggere oggi «l’uno
e Ialtro Testamento»9?

2. IL TESTO E IL SUO LETTORE

LUopera di A.-M. Pelletier ¢, nel contesto dei problemi evocati sopra, una delle
piu nuove e stimolanti. Non ¢ questa la sede per una recensione, ma mi sembra neces-
sario presentare brevemente al lettore il libro. Titolo e sottotitolo sono espressi chiara-
mente e dicono bene il punto di vista dell’autrice. Si tratta di «letture» del Cantico e del
superamento della problematica solita moderna relativa al senso (enigmatico) del
Cantico per cercare il significato dal punto di vista del lettore!?.

Da questo punto di vista, la scelta del Cantico, uno dei libri pit difficili della S.
Scrittura, ¢ un pretesto ottimo per affrontare la questione fondamentale della lettura,
nel senso pill ampio, cioé come interpretazione.

Nella prima parte, «bilancio di una storia critica» 1, 1’autrice presenta lo «status»
degli studi moderni sul Cantico, esponendo le varie ipotesi quanto all’origine, all’au-
tore, agli eventuali influssi letterari, e percio anche le diverse tesi circa il significato
primo del libro. Questa parte, espone perd gia anche le premesse per una teoria nuova,
diversa, specialmente nel capitolo terzo!2. In questo contesto non & possibile entrare
nei dettagli, ma soltanto ricordare due fatti, messi in evidenza dagli studi moderni, che
la Pelletier usa per costruire una teoria della lettura: si tratta della «citazione e parafrasi

9 Lespressione rinvia alle ricerche e proposte di P. Beauchamp (vedere n. 40) che mi sembra offrire
una prospettiva interessante di soluzioni.

10 2 sua opera ¢ stata citata alla n. 6.

11 A -M. PELLETIER, LCC (cit. n. 6), 1-142.

12 1bid., 108-142.



AzzoLNo CHIAPPINI 65

come strategie enunciative»!3, due momenti o situazioni nell’esistenza di un testo, che
costituiscono anche due momenti, o modi o situazioni di lettura, 14

Gia in queste pagine teoriche, nutrite dalla riflessione sulle ricerche linguistiche
contemporanee, comincia ad emergere un principio fondamentale: ogni lettura vera &
un atto dialogico!®. A questo punto, troviamo anche il teorico che piu direttamente ha
influenzato, per sua esplicita ammissione, la Pelletier: si tratta di Henri Meschonnic
che ha lavorato soprattutto sul testo biblico e sulla sua poetical®. Partendo dai suoi
saggi, essa traceia il cammino «verso una “poetica” della lettura»!7, che & riassunta
bene in queste righe: «Da questa poetica si deduce infine una teoria della lettura. Che
il senso si costruisca nell’interazione di una Scrittura e della sua lettura si ritrova
presso Meschonnic che vi vede “un fare, un prendere, un dare”. Un atto, sempre, ’in-
finito dell’interazione della Scrittura. [l testo deve essere pensato come una costruzio-
ne della lettura»18.

A partire da queste pagine teoriche, appare gia chiara la strada indicata e poi
percorsa dalla Pelletier e che si presenta oggi, nella «crisi» ricordata all’inizio e nella
impossibilitd di ripetere materialmente formule e modelli dei Padri, come una delle
piu feconde per un rapporto nuovo e piu pieno con il testo biblico, che, dopo i necessa-
ri studi storico-critici, ci sembra spesso frammentato e come scoppiato. Atto della let-
tura e figura del lettore non sono dati passivi, ma necessari e interni all’atto interpretativo.

Si diceva sopra, che non & possibile rifarsi oggi, come a metodi e modelli da

13 Jbid., 128-133; in particolare: «Immergere le nozioni di “citazione” e di parafrasi nel crogiuolo
delle teorie dell’enunciazione, non ¢ un gesto anodino. Da una parte, significa abbandonare la concezione
che fa della citazione, globalmente, un’applicazione o un collage di enunciato su enunciato, ora ornamenta-
le, ora— &l caso del commento — ordinato a scopi tecnici. E anche smettere di fermarsi a una parafrasi che
riformulerebbe il medesimo, contentandosi di mettere a profitto equivalenze contenute nella lingua. Si trat-
ta, in realta, di abbandonare nozioni ingenuamente semplici ai giri e rigiri dell’interazione soggettiva. Signi-
fica lasciare il passaggio a delle evidenze che gli stessi linguisti hanno attentamente tenuto ai margini»
(128). Vedere una prima bibliografia nella n. 31 della stessa pagina.

14 Ricordo che qui “lettura”significa sempre anche “interpretazione”.

15 Come lo &, prima ancora, ogni atto di scrittura, come ricorda la Pelletier, partendo dalla teoria di
Bakhtine (LCC (cit. n. 6), 128, n. 31): «Il principio dialogico consiste nel riconoscere che non ¢’¢ enunciato
se non in relazione ad altri enunciati, che ogni scrittura, dunque, dipende dalla struttura del dialogo» (ibid.,
129).

16 perla sua bibliografia vedere la «Bibliografia generalex: ibid., 434. In particolare, i suoi studi e
traduzioni su libri biblici: Les cing Rouleaux, Paris, Gallimard, 1970; Jona ou le signifiant errant, Paris,
Gallimard, 1981.

17 LCC (cit. n. 6), 121-124.

18 Ibid., 123. «Sinotera anche che una tale teoria rivendica un’ispirazione attinta alla pratica biblica,
ebraica, della lingua dove, in particolare, la Scrittura si dice come Lettura (“mikra”), in relazione a un testo»
(ibid.). Poco dopo viene richiamata 1’ importanza per la Bibbia dell’ oralita: «rifiutando i modelli del linguag-
gio fondati sul segno, la scrittura biblica richiama una teoria che integra alla lingua un’oralitd ¢ che mette
insieme soggettivita e collettivitd. A partire di la si puo anche concepire un “testo-lettura” che & “un’attivita
individuale-collettiva, un passaggio trans-enunciativo di un significante, il testo, a un altro significante, il
lettore™ (123-124).



66  STATUS QUAESTIONIS

ripetere, all’esegesi dei Padri. E perd interessante sottolineare gia adesso, come 1’im-
portanza del lettore ¢ presente, quale principio fondamentale, nella teoria patristica
della lettura. S. Gregorio Magno & sicuramente quello che ha pit assimilato, e in un
certo senso riassume, 1’insegnamento dei Padri. C’¢ un suo brano molto bello nelle
Omelie su Ezechiele!9, che, anche se un poco lungo, ¢ utile riportare qui.

«Quando quegli esseri viventi si muovevano, anche le ruote si muovevano
accanto a loro e, quando gli esseri si alzavano da terra, anche le ruote si alzavano.
Gli esseri viventi si muovono quando gli uomini santi nella Sacra Scrittura appren-
dono come deve essere la loro vita morale. Gli esseri viventi si alzano da terra quan-
do gli uomini santi si tengono sospesi nella contemplazione. E siccome nella misura
in cui ciascun santo progredisce personalmente, in quella misura la Sacra Scrittura
stessa progredisce presso di lui, a ragione si dice: Quando gli esseri viventi si muove-
vano, le ruote si muovevano accanto a loro e, quando gli esseri si alzano da terra,
anche le ruote si alzano, perché gli oracoli divini crescono insieme con chi li legge;
infatti uno li comprende tanto pit profondamente quanto piu profonda & 1’attenzione
che ad essi rivolge. Per cui se gli esseri viventi non si alzano da terra, nemmeno le
ruote si alzano, perché se I’animo dei lettori non progredisce verso 1’alto, le parole
divine, non comprese, rimangono a terra. Quando infatti la parola della Sacra Scrit-
tura (se appare sbiadito il senso della parola divina) non scuote I’animo di chi legge
e nel suo pensiero non brilla di alcuna luce di intelligenza, anche la ruota rimane
inerte e a terra, perché I’essere vivente non si alza da terra. Se invece 1’essere vivente
si muove, contemporaneamente si muovono anche le ruote, perché nell’oracolo divi-
no troverai tanto maggior profitto quanto maggiore ¢ il progresso che tu avrai realiz-
zato nei suoi confronti. Se poi I’essere vivente alato si protende verso la contempla-
zione, immediatamente le ruote si alzano da terra, perché comprendi che non sono
terrene quelle cose che prima nella parola di Dio ritenevi dette secondo il modo
terreno. Senti che le parole della Sacra Scrittura sono celesti, se, acceso dalla grazia
della contemplazione, sospendi te stesso alle realta celesti. E quando ’animo del
lettore ¢ penetrato di amore per le cose superne, allora si esperimenta la mirabile e
ineffabile potenza della parola di Dio. Poiché dunque I’essere vivente si solleva ver-
so I’alto, la ruota vola.

«Divina eloquia cum legente crescunt» («gli oracoli divini crescono con chi li
legge»). Il brano dell’omelia gregoriana ci da un bell’esempio dello stile e del modo di
interpretazione del monaco e vescovo di Roma, assiduo commentatore della Scrittura,
sempre preoccupato della vita concreta («morale») del credente. In una frase, ed &
quello che ci interessa qui, egli esprime con forza il legame testo e lettore, fin quasi a
far dipendere da costui la stessa Scrittura. E per questa ragione, al di 12 e dopo ¢ a

19 Omelie su Ezechiele (ed. E. Gandolfo), Roma, Cittd Nuova, 1979. Si tratta qui di I, VII, 8 (132),
commento a £z 1, 19. Vedere P. C. BORL II (cit. n. 7), 13-72.



AzzoLINO CHIAPPINI 67

partire dalle informazioni dell’esegesi storico-critica, I’interpretazione & sempre una
lettura in-finita, sia nella tradizione cristiana che in quella ebraica20.

Mi sembra importante, a questo proposito, ricordare come questo tema della
«lettura in-finita» e dell’importanza della condizione del lettore per I’atto totale della
interpretazione, ¢ presente e centrale nella riflessione ebraica antica e moderna. La
lettura appare, negli scritti di questa tradizione, un atto, se cosi si puo dire per accen-
tuare I’idea, attivo. Leggere ¢ far sorgere il significato da un testo scritto; ha percio una
dimensione creativa e dialogica. Il significato viene si dal testo, e viene dall’autore o
autori dello scritto, ma anche dal lettore. Per questo non basta conoscere la storia di un
testo ma, prendendolo cosi come si presenta, € necessario, secondo 1’espressione
levinassiana, sollecitarlo.

«Mettersi all’ascolto di questa parola [della Bibbia o dei testi della tradizione],
andarle incontro, non pud essere concepito senza interrogazione. Certo, interrogazio-
ne di un altro tipo, ma che da da pensare... Come la filosofia comincia in cio che la
stupisce, in ci0 che non & essa stessa, allo stesso modo 1’esegesi biblica ¢ confrontata al
terribile enigma che costituisce la lettera o il versetto che gridano: “Interpretami’»2!.

La concezione levinassiana di sollecitazione del testo?? diventa, nel contesto di
questa riflessione suscitata dalla teoria di A.-M. Pelletier sulla figura primaria del let-
tore in rapporto al significato del testo, molto utile. Infatti, & proprio una continua,
rinnovata sollecitazione del testo (atto vero del lettore) che rende la pagina sempre
attuale, e che permette una lettura mai-finita. «Dietro il significato ovvio delle parole,
innumerevoli orizzonti di significati e di verita; e, dietro questi orizzonti, nuovi oriz-
zonti da esplorare, a diverse altezze».

La lettura infinita scopre «cio che ¢ al di la» e porta necessariamente all’adora-
zione: «ricerca che si apre precisamente su una lettura infinita a prospettive inattese.
Lettura che ¢ anche, e senza metafora, adorazione»?23.

Non ¢ possibile, in questa sede, sviluppare ulteriormente queste suggestioni, né
seguire le piste dell’ermeneutica rabbinica o ebraica contemporanea. Bastera qui sot-
tolineare ancora una volta il fatto della lettura, come dialogo tra lettore e testo; o, forse
meglio ancora, un dialogo a tre voci: tra autore, lettore e testo; per poter concludere
che il significato vive soltanto dall’atto dei tre24.

20 Vedere il titolo dell’opera di Bori, citata sopra allan. 7; D. BANON, La lecture infinie. Les voies
de linterprétation midrashique (= LI), Paris, Seuil, 1987. Da un punto di vista letterario e culturale, la
stimolante opera di N. FRYE, /I grande codice, la Bibbia e la letteratura, Torino, Einaudi, 1986 (prima
edizione 1981). ;

2l D, BANON, «Exégése biblique et philosophie», in: Emmanuel Lévinas, L'éthique comme
philosophie premiére (ed. J. Greisch — I. Rolland), Paris, Cerf, 1993, 209.

22 Vedere la prefazione di Lévinas, «Dallo scritto all’orale», a D. BANON, LI (cit. n. 20), 7-10.

23 Le due ultime citazioni sono dalla prefazione di Lévinas (ibid.).

24 per questo, riflettendo da tempo a questo problema, mi sembra di poter dire che la lettura-
Interpretazione ¢ possibile solo come risposta a tre domande: che cosa intende, o ha voluto dire I'autore? che
cosa dice il testo? che cosa dice il testo qui e adesso a noi/me? In un altro contesto, la Pelletier fa queste



68  STATUS QUAESTIONIS

[’accento posto sul lettore puo suscitare un’obiezione, o almeno una riserva, se
inteso come riferito a un individuo unico, solo «creatore» e giudice del senso di un
testo. Ogni analisi della posizione del lettore lo vede in un contesto e in una tradizione.
Il testo & sempre un testo ricevuto, e provenienza e ricezione portano gia con sé¢ anche
piu strati di interpretazione. Se questo € vero in generale, ¢ vero anche e pil
marcatamente della Scrittura: in questo caso, la Tradizione che lo trasmette entra nel
dialogo ricordato sopra, come elemento autentico della lettura.

Per non ripetere qui la dottrina cattolica, o piu largamente ecclesiale, che in
questo ambito € ovvia, & interessante ricordare, ancora una volta, la riflessione ebrai-
ca. A questo proposito, pud bastare una sola citazione, di una fedele interprete del
pensiero levinassiano, Catherine Chalier: «Affinché molteplicita dei significati e non-
assurdita siano pensabili nello stesso tempo, ci vuole una tradizione (...). Passare
attraverso la tradizione, attraverso il Talmud, ¢ disporre di un metodo di lettura che
rende solidali di un popolo e permette di evitare ["assurdita di significati dispersi e
privati. Non ¢ prendere la propria coscienza come la misura del testo, ma confrontarla
con quella di tutti coloro che hanno letto, cid che non risparmia dal lavoro
interpretativo»?25.

Le ultime osservazioni ci riportano all’opera di A.-M. Pelletier, e confermano
quanto la via da lei scelta, leggere il Cantico nella tradizione, € importante non solo
per fare la storia diacronica della sua interpretazione, ma per leggerlo adesso. Cosi il
suo cammino, che avevamo lasciato dopo la sua riflessione circa alcuni presupposti
fondamentali, provenienti dalla linguistica moderna e confermati per noi dal brano di
Gregorio Magno, continua seguendo nella storia le tracce della lettura del Cantico dei
Cantici, per mettere in evidenza come il libro vive, nelle situazioni diverse e nelle

osservazioni che sottolineano |'importanza del testo, e il suo essere uno dei «soggetti» del dialogo. Si tratta
qui del testo letto nella sua storia, che si arricchisce nuovamente e proprio a partire da questa storia: «Si
osservera (...) come ¢ cosi incontrato quel motivo della teoria (...) che vuole che i “processi di elaborazione
provocati dal testo” sono anche “pre-strutturati dallo stesso” (“il testo & un potenziale d’azione che il proces-
so di lettura attualizza”). Bisogna dunque supporre un rapporto di tipo dialettico tra il testo e i luoghi della
sua ricezione, nel corso del tempo. Un ambiente di ricezione puo, coscientemente o no, sviare un testo, o
marginalizzarlo, o eliminarlo. Ma pure, quando il testo ¢ letto e ricevuto, impone di ritorno cio che ¢ alla
lettura (...). La diversita di significati lefti & essa stessa regolata e controllata dal testoy» (LCC (cit. n. 6), 141-
142). Per questo motivo la strada percorsa dalla Pelletier non & semplicemente una storia della esegesi del
Cantico. All’inizio del brano citato, I’autrice si rifa alla teoria elaborata da W. ISER, L'acte de lecture.
Théorie de l’effet esthétique, traduction Pierre Mardaga, 1985. Altro autore a cui, pur parzialmente distan-
ziandosi, si riferisce A.-M. Pelletier ¢ J.-P. SONNET, La parole consacrée, Bibliotheque des Cahiers de
I"Institut de Linguistique de Louvain 25, 1984.

25 C. CHALIER, Judaisme et altérité, Lagrasse, Verdier, 1982, 207-208. Importante anche 1’osser-
vazione che segue subito dopo, circa il piano su cui situarsi nell’atto della lettura: «La “sapienza dei saggi”
non si identifica con quella dei filosofi, per i quali questioni e risposte sono detti umani nel silenzio di Dio.
Essa consiste nel restare nel registro nel quale Dio ha parlato. In cui si sono tenuti i Profeti e i Rabbini. Essa
impone una lettura che sia loro fedele, in quanto il significato dello scritto si raccoglie in rapporto a loro».



AzzouNo CHIAPPINI 69

letture differenti, nella storia della Chiesa, nell’esperienza cristiana e poi, infine, an-
che nella tradizione ebraica26.

Il risultato ¢ abbastanza sorprendente: agli antichi non interessava, come que-
stione, la ricerca del senso del Cantico, che qui prendiamo come modello nella rifles-
sione sul problema della interpretazione. Perché il senso non € enigmatico, anzi € tanto
chiaro da poter essere utilizzato per spiegare e commentare varie situazioni dell’esi-
stenza cristiana. Per noi moderni questa conclusione della storia delle letture del Cantico
diventa un’evidenza paradossale. Questo non significa che la preoccupazione, quasi
I’ossessione nostra del significato non sia giusta; significa pero che ¢ necessario sepa-
rarla dall’altra ossessione circa 1’origine. La conoscenza circa [’origine ¢ utile, anzi
importante. Ma non & I’unica, e assolutamente necessaria via per una lettura piena. Si
puo affermare, con una formula che certo deve essere sfumata, che «il testo spiega,
prima di essere oggetto di spiegazione»?7.

26 1CC (cit. n. 6). «Seconda parte: il Cantico dei Cantici nell’eta patristica, letture e tesi», 143-287;
poi nella terza parte, secondo cap.: «Tre letture non patristiche: il senso di una ripetizione» (337-378), e
terzo cap.: «Shir ha Shirim. Alcuni aspetti di soggettivazione nella tradizione ebraica» (379-411). — Lascio
da parte per il momento il primo cap. della terza parte: «Il soggetto dell’esegesi patristica» (291-336),
perché tocca questioni fondamentali su cui ritornerd. Non descrivo il percorso diacronico della Pelletier, non
trattandosi qui di una recensione. Osservo soltanto che ¢ molto interessante. — Mi sembra che questa sia
anche la preoccupazione fondamentale di Origene. Anche per lui, la Scrittura, o meglio il senso della Scrit-
tura «cresce» in rapporto al lettore. Vedere in proposito M. SIMONETTI, LA (cit. n. 4), 82: «La distinzione
ora fra due ora fra tre sensi della Scrittura fa capire che tali schematizzazioni avevano per Origene valore
relativo, rispetto all’idea fondamentale e molto piti profonda che vi soggiace. Per lui la parola divina é
inesauribilmente feconda e I’'uvomo non ne puo esaurire il significato (Co. Mt 14,6); ma come un seme
produce piti 0 meno frutto in rapporto all’operosita del contadino e alla qualita del terreno, cosi i misteri
della parola divina si disvelano in maggiore o minore misura in rapporto all’applicazione e alla capacita
dell’interprete (Ho. Ex.1,1). In effetti Origene concepisce il testo sacro in modo unitario, come un solo libro
corrispondente al solo Logos, e vede il rapporto fra questo testo e chi lo interpreta non in modo statico, come
apprendimento passivo di un dato e definito contenuto, ma in modo dinamico, come sforzo da parte dell’esegeta
di penetrare sempre pit a fondo il senso inesauribile della parola divina, in relazione al proprio grado di
perfezione e alla tenacia nell’applicazione. Infiniti sono i significati della parola divina, e parallelamente
infiniti sono i livelli ai quali si pud progressivamente partecipare di lei, aumentando la propria condizione
spirituale». Se la nota non diventasse troppo lunga, sarebbe il caso di citare anche il seguito (82-83), in cui
Simonetti descrive I’atteggiamento positivo di Origene circa le interpretazioni plurali di un medesimo testo.
Un principio sempre ammesso e presente nell’esegesi rabbinica.

27 Questa conclusione appare in evidenza alla fine del primo cap. («Il Cantico dei Cantici e la
liturgia») della seconda parte (cit. n. 26) di LCC (cit. n. 6), dove sono studiati gli usi liturgici (catechesi
battesimali e velatio virginum) del Cantico nei primi secoli. Quanto & detto in questa conclusione, anticipa in
parte i risultati delle altre parti. E si vede qui I’interesse delle pagine piti tecniche circa la citazione: «Esami-
nando la maniera di citazione del Ct. e la sua finalita, si arriva a osservare che il testo € letto non per essere
spiegato ma al fine di essere ri-enunciato» (178). «Abbiamo inoltre constatato che la logica della citazione
non era quella del commento. Il punto di partenza non ¢ il testo che domanderebbe una spiegazione, ma una
situazione spirituale che, per esplicitarsi, passa attraverso le parole del Ct. Cosi, anche quando la citazione &
accompagnata da una parafrasi, la relazione parafrastica primaria si stabilisce tra una situazione non discorsiva
e il testo del Ct. In altri termini, il testo spiega prima di essere oggetto di spiegazione» (179).



70  STATUS QUAESTIONIS

Giunti a questo punto, possiamo sottolineare una prima importante conclusione:
nell’atto di lettura (e non & un’ovvieta, un giuoco di parole) quanto il testo & importante
il lettore che non & un individuo, ma membro di una comunita, realta diacronica e
sincronica (che nel caso della Scrittura ¢ la comunita credente, la Chiesa). Se la cono-
scenza dell’origine e del/degli autore/i dello scritto € utile e importante, alla fine I’in-
terpretazione nasce da questo testo (cosi come ¢ ricevuto, trasmesso, visto qui e ades-
so, interrogato dal lettore soggetto/comuniti)28,

Se non vuol rischiare di ridursi a pura filologia o storia o archeologia, |’esegesi
scritturistica deve restare attenta e fedele a questo processo della lettura: solo cosi sara
lettura piena, solo cosi sara incontro ed esperienza di conoscenza e di vita.

3. LA BiBBIA: «UN SOLO LIBRO»

Voglio accennare qui, brevemente, a un altro elemento che, anche a causa delle
esagerazioni o distorsioni conosciute nel passato, € oggi spesso dimenticato o minimizzato
nella lettura del testo biblico. Se ¢ vero, da una parte, che cosi come si ¢ costituita la
Bibbia ¢ una «biblioteca» formatasi in quasi un millennio (e cid suppone situazioni di
origine, contesti e in parte anche culture molto diverse), essa & anche per la comunita
credente un libro, che ha una sua logica interna. Perché € questo libro, dalle prime parole
della Genesi alle ultime dell’ Apocalisse, che ¢ un unico discorso di Dio.

Di conseguenza, pur nel rispetto dei generi letterari, ¢ importante ritrovare que-
sto sentimento dell’unita della Scrittura, e aver presente questa dimensione in ogni atto
di lettura. Dal punto di vista letterario si deve dire allora che un brano, una pagina ha il
suo significato anche in riferimento al suo contesto, che non € solo quello immediato,
ma il macrocontesto di tutta la Scrittura.

La tradizione interpretativa ci ricorda questo fatto, che qui si vuole illuminare
con due soli, ma significativi esempi: la parallela prassi ebraica e quella su cui ha
insistito Origene.

Anche qui il riferimento ¢ Lévinas, il filosofo contemporaneo che ¢ pero testi-
mone di una tradizione di lettura che viene dalle origini dell’ebraismo rabbinico. La
seguente citazione & di D. Banon, che spiega il «metodo» levinassiano (e, come appare
evidente, cio che dice della lettura del Talmud, vale anche per la Scrittura). «La sua [=

28 Pper finire, ecco un’ultima significativa citazione nell’opera di A.-M. Pelletier (ibid., 415),
questa volta non di un linguista, ma di un filosofo. Si tratta di Stanislas BRETON, lettore di Aristotele,
che scrive: «il discorso, pill generalmente il logos, ha il suo senso ultimo, il suo compimento o la sua
entelechia nell’uditore che lo accoglie. Da cui un’inversione dei ruoli. Non & I’autore ma il ricettore che
qui rappresenta la causalita per eccellenza, nonostante la sua apparente passivita (...) & I’audizione-lettura
che definisce lo stesso essere di questo essente che ¢ il discorso (orale o scritto)y (Ecriture et Révélation,
Paris, Cerf, 1979, 39).



AzzOLINO CHIAPPINI 71

di Lévinas] ipotesi di partenza ¢ che un’unita profonda percorre questi testi. Come, per
la tradizione ebraica, la Bibbia ¢ un insieme in cui le parti sono interdipendenti e la
loro giusta posizione per nulla fortuita, cosi ’architettura di un testo talmudico, non
deve niente al caso. Tutto vi ¢ significante. Invece di essere una semplice compilazio-
ne di elementi disparati, essi possiedono — nonostante il loro apparente disordine,
amplificato dal fatto che i dottori della Legge si rispondono e si interpellano a distanza
di secoli — un movimento interiore che lega i diversi temi evocati, movimento che noi
dobbiamo mettere in lucen29,

E dunque necessario seguire la parola attraverso la sua disseminazione, senza
mai perderne la traccia. Cosi, delle parole-guida conducono verso altri orizzonti di
significati, che restavano nascosti, che poi ricadono sulla parola e sul punto di parten-
za. «E la ragione per cui, se triturare un poco puo falsare i testi, triturare molto permet-
te di restituire il significato»39.

La concezione dell’unita e della globalita della Scrittura & nel centro e fonda-
mento dell’esegesi patristica e si potrebbero citare molti testi di questa tradizione. Il
riferimento a Origene sembra il piu interessante e significativo perché egli & I’autore di
quello che potremmo chiamare il primo testo completo e sistematico di ermeneutica
cristiana, anche se la raccolta di testi in questione non & sua, ma di Basilio e Gregorio
Nazianzeno. Si tratta della Filocalia, cap. 1-20, che & un vero trattato ermeneutico3!.

M. Harl, nella sua importante introduzione all’edizione della Filocalia origeniana
riassume in una pagina32 limpida il pensiero del Maestro di Alessandria. «Il senso di
ogni testo ¢ da cercarsi nell’accordo con la totalita dei testi. Le Scritture sono portatrici
di un senso globale, disperso attraverso tutte le parti, come & disperso attraverso tutte
le parti dell’universo il preuma divino... I testi isolati restano “chiusi” se non sono
messi in relazione con il tutto della Bibbia. Bisogna prenderla tutta intera, spiegare la
Bibbia con la Bibbia, mettere ogni parte in relazione con ogni altra. La Bibbia é “un
solo libro " »33,

29 D. BANON, «Une lecture herméneutique de la sollicitation. Lévinas, lecteur du Talmudy, in; Les
Cahiers de la nuit surveillée. Emmanuel Lévinas, textes rassemblés par Jacques Rolland, Lagrasse, Verdier,
1984, 106.

30 1pid., 110.

31 Vedere I’edizione di ORIGENE, PH (cit. n. 4).

32 phid, 101.

3 Jbid. Pit avanti (144-145), la Harl ritorna sull’idea e richiama anche, fondandosi su un esperto
dell’ebraismo antico, la vicinanza di metodi: «Ogni testo biblico & solidale di ogni altro testo biblico, non
secondo una continuita testuale, ma secondo misteriose relazioni indicate dall’uso di “parole simili”, inter-
pretate secondo “I’abitudine” che la Serittura ha di parlare delle cose invisibili sotto “la maschera” di realta
corporali. La chiave ermeneutica di un passaggio difficile pud essere fornita da un altro passaggio, che, per
il suo contesto, pud rivelare il senso allegorico, spirituale, di una parola comune ai due testi. La Bibbia si
spiega con la Bibbia: tutte le sue parti si rispondono, si completano, si rischiarano le une per mezzo delle
altre; interpretazione di una parola, di un versetto non deve essere puntuale, essa deve collegarsi al senso di
tutta la Bibbia, all’intenzione d’assieme di Dio parlante in questi testi. Il metodo ermeneutico di Origene,
nella sua tecnica e nei suoi presupposti, ¢ totalmente vicino al metodo targumicoy. A questo proposito, la
Harl cita la fondamentale opera di R. LE DEAUT, La nuit pascale, Analecta Biblica 22, Roma, Pontificio



72  STATUS QUAESTIONIS

La ragione teologica di questo principio ermeneutico origeniano ¢ nell’origine
di tutta la Scrittura dal Dio unico, ma anche dal fatto che una sola & la sua parola, il
Logos e che tutta la Scrittura parla di lui.

Bisognerebbe, a questo punto, rileggere il cap. 6 della Filocalia, che proviene
dal commento di Origene sul vangelo di Matteo (Mt 5, 9: «beati i pacificatori»): «[sul
fatto] che tutta la Scrittura divina & un unico strumento musicale di Dio, perfetto e ben
accordatoy.

Pacificatore ¢ «colui che dimostra che cio che altri prendono come un’opposi-
zione non € un’opposizione e che stabilisce I’accordo e la pace delle Scritture».

Origene inserisce nella sua riflessione una frase dell’ Ecclesiaste (12, 11) che gli
permette di arrivare a un’immagine (che & anche un principio ermeneutico) fondamen-
tale: «Tutte le Scritture sono infatti, secondo la parola dell’ Ecclesiaste, “parole di sag-
gi come pungoli e come chiodi piantati, esse che sono state date in occasione di assem-
blee da un unico pastore, e in esse non ¢’¢ nulla di troppo”. Lunico pastore delle
parole & la Parola: anche se esse hanno 1’apparenza di un disaccordo per quelli che non
hanno orecchie per intendere, in realta possiedono 1’accordo».

Unico pastore delle parole € la Parola: «eis poimeén ton logikon ho logos»
(«I’unico pastore delle parole € la Parola»). Dopo questa bella espressione, le parole
accordo/disaccordo introducono, nel par. 2 di questo cap. della Filocalia, il tema
musicale. Il «pacificatore» ¢ colui «che sa che la Scrittura tutta intera & I’unico
strumento musicale di Dio, perfetto e accordato, producente grazie a suoni diversi
una sola melodia, salutare per chi vuole impararla; questa melodia calma e impedi-
sce ogni azione dello spirito cattivo, come la musica di Davide calmo lo spirito
cattivo che era in Saul e lo soffocava. Tu vedi che c’¢ un... “pacificatore”, colui che,
conformemente alla Scrittura, vede contemporaneamente la pace che € in essa e fa
nascere questa pace in coloro che cercano rettamente e che hanno sinceramente il
gusto di istruirsi»>4.

11 brano di Origene domanderebbe un esame dettagliato. Ma qui, per il nostro
scopo, bastera sottolineare due idee: quella dell’unita della Scrittura, che ci avvicina
anche al prossimo e ultimo tema di questa riflessione e quella dell’efficacia della me-
lodia della Scrittura che purifica e vince lo spirito cattivo dell’uomo33,

Istituto Biblico, 1963. E ricordata anche, a proposito dell’affermazione: «la Bibbia si spiega con la Bibbia»,
la bella espressione di Origene: «cognata quippe sibi est sacra scriptura» (Hom. in I Reg. 1, 5) (ORIGENE,
PH (cit. n. 4), 145, n. 2 e 236). Vedere ancora: «ll senso globale delle Scritture “sparso” attraverso i testi»;
«I1 senso di ogni testo e da ricercare attraverso un accordo con la totalita dei testi» (HARL, (cit. n. 4), 101).

34 La Harl, nella sua edizione della Filocalia, da un’importante nota a questo cap. (ibid., 314-321),
Vedere anche le osservazioni in merito al testo dell’ Ecelesiaste che in Origene presenta una variante impor-
tante (referenza data alla nota precedente).

35 Tema dominante in tutta la letteratura monastica e «spirituale» dei primi secoli.



AzzoLNO CHIAPPINI 73

Come si & gia osservato, molti altri testi della tradizione patristica disegnano lo
stesso orizzonte interpretativo39, a tal punto che si potrebbe dire che le osservazioni
fatte qui sono ovvie. Eppure sembra importante richiamare qui questi principi erme-
neutici, perché troppa lettura della Scrittura & oggi angusta, perché nell’insegnamento
non si da sempre agli studenti delle Facolta Teologiche e dei Seminari la visione di
questo orizzonte € cosi si sentono divisi tra un apprendimento e una prima lettura
«tecnica» che, € bene ricordarlo ancora, € necessaria, e una lettura pit piena — teolo-
gica e spirituale — della Scrittura.

4. COMPIMENTO E FIGURA

La coscienza della globalita della Scrittura, che essa € un tutto e un solo e mede-
simo discorso di Dio, ci conduce a una delle piu difficili questioni dell’interpretazione
della Bibbia. Si tratta del rapporto tra Antico e Nuovo Testamento, della relazione tra
I’Una e I’ Altra Scrittura. Non & Qossibile, neppure con accenni, ricordare qui come nei
secoli della tradizione cristiana e stato posto e risolto il problema. Al teologo, come ad
ogni lettore, la questione si presenta, sempre nuova e, alla fine, si puo esprimere cosi:
quale ¢ il significato di quella parte della Bibbia che i cristiani chiamano Antico Testa-
mento? A questo si aggiunge un’osservazione: gia il fatto di distinguere due parti e di
chiamare una «antico» o «vecchio» (Testamento) induce I’idea di una frattura nel-
I"unico discorso di Dio, e quasi — e a volte questo ¢ sentito — di un’importanza
secondaria o di non-necessita della prima parte.

Per il lettore moderno le difficolta sono pii forti. E difficile capire e soprattutto
fare proprio il linguaggio e I’idea paolina del significato «tipico» (I Co 10, 6) della
Scrittura ebraica. In tutta la tradizione cristiana ¢ stato di aiuto, per risolvere la questio-
ne, I’idea dell’ Antico Testamento come profezia, o preparazione di Gesu Cristo. Oggi
questo ci sembra relativizzare troppo 1’ Antico Testamento. Ancora: dopo la pienezza,
che ¢ Gesu il Logos fatto uomo, che senso ha dare ancora tanta importanza alla «prepa-
razione»? Infine con lo smembramento dei libri ebraici che & il risultato necessario e
non perverso dell’analisi storico-critica, che scopre dappertutto una pluralita di situa-
zioni e fonti diverse, come leggerli alla luce della fede in Gesu Cristo?

36 Voglio ricordare almeno un altro bel testo, questa volta di AGOSTINO (Commento al Salmo 103,
4) (CC, XL, 1521), citato anche da A.-M. PELLETIER (LCC (cit. n. 6), 295): «Ricordate che é il medesimo
Verbo di Dio che si estende in tutte le divine Scritture e che é un solo e medesimo Verbo che risuona in tutte
le bocche degli scrittori sacri. Colui che era all’inizio presso Dio, che non aveva bisogno di sillabe per
esprimersi perché non & sottomesso alla successione dei tempi. Non dobbiamo qui stupirci, se per condi-
scendenza per la nostra debolezza, si abbassa a fare uso di sillabe frammentarie del nostro linguaggio,
poiché si abbassa anche per fare sua la debolezza del nostro corpo».



74  STATUS QUAESTIONIS

Formulate cosi, sembrano domande al limite dell’ingenuita; ma sono |’espres-
sione di difficolta reali, anche se non sempre manifestate esplicitamente. Ancora una
volta, e quindi riassumendo: qual & I’importanza (a parte 1 Profeti, i Salmi, parti
sapienziali, e qualche capitolo «storico») di tante pagine dell’ Antico Testamento? Come
trovare, per esempio, un dinamismo interno che fa si che il Levitico o i Numeri siano
capiti come parte dell’unico discorso attuale di Dio in Gesu Cristo? Un fatto ¢ sicuro:
non possiamo leggere queste pagine come Origene.

Infine, tutto questo si condensa in una parola, centrale per la lettura e per il
discorso sulla Scrittura: si tratta del compimento.

A questo proposito A.-M. Pelletier osserva: «La nozione di compimento ¢ evi-
dentemente cruciale: ¢ attraverso di essa che passa totalmente il rapporto Antico-Nuo-
vo Testamento. Ma essa non costituisce... un concetto di ricupero, una furbizia teorica
per saltare un ostacolo articolando cio che ¢ separato. Per la ratio biblica, é la figura
centrale della storia. Essa € anche, nello svolgimento del “mysterium”, cio che per-
mette I’avvento di una novita radicale, che non sia tuttavia una pura alterita, come tale
impossibile da interpretare, e anzi da riconosceren37.

Molte sono le testimonianze patristiche circa questa concezione; ne ricordiamo
una, ancora di Origene38, «Poiché devo fornite la testimonianza della divina Scrittura,
vediamo se posso stabilire questo punto in modo pienamente convincente dimostran-
do che non ¢ in un solo libro, a mio giudizio, che la Scrittura ha parlato del Cristo...:
perché la Scrittura ha parlato di lui nel Pentateuco, ma si ¢ trattato di lui anche in
ognuno dei profeti, e nei salmi e in maniera generale, come lo afferma lo stesso Salva-
tore, in tutte le Scritture, alle quali ci rimanda dicendo: “Voi scrutate le Scritture per-
ché credete di trovare in esse la vita eterna. E queste rendono testimonianza per me”...
Infatti, egli chiama “un solo rotolo™ tutte le Scritture, perché la Parola che ci ¢ venuta
in relazione a lui & ricapitolata in un solo tutto»39.

37 Jbid., 297-298. Poco prima, la PELLETIER osservava: «Di questa nuova coesione del vivere e
del leggere, della unita nuova del soggetto lettore, in definitiva, che, da vaso rotto ¢ rifatto vaso intatto,
I"unita della Scrittura ¢ il segno e il garante. E anche per questo che essa & il principio organizzatore della
lettura. Non come una regola tecnica 0 come un oggetto tattico, ma in ragione di cio che, nel cristianesimo
primitivo, ¢ il cuore di una identita e di una vocazione. Ne risulta anche che la visione... che oppone Antico
Testamento e Nuovo Testamento come due testi inconciliabili da conciliare, concorrenti da armonizzare,
non puo essere mantenuta. Innumerevoli testi dicono la concordia dei due Testamenti. E la formula di questa
concordia non ha nulla a che vedere con un’affermazione volontarista guadagnata sull’evidenza del suo
contrario; essa si esprime piuttosto come una scoperta meravigliata, che non ci si stanca di nominare, di
provare, di gustare attraverso molti simboli» (ibid., 297). A ragione A.-M. Pelletier ricorda (ibid., n. 14) il
dossier di DE LUBAC, EM (cit. n. 7), I, 305-355 (nel suo testo errore circa la prima pagina del capitolo).

38 Filocalia 5, dove si ritrova anche il tema dell’unita della Scrittura. Vedere su tutto questo capito-
lo, proveniente da un gruppo di frammenti del quinto tomo del Commento sul Vangelo di Giovanni, note ¢
analisi di M. Harl (ORIGENE, PH (cit. n. 4), 283-305), che mette in evidenza nelle pagine di Origene «un
dossier scritturistico sulla Scrittura come “libro unico”» (303-305).

39 Filocalia 5, 5. 11 tema & affine a quello visto sopra (la Scrittura un solo libro); ma qui é specificato
come il libro, 1’unico libro, che parla tutto di Cristo.



AzzoLNO CHIAPPINI 75

Questo brano di Origene, testimone preso qui quasi a caso della sovrabbondante
tradizione patristica sul fatto che tutta la Scrittura parla di Cristo, e dunque sull’armo-
nia dell’Uno e dell’Altro Testamento, ci ricorda quanto questa concezione ¢ fonda-
mentale, ineliminabile. Non ci dice, perd, come noi, oggi, possiamo interpretare e sen-
tire questa armonia.

Un esegeta contemporaneo ha, a mio avviso, iniziato una strada feconda, anche
se difficile, in questa direzione40. Non & possibile, né € mia intenzione, presentare il
pensiero stimolante e ricco di P. Beauchamp; ma voglio almeno ricordare i principi a
partire dai quali apre le sue piste tra i due testamenti, con lo scopo di disegnare una
mappa il cul prospetto sia chiaro e coerente. Spiegando i termini del titolo del suo
libro, dice qual ¢ il suo progetto: «entrare nella Bibbia per mezzo di una scelta specifi-
ca (la Lettera...). Trovarne il centro che ¢ il rapporto di Gesu Cristo a un popolo antico
e nuovo (il Corpo). Uscirne, seguendo un cammino che essa traccia, a partire da un
popolo e dal suo racconto verso tutti i popoli (il Racconto biblico...)»*L.

Questa frase, che si trova nell’introduzione, non riassume soltanto il progetto di
P. Beauchamp, ma esprime, di fatto, il fine dell’esegesi cristiana: interpretare la storia
di un popolo antico e nuovo che riceve significato e coerenza da cio o meglio da Colui
che sta al centro.

Lautore dice I’importanza della Lettera, ma, nello stesso tempo, sottolinea fin
dall’inizio come essa apre su un «al di 1a», un orizzonte che la supera. «Diventata
strumento di critica, la Lettera, iperbolica, radicale, ci ricorda continuamente che il
vero in generale e il vero biblico in particolare, ¢ piu che il verosimile. La Lettera
reclama sempre un debito non pagato. Il testo dice nello stesso tempo piu e “altra
cosa”. Ogni vero lettore ha fatto questa esperienza di essere spostato, e dunque aperto,
dalla lettera biblica».42

Il tema della «figura» che nasce nel Nuovo Testamento (/ Co 10, 4) e si trova al
centro dell’esegesi patristica ¢ riscoperto come fondamentale, ma con una dimensione
e uno spessore diversi, un dinamismo altro. E necessario scoprire la/le figura/e «come
sistema di significaton3. Secondo P. Beauchamp, bisogna superare la concezione se-

40 Vedere il libro di P BEAUCHAMP, che, in un certo senso, pone le premesse della sua concezio-
ne circa i rapporti tra «1’Uno e I’ Altro Testamentow: Le récit, la lettre et le corps (= RLC), Paris, Cerf, 21992.
Seguo qui la prima edizione (1982) che non ¢ cambiata per il tema che qui ci interessa; ID., L'un et ['autre
Testament. Essai de lecture, Paris, Seuil, 1977; ID., L'un et I'autre Testament, II: Accomplir les Ecritures,
Paris, Seuil, 1990). Vedere anche G. BENZI, «Per una riproposizione dell’esegesi figurale secondo la pro-
spettiva di P. Beauchamp, in Rivista biblica 42 (1994), 129-178.

41 p BEAUCHAMP, RLC (cit. n. 40), 7.

42 [bid., 8. Poco piu avanti, Beauchamp parla della crisi contemporanea nella lettura della Scrittura
che chiama «una malattia della lettera» e conclude con la necessita di conoscere I’esegesi patristica (la cui
intelligenza «& una necessita vitale»). Ma cid non basta: «come capita normalmente, per restare nella tradi-
zione, bisogna cambiare. Non basta mettere a punto, migliorare. E il cambiamento non & dettato da una
decisione, ma dal problema posto» (19).

43 Ibid., 39. Vedere tutto il capitolo secondo: «la figura nell’Uno e nell’ Altro Testamento» (39-55).



76  STATUS QUAESTIONIS

condo la quale «la realta succede alla figura». Nell’ Antico e nel Nuovo Testamento
abbiamo figura e realtd. Sarebbe importante citare due pagine#4 in cui ’autore riassu-
me il suo pensiero, espresso con un linguaggio personale ed esigente. In questa sede &
pero possibile riprendere soltanto alcune sue frasi piu significative. Gesu non viene
dopo la fine dell’ Antico Testamento, ma & nel mezzo, come colui che completa 1’edi-
ficio delle figure. Egli «non & per gli Evangelisti soltanto parola, né soltanto nelle
figure, ma lui stesso figura; per questo il riferimento al suo essere corporeo € il nucleo
di cio che apporta. La figura esige la presenza; noi non sappiamo bene cio che ¢ il
corpo, ma noi sappiamo che per gli Evangelisti il corpo di Gesu ¢ I’essere-ancora-la
delle figure di Israele. Ma ¢ anche in esse che egli prende corpo, la figura non essendo
corpo di uno solo: questa dipendenza trova la sua espressione nella posizione della
figura di Maria: Gesu trova I’ Antico Testamento in figura totale in colei in cui prende
carnen>.

Letto cosi, I’ Antico Testamento, mantiene tutta la sua consistenza: non & un’om-
bra destinata a sparire e a perdere significato davanti alla luce. Gesu e 1’ Antico Testa-
mento sono vicendevolmente necessari. E questo lo si costata anche a partire dal lavo-
ro redazionale dei Vangeli: 1’ Antico Testamento spiega Gesu, e Gesu spiega 1’ Antico
Testamento. E un giuoco reciproco e necessario. «Il mistero di Cristo esiste prima di
Criston46, Perché «la figura & un reale che ne contiene un altro»*7. Questa concezione
forte della figura appare una via per una lettura totale della Scrittura, che diventa tutta
significativa di Cristo, senza perdere, in ogni parte, la sua densita, anzi la sua pienezza.
Ancora una volta: non ci sono ombre vuote.

Infine questa lettura ¢ «di natura escatologicay, in quanto rende ogni generazio-
ne contemporanea di Gesu Cristo. Anche per questo, «1’atto di lettura deve sempre
ricominciare»48.

Credo che si debba concludere, sottolineando con la massima forza la dichiara-
zione di Beauchamp secondo cui «la dimenticanza dell’ Antico Testamento nasconde,
soprattutto, un disprezzo per la natura del Nuovo che ¢, lui pure, lettera e, lui pure,

44 Ibid., 53-54.

45 Ibid., 54.

46 Jbid., 64.

47 Ibid. Le pp. 64-68 riassumono i presupposti di Beauchamp che riconoscono i diritti dell’esegesi
storico-critica e, assieme, quelli di una lettura piena della Scrittura. Vedere anche 74: «La principale propo-
sizione... & che la conoscenza del compimento delle Scritture per mezzo di Gesu Cristo ¢ interiore alla
conoscenzadi Gesu Cristo medesimo, che bisogna situarla al centro di questa conoscenza. Si resta lontani
da questo nucleo se si ammette solamente che essa ¢ il preludio, o la dimostrazione per quelli dell’esterno, o
il modo intuitivo, per gli uomini di una cultura, di formulare in termini propri a questa cultura cio che & loro
capitato. Il compimento delle Scritture & un’esperienza “bruciante”, dice s. Luca (24,32), nel cui cuore &
forgiato il messaggio della fede».

8 Ibid., 74. «Essendo I’esperienza del compimento delle Seritture di natura escatologica, essa
fonda la contemporaneita di Gesu Cristo per tutte le generazioni. Latto di lettura deve dunque sempre
ricominciare» (ibid.).



AzzoLNO CHIAPPINI 77

testimone di un popolo che circonda il Cristo. Essere conosciuto nel popolo dei giusti,
I’atto di Gesu Cristo rende questa via necessaria e rivela cosi la sua essenza»*9.

Ricordando le riflessioni, le ricerche e anche i risultati di P. Beauchamp non si
voleva né descrivere né insegnare un metodo: gli altri suoi scritti, che non ¢ possibile
riassumere, dimostrano la fecondita dell’orizzonte in cui si situa>?,

5. CONCLUSIONE

E arrivato il momento di concludere: I’opera di A.-M. Pelletier ci ha offerto
’occasione di riflettere ad alcune questioni centrali e urgenti per la lettura della Bibbia
e per la teologia cristiana in questo tempo. Laffermarsi dell’esegesi storico-critica
anche in campo cattolico ha costituito una tappa necessaria e pure una rottura. Alcune
questioni che essa pone, sono ormai inevitabili, e anche da esse dipende 1’interpreta-
zione dei testi. Tra queste c’¢ la questione che possiamo chiamare dell’origine (come?
quando? perché? chi e quanti gli autori? ecc.). Tuttavia essa non deve oscurare quella
del testo, cosi come & oggi: e di fronte al testo troviamo il lettore, inserito in una
comunita. La comprensione del significato proviene dai due: dal testo e dal lettore, dal
testo e dall’atto di lettura. Il testo poi non & una pagina, un brano, un libro isolato o
isolabile dal suo contesto. Esso significa come parte di un tutto, di un unico discorso,
dalla Genesi all’ Apocalisse; & «agito» dal tutto e agisce sul tutto: e anche cosi diventa
significativo. In questo giuoco delle parti, ’interazione € soprattutto tra quelli che
chiamiamo Antico (1’Uno) e Nuovo (1’ Altro) Testamento.

Lesegesi patristica dimostra come la lettura avviene sempre attorno a queste
questioni. Con metodi forse diversi, bisogna sempre tornare alle stesse questioni o
rifarsi, anche se con occhi sempre nuovi, all’unica chiave di lettura, Gesu Cristo, il
Signore crocifisso e risorto.

Solo cosi € possibile una autentica teo-logia cristiana: un parlare di Dio e delle
sue opere a partire dal discorso di Dio. Parola e discorso che & «sinfonia» e che esige
un’interpretazione armoniosa, eco sinfonica umana della sinfonia divina. Perché, come
ricorda Origene, «la Scrittura tutta intera & I’unico strumento musicale di Dio, perfetto
e accordato, producente, grazie a suoni differenti, una sola melodia, salutare per chi
vuole impararlanS1,

49 Ibid.

50 Anche A.-M. PELLETIER (LCC (cit. n. 6), 135), attira I’attenzione sugli studi di Beauchamp e
cita, per esempio, un suo saggio sul «carattere centrale della struttura dell’Alleanza» (si tratta del sesto
capitolo di L'uno e I'altro Testamento).

51 Filocalia 6, 2.



78  STATUS QUAESTIONIS

Riassunto. «Dall’enigma del significato alle figure del lettore»: il sot-
totitolo del libro di A.-M. Pelletier esprime bene il problema e 1’itinerario
che si presenta oggi all’interprete della Scrittura. Il punto di partenza &
I’esegesi storico-critica; ma ’atto di lettura, come ricorda la tradizione dei
Padri e come mostrano, con metodo e linguaggi diversi, le teorie letterarie
moderne, ¢ anche opera del lettore che diventa, nel processo interpretativo,
I’altro che dialoga con il testo (e con 1’autore).

Résume. «De 1’énigme du sens aux figures du lecteur»: le sous-titre
du livre d’A.-M. Pelletier exprime bien le probléme et I’itinéraire qui se
présente aujourd’hui a I’interpréte de I’Ecriture. Le point de départ est
I’exégese historico-critique; mais 1’acte de lecture est aussi, comme le rappelle
la tradition des Péres et comme le montrent, avec des méthodes et des langages
différents, les théories littéraires modernes, ceuvre du lecteur devenant, dans
le processus interprétatif, 1’autre qui dialogue avec le texte (et avec I’auteur).

Summary. «From the enigma of the sense to the figures of the reader»:
the subtitle of the book of A.-M. Pelletier expresses well the problem and the
itinerary the interpreter of the Scripture encounters today. The point of
departure is the historical and critical exegesis; but the act of reading is also,
as the tradition of the Fathers reminds us and as the modern literary theories
show with different methods and languages, an act of the reader: through the
interpretative process the reader becomes the other who converses with the
text (and with the author).

Inhaltsangabe. «Vom Ritsel der Bedeutung zu den Figuren des
Lesers»: der Untertitel des Buches von A.-M. Pelletier driickt sehr gut das
Problem aus, das sich heute dem Erklérer der Heiligen Schrift vorstellt. Der
Ausgangspunkt ist die historisch-kritische Exegese. Aber der Vorgang des
Lesens, wie die Tradition der Viter erinnert und wie die literarischen
modernen Theorien durch Methode und verschiedene Ausdrucksweisen
zeigen, ist auch das Werk des Lesers, der im Erklarungsablauf derjenige, der
sich mit dem Text (und mit dem Verfasser) unterhilt, wird.




