RTLu | (1996) 1, 101-116 101

Evangéliser les pauvres et
étre évangélisé par eux
dans I’Arche”

Jean Vanier
L’Arche, Trosly-Breuil, France

Il'y a trente ans, appelé et inspiré par le Pére Thomas Philippe O.P., j’ai commencé
une communauté a laquelle j’ai donné le nom de «I’ARCHE»!. Les débuts ont été trés
simples. J’avais rencontré, dans un asile prés de Paris, deux hommes souffrant d’un
handicap mental, Rapha€l Simi et Philippe Seux. Ils y avaient été placés a la mort de
leurs parents, sans que personne ne leur ait demandé leur avis. Lasile était carcéral,
lugubre, inhumain: quatre-vingts hommes y vivaient dans deux dortoirs. Il n’y avait
pas de travail, pas d’activités, pas méme de télévision. Entre les malades enfermés a
vie régnaient une grande violence au milieu de beaucoup de cris. Pour les soi-disant
éducateurs, il s’agissait surtout de maintenir la discipline.

Avec I’aide de mes parents et d’amis, j’ai pu acheter une maison délabrée dans
un petit village au nord de Paris, Trosly-Breuil. J*ai invité Raphaél et Philippe a venir
y vivre avec moi. En aolit 1964, aprés avoir obtenu les autorisations nécessaires des
responsables de 1’ Action Sanitaire et Sociale, nous avons commencé a vivre ensemble.
Mon intention était de créer avec Raphaél et Philippe, au nom de Jésus et de 1’ Evangile,

* On peut se reporter aux deux derniéres publications, en langue frangaise et anglaise, de Jean
VANIER, ot le fondateur de I’ Arche approfondit le méme théme: Toute personne est une histoire sacrée,
Paris, Plon, 1994; Jésus, le don de | ‘amour, Paris—Montréal, Fleurus—Bellarmin, 1995.

«J’ai appelé la communauté “1’Arche” en référence a I’Arche de Noé qui a sauvé la famille
humaine des eaux» (TP (cité n.*), 8, n. 1).



102 ViA DELLA CHIESA NEL MONDO

une nouvelle forme de famille, une communauté, et d’étre ouvert a tout ce que Jésus
me montrerait par la suite. En sortant ces deux hommes de ’asile, je savais que je
faisais un geste irréversible. «Au nom de Jésusy», nos vies étaient désormais liées les
unes aux autres; il était hors de question méme de penser a les remettre un jour dans
une autre institution.

C’est ainsi que I’ Arche est née, tout simplement, je dirais méme, naivement. Je
n’étais ni psychologue, ni éducateur spécialisé. Je ne savais rien des personnes ayant
un handicap mental. J’avais été formé dans la marine de guerre que j’avais quittée en
1950 pour suivre Jésus. J’avais également fait des études de philosophie et un doctorat
a I’Institut Catholique de Paris sur la morale aristotélicienne.

L Arche a commencé dans la pauvreté a tous points de vue: la maison était
pauvre; nous n’avions pas beaucoup d’argent; je n’avais pas de projets en dehors de
celui, trés simple, de vivre «en famille» avec Raphaél et Philippe, d’étre avec eux et de
me laisser guider par eux, par leurs besoins et par [’appel de Dieu.

En 1964, sous la pression des parents des personnes ayant un handicap mental,
le gouvernement frangais encourageait les initiatives privées qui avaient pour objet la
création d’écoles, d’ateliers et de résidences pour de telles personnes. Il donnait
facilement les autorisations et I’aide financiére nécessaires. A cette époque, les hopitaux
psychiatriques et de grandes institutions accueillaient des milliers d’oligophrénes ou
déficients mentaux, comme on les appelait alors, mais un mouvement se dessinait pour
privilégier des structures plus petites, plus ouvertes et moins institutionnelles. Par
ailleurs, dans les années qui précédérent et suivirent immédiatement le Concile Vatican
II, beaucoup de jeunes cherchaient a vivre leur foi en étant plus proches des pauvres,
dans de nouvelles formes de communautés, insérées dans les villages ou les quartiers
des villes. Tout favorisait alors 1’expansion de 1’Arche et la création de nouvelles
communautés.

Cette premiére communauté de 1’ Arche a Trosly a grandi. Aujourd’hui, en 1996,
nous y sommes plus de 400 personnes: 200 ayant un handicap mental, certaines avec
de lourds handicaps, et 200 «assistants» qui ont choisi de vivre et de travailler avec
elles. Nous vivons ensemble, non pas dans une grande maison de type institutionnel,
mais dans une multiplicité de maisons de taille familiale, 2 Trosly méme et dans d’autres
villages proches.

De cette premiére Arche sont nées une centaine d’autres dans différents pays du
monde, sur les cing continents. Toutes adhérent 4 la méme Charte de vie, qui définit la
vision, 1’esprit, les buts d’une communauté de 1’ Arche. Nous voulons créer de petites
communautés ou des personnes, appauvries des la naissance ou par une maladie durant
leur enfance, appauvries surtout aussi par le rejet de la société et de ’entourage, puissent
vivre avec des personnes qui ont choisi de partager leur vie, au nom de 1’Evangile.

C’est & partir de cette expérience de vie tres riche avec les personnes plus faibles
que je voudrais dire ce que nous avons découvert sur I’étre humain, sur I’Evangile, sur
la vie communautaire et sur les personnes faibles.



JEAN VANEER 103

1. LE CRI DU PAUVRE

La premiére chose que j’ai découverte en vivant avec Raphaél et Philippe, ce fut
la profondeur de leur souffrance. Il est intolérable pour un enfant de sentir qu’il est une
déception pour ses parents. Dans une famille, la naissance d’un enfant ayant un handi-
cap est un drame. Qui ne serait blessé et dégu en découvrant que son enfant ne pourra
jamais parler, marcher ou avoir pleinement part a la vie sociale? Qui ne souffrirait en
pensant a sa souffrance? Avoir un enfant avec un handicap est une immense souf-
france. On peut comprendre les parents. Mais avoir un handicap est aussi une immense
souffrance! Btre limité, se sentir différent, étre mis de cHté, étre un sujet d’angoisse
pour ses parents, étre dévalorisé par rapport a ses fréres et sceurs... [l n’est pas étonnant
que beaucoup de personnes avec un handicap soient angoissées et développent un
sentiment de culpabilité et une image négative d’elles-mémes. Elles vivent souvent
dans une forme larvée, si elle n’est pas explicite, de dépression ou de révolte; elles
manquent de confiance en elles et souvent compensent en faisant le clown ou en
s’échappant dans des réves.

Il était clair que Raphaél et Philippe avaient surtout besoin d’amitié et de
confiance, besoin d’étre aimés et respectés tels qu’ils étaient, avec leurs limites, leurs
handicaps mais aussi leurs dons. Aimer quelqu’un, ce n’est pas d’abord faire des choses
pour lui mais lui révéler sa valeur et sa beauté, I’aider a retrouver confiance en lui-
meéme. Cela n’était pas facile pour moi, car j’avais été formé a I’efficacité de I’action.
On m’avait appris a faire des choses pour les autres et a étre généreux. Or, 13, il fallait
que j’apprenne a écouter Raphaél et Philippe; il fallait que je prenne le temps de les
comprendre, de découvrir leurs besoins mais aussi leur beauté, leurs dons; il fallait que
je les laisse me révéler le sens de leur vie. Il me fallait entrer vraiment en relation avec
eux, c’est-a-dire ne plus me protéger derriére quelques barriéres que ce soient, mais
accepter d’étre vulnérable. Il me fallait découvrir la communion.

2. LA coMMUNION

Le Concile Vatican II a mis en évidence le mystere de la communion avec Dieu,
source de la communion entre tous les enfants de Dieu. Il me fallait comprendre,
cependant, ce qu’est la communion et ce qu’elle implique.

Ma formation m’avait habitué a essayer de faire des choses pour les personnes:
les enseigner, organiser leurs vies, leur donner du temps, de attention, des choses...
Bref, je pensais qu’il fallait étre généreux. Cet amour de générosité, qui est certes trés
important, je ne me rendais pas bien compte cependant qu’il suppose que les personnes
en présence aient des positions différentes, qu’il implique une forme de supériorité de
celui qui donne par rapport a celui qui regoit, et que, plus profondément encore, il
sous-entend une conception a sens unique de la relation. La générosité suppose que



104 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

quelque chose passe de I’un a I’autre, qu’il y a celui qui donne et celui qui regoit, celui
qui parle et celui qui écoute... Il m’a fallu progresser, cheminer dans la découverte
d’une autre forme d’amour, fait d’accueil et d’acceptation de I’autre tel qu’il est, pour
découvrir que la communion est autre chose.

C’est une qualité de présence réciproque, I’espace commun de 1’un et de 1’autre
qui se trouve étre — je 1’ai découvert par la suite — 1’espace méme de Dieu. La
communion est un état de grace, le fruit de I’amour partagé. Elle nait de 1’ouverture
réciproque de I’un a I’autre, de cet accueil réciproque qui ne propose rien a 1’autre ni
n’attend rien de lui, mais trouve sa paix et sa joie dans la seule présence. La communion
implique une égalité, un don mutuel et simultané; elle suppose qu’on n’ait aucun projet
sur ’autre, aucun désir de ’accaparer; elle se fonde sur "humilité; elle nait de la
confiance. Elle est un cadeau merveilleux de la confiance, de la foi, de la pauvreté, de
’acceptation simple de soi et de I’autre dans la vérité. Dans la communion, ce qui
passe de I'un & I’autre n’appartient ni a [’un ni a I’autre, ¢’est un don de Dieu, une
lumiere commune a laquelle chacun se réchautfe, croyant qu’il regoit tout de 1’autre,
ignorant ce qui nait de lui. Elle est une forme de la Présence.

C’est bien pour cela que la communion jaillissant en joie et en célébration est au
centre de 1’ Arche. Grace a elle, on peut dire a celui qui a souffert de son handicap et qui
a une image blessée de lui-méme: «je suis heureux d’étre avec toi tel que tu es». Peu a
peu I'image blessée de soi se transforme en image positive; la personne ayant un han-
dicap découvre qu’elle est libre d’étre elle-méme, qu’elle n’est pas une déception, un
raté de la nature, qu’elle est une personne humaine, un enfant de Dieu, qu’elle fait
partie intégrante de I’humanité, qu’elle a une place dans la communauté et la sociéte,
qu’elle peut donner vie a d’autres.

Lexpérience de la communion est bouleversante, ce n’est pas si simple cependant
de vivre de cet amour gratuit qui la prépare et lui donne naissance.

3. ANTONIO

Antonio est un homme de vingt-six ans que nous avons accueilli il y a six ans. Il
venait d’un hopital psychiatrique. Il est fragile a tous points de vue: il ne peut ni marcher
ni parler, son corps est déformé; il ne peut pas utiliser ses mains. Il est totalement
dépendant et d’une pauvreté radicale. Mais si vous vous approchez de lui en I’appelant
par son nom, ses yeux brillent et un grand sourire éclate sur son visage. Il vous regarde
avec une telle confiance, une telle tendresse! Il y a une grande transparence en lui,
aucune trace de dépression ni de révolte. Il semble s’accepter totalement.

Les assistants qui vivent avec Antonio diront qu’il les a transformés. Ces assistants
viennent souvent d’un monde compétitif et conflictuel ou il faut réussir, se protéger,
apparaitre fort et capable, porter des masques. Le regard aimant et confiant d’ Antonio
les appelle dans un autre monde, celui de la tendresse et de la compassion. La petitesse



JEAN VANIER 105

et la tendresse d’Antonio semblent pénétrer a travers leurs systémes de défense et
éveiller leurs coeurs, ¢’est-a-dire la source méme de leur vie. Le cceur n’est pas d’abord
le siege de la sentimentalité ou des émotions; il est le siége de I’amour, ¢’est-a-dire de
ce qui, en nous, donne vie a 1’autre et nous donne vie. Camour implique 1’écoute, la
tendresse, I’intelligence et la compétence. Car il s’agit aussi de nourrir Antonio, de lui
donner son bain, de comprendre ses besoins et de les respecter, de ’aider a étre
pleinement vivant et a communiquer ses désirs.

Nous touchons la au paradoxe fondamental de I’Arche: le faible qui risque
toujours de perdre selon les normes de la société et qui est souvent rejeté par elle, a un
pouvoir mystérieux: il éveille et touche le cceur des forts si ceux-ci veulent bien
’accueillir. Il les sort du monde de la compétition et les fait entrer dans un monde ou
chacun a le droit d’étre lui-méme et de trouver sa place.

4. PIERRE

Cependant la relation avec des personnes ayant un handicap n’est pas toujours
aussi gratifiante qu’avec Antonio! Certaines sont enfermées dans la dépression et la
révolte et portent beaucoup de violence en elles. D’autres ont tellement souffert qu’elles
cherchent & ramener tout & elles. Pierre, par exemple, a un handicap trés lourd. Il a
souffert de terribles angoisses quand il a été séparé de sa mére avec laquelle il avait
vécu seul pendant prés de trente ans sans ’avoir jamais quittée. Quand j’ai laissé la
responsabilité de la communauté, j’ai vécu une année dans le méme foyer que Pierre.
J’avais du mal a supporter ses cris; ses hurlements d’angoisse éveillaient mes propres
angoisses et sa violence suscitait la mienne. Pierre, dans toute sa faiblesse, ébranlait le
fond de mon étre et provoquait un monde de ténébres caché en moi. Je me rendais
compte que si je n’avais pas vécu en communauté, j’aurais été capable de lui faire du
mal!

Certaines personnes qui ont un handicap nous introduisent dans le monde de la
tendresse; d’autres dans un monde d’angoisse et de violence. Bien siir, cet éveil de la
tendresse ou de I’angoisse en nous ne dépend pas seulement des autres. Il dépend de
notre fatigue, de notre stress, de notre état physique et spirituel aussi bien que de 1’état
de paix ou d’angoisse de ceux que nous rencontrons.

5. RETROUVER LA SOURCE

Antonio introduit dans la communion, Pierre dans la violence. Ils nous
introduisent tous les deux dans la vérité de notre étre, qui est a la fois si beau et si
chaotique. En chaque étre humain existe une capacité d’aimer, un désir de vivre dans



106 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

la communion, une lassitude de la compétition et de la guerre, mais en chaque étre
aussi, il y a un monde de ténébres, de violence et de chaos, qui fait peur et qu’il faut
découvrir et accepter, si on veut vivre dans la vérité de son étre et utiliser ses forces
pour aimer.

Le disciple de Jésus a I’ Arche, confronté a cet appel vers la vérité de son étre et
vers I’amour, est obligé d’approfondir sa foi et de se mettre a prier. La communion
avec Antonio lui fait découvrir le sens profond de la communion avec Jésus, ce
«Demeurez dans mon amour» qui devient alors le sens de sa vie. Il découvre aussi
qu’il est appelé d’abord a étre avec Jésus, 4 Lécouter, a vivre de la confiance en Lui, a
Laimer et a se laisser aimer par Lui. Il découvre ainsi que la priére ne consiste pas
seulement a dire des paroles, a demander a Dieu de faire des choses ni méme seulement
a le louer, mais a vivre en Sa présence, a retrouver la Source.

De méme, quand il touche ses propres ténébres, son chaos intérieur, ses incapacités
d’aimer, sa pri¢re devient un cri vers 1’ Esprit-Saint, qui plane au-dessus du chaos, pour
qu’il y pénétre et lui donne sens et vie: «Viens, Seigneur Jésus». Cela ameéne les assistants
a percevoir leur humanité blessée, mais aussi I’ardent désir de Jésus de les orienter
vers la guérison du ceeur et de les libérer des attitudes fausses. Ce qui demande d’étre
accompagné par quelqu’un de sage, qui connait le cceur humain avec toutes ses pauvretés
et ses blocages.

6. DEUX MONDES

Plus je pénétre dans le monde des personnes exclues a cause de leur handicap,
plus je vis avec elles, plus aussi je découvre combien beaucoup de nos attitudes
s’expliquent par la peur de ce chaos que nous sentons menagant a I’ intérieur de nous-
mémes. Les personnes, les groupes, les sociétés humaines se protéegent contre leur
propre chaos, chaos de la folie, de la violence, de la peur, de la sexualité... Chistoire de
I’humanité est celle de groupes qui s’enferment, pour se protéger, derriere des lois et
des certitudes sécurisantes, derriére des frontiéres: a tout prix, il faut mettre de 1’ordre,
car on ne peut vivre dans le chaos.

Et le prix 4 payer est lourd: en mettant de 1’ordre, en créant des frontiéres claires,
’humanité se distingue en une multiplicité de langues et de cultures. Naissent alors les
préjugés: le monde se divise entre bons et mauvais.

Je demeure étonné de la profondeur des préjugés par rapport aux personnes
ayant un handicap mental. La persistance et la profondeur de tels préjugés m’ont permis
de comprendre comment 1’étre humain se défend et de comprendre aussi que I’homme
croit en abaissant ces murs de préjugés pour laisser apparaitre I’humanité commune.
Des chrétiens apparemment fervents sont capables de dire a des assistants de 1’ Arche:
«Pourquoi perdez-vous votre temps avec des gens comme ¢a?», Des parents, «excellents
chrétiens», m’ont dit: «C’est dommage que ma fille soit assistante a 1’ Arche, elle aurait



JEAN VANIER 107

pu faire tellement de bien». Pour tant de personnes existe une hiérarchie dans la société:
ceux qui réussissent humainement et spirituellement sont «en haut»; ils ont de la valeur;
ceux qui ne réussissent pas, les pauvres, les faibles, sont «en bas, ils sont sans valeur.

Paul, dans sa lettre aux Ephésiens, dit que Jésus est venu abattre «le mur
d’hostilité» qui séparait les étres humains, pour faire de ’humanité un corps. Il est
venu détruire ces préjugés pour que chaque étre humain, quelles que soient ses limites
et ses faiblesses, soit reconnu dans sa valeur et sa beauté. I Arche veut étre un de ces
lieux on les barriéres tombent, ou les forts et les faibles puissent découvrir qu’ils ont
besoin les uns des autres pour étre pleinement humain, et pour répondre a la vision de
Dieu sur I’humanité.

I’ Arche nous fait découvrir que Jésus est venu transformer notre société
pyramidale qui écrase les plus faibles, en un corps ou chacun a sa place. Et, dans ce
corps, les faibles ne sont plus écartés mais au contraire ils sont nécessaires au corps et
doivent étre honorés (1 Co 12, 22-25).

7. LA PERSONNE AVEC UN HANDICAP, CHOISIE PAR DIEU

Dans nos communautés de I’ Arche se vérifient d’une maniére unique les paroles
de Paul: «Ce qu’il y a de fou dans le monde, voila ce que Dieu a choisi pour confondre
les sages; ce qu’il y a de faible dans le monde, voila ce que Dieu a choisi pour confondre
la force; ce qui dans le monde est sans naissance et ce que I’on méprise, voila ce que
Dieu a choisi» (1 Co 1, 27-28).

Déja Jésus avait dit dans la parabole du repas des noces (Mt 25, 1-13; Lc 14, 15-24)
que les gens, bien insérés dans la société et couverts d’honneur, tardent a répondre a
I'invitation. Ce sont de bonnes personnes sirement, ayant méme, parfois, un sens
religieux et moral réel, seulement elles n’entrent pas dans le mystére de I’Evangile et
de Jésus, lui qui fait toutes choses nouvelles. Les pauvres, eux, viennent, se laissant
attirer par la Bonne Nouvelle de Jésus.

Les personnes ayant un handicap mental n’ont pas pu développer leurs capacités
intellectuelles et manuelles, mais elles ont gardé un ceeur assoiffé de communion et
d’amitié. Chaque petit enfant commence sa vie, non pas dans 1’ordre de la compétition,
mais dans celui de I’amour et de la communion. Certes, le petit enfant ne peut pas
encore faire de choix, il est dépendant et incapable, par exemple, de I’amour de
générosité, mais il vit une forme particuliére d’amour, celle de la confiance qui est un
don du cceur et de soi. Par la confiance on se donne 4 un autre. La pauvreté, sur le plan
de la compétence, des personnes ayant un handicap mental, les ouvre davantage 4 une
vie relationnelle; elles cherchent d’abord la présence.

Le Dieu du Nouveau Testament est le Dieu de ’amour et de la présence,
«’Emmanuely, ¢’est-a-dire «Dieu-avec-nousy. Les intellectuels ont tendance 4 vouloir
connaftre Dieu 4 travers des concepts. Ils ont des idées ou des lumiéres sur Dieu qui les



108 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

enrichissent et leur donnent un pouvoir spirituel sur les autres. Ils peuvent enseigner et
précher. Cela est important. Les actifs ont tendance a vouloir servir Dieu a travers les
rites et les cérémonies ou le service des autres. Ils organisent, sont utiles et font le bien,
et cela les enrichit et leur donne un pouvoir sur les autres. Les personnes pauvres
intellectuellement n’ont pas d’idées sur Dieu, les personnes pauvres physiquement
sont maladroites, ne peuvent aider personne et ne savent comment servir Dieu, mais
elles ont besoin de se savoir aimées par lui. C’est le cri de leur ceeur. Sans cet amour
elles tombent dans la dépression et la révolte; elles se ferment sur elles-mémes. C’est
bien pour cela qu’elles sont plus adaptées a recevoir le don de Dieu. Elles cherchent
d’abord sa présence, non des idées sur lui.

Aprés un week-end de retraite, j’ai demandé a Didier, un homme ayant un han-
dicap mental, ce qui I’avait touché le plus. Il m’a répondu: «Quand le prétre parlait,
mon ceeur briilait». Si on lui avait demandé de quoi le prétre avait parlé, il n’aurait pas
pu le dire. Et Pierre, dans une de nos communautés en Suisse, nous a dit, un jour, que
sa priére était d’écouter Dieu qui lui disait: «Tu es mon fils bien aimé».

Le Dieu d’amour est libre de se donner et de se communiquer aux étres humains
par la paix et la joie intérieures. Sa joie est de se donner et de révéler sa présence
aimante a ceux qui veulent ’accueillir. N’est-ce pas pourquoi Jésus voulait étre proche
des enfants et qu’il était en colére quand les disciples voulaient les écarter? N’est-ce
pas pourquoi Il nous dit que pour entrer dans le royaume il faut devenir comme un
petit enfant?

Cela ne veut pas dire pourtant que tout est simple pour les personnes ayant un
handicap mental, qu’elles ne vivent pas de luttes, qu’elles n’ont pas besoin d’éducation
humaine et religieuse. Rien ne serait plus faux.

Elles ont besoin parfois de 1’aide psychiatrique et médicale. Certains hommes,
dans mon foyer, s’ils ne prenaient pas les médicaments appropriés, deviendraient
complétement fous: il y aurait trop d’angoisse en eux. De méme, comme nous tous, ils
ont besoin d’étre éduqués. Jean-Marie qui a toujours vécu avec sa mere et toujours
obtenu tout ce qu’il voulait, a besoin d’une éducation forte et sévere qui lui permette
de découvrir qu’il n’est pas le centre de I"univers et qu’il doit donner de la place aux
autres. Les personnes ayant un handicap ont besoin d’une pédagogie sur le plan de la
vie et du travail pour découvrir leur dignité humaine et pour développer leur potentiel.
Et cette pédagogie doit étre fondée sur la communion avec les personnes qui ont de
I’autorité sur elles. Si elles se sentent aimées, respectées et en confiance, elles peuvent
avancer plus vite. De méme, elles ont besoin d’étre catéchisées et de connaitre 1'Evangile
a travers la parole, les mimes, les dessins...

Pour vivre le deuil de leurs propres handicaps et les conséquences de ceux-ci,
comme le renoncement au mariage, pour vivre ’accueil de la mort de leurs parents, la
peur de leur propre mort, elles ont besoin de découvrir et de vivre la bonne nouvelle de
Jésus. Une telle découverte de I’amour de Dieu est libérante, spécialement pour elles
qui ont été si souvent écrasées. Un jeune ayant un handicap mental faisait sa premiere
communion. La cérémonie avait été trés belle. oncle, se tournant alors vers sa sceur,



JEAN VANIER 109

la mére du jeune, lui dit: «C’était si beau. Quel dommage que lui n’ait rien compris!».
Le jeune, I’ayant entendu, dit alors a sa mere: «Ne t’inquiéte pas maman, Jésus m’aime
comme je suisy.

Les personnes qui ont un handicap ne sont pas des gagnants dans la course de la
vie, mais elles sont souvent ouvertes a cette connaissance aimante et simple de I’amour
de Dieu; elles se découvrent enfants du Pére, aimées par lui.

Elles ont aussi leurs luttes et leurs ténébres. Elles ont leur liberté pour pouvoir
demander pardon ou non, aprés un acte de violence, ou pour aller ou non a la chapelle
demander de 1’aide a Jésus et a I’Esprit-Saint.

Pour vivre cette union avec Jésus, elles ont besoin d’un milieu porteur; elles ont
besoin de soutien. C’est le rdle de la communauté chrétienne, le role de 1’ Arche.

Parfois des visiteurs de 1’ Arche louent les assistants en leur disant combien leur
travail est merveilleux. Nous, nous avons conscience que ce sont les personnes ayant
un handicap qui sont merveilleuses. Elles nous devancent sur la route du Royaume;
elles sont proches de Jésus par la simplicité de leurs ceeurs; elles savent pardonner sans
rancune; elles vivent les béatitudes.

Nous commengons 4 pressentir un mystére: Jésus, en s’identifiant aux pauvres,
ne nous fait-il pas découvrir qu’ils sont des consacrés? Une personne consacrée a Dieu,
appartient & Dieu, sa vie est pour Dieu. Certains sont appelés et choisissent ce chemin.
Les personnes ayant un handicap ne le choisissent pas, mais ne sont-elles pas pauvres
de par leur étre, consacrées a Dieu par ’huile de la souffrance et du rejet?

8. I’ ARCHE, UN MILIEU PROFONDEMENT HUMAIN

I’ Arche est un milieu profondément humain et son but est de redonner aux
personnes ayant un handicap leur humanité qui leur a été volée par le rejet. Son but est
d’aider chaque personne — que ce soient les personnes ayant un handicap mental ou
les assistants — a trouver une place dans la communauté humaine, a exercer ses dons,
avivre une alliance avec d’autres pour mieux étre elle-méme. Il y a quelques temps un
assistant m’a dit que Dieu pénétre dans nos cceurs comme une semence dans la terre.
Pour que la semence puisse grandir, il faut que la terre soit labourée et nourrie. Pour
croitre divinement, il faut croitre humainement. Depuis que le Verbe s’est fait chair, il
n’y a pas d’opposition comme telle entre le spirituel et I’humain. Jésus est venu nous
révéler la beauté et I’importance de notre humanité.

Pour vivre humainement, nous devons, nous libérant de la peur de la relation,
croitre dans nos capacités de communion, de coopération et de compétence.
Beaucoup, dans notre monde, risquent de privilégier la compétence, d’étre séduits
par les connaissances scientifiques et les technologies nouvelles. Le monde évolue
vite. Beaucoup sont obligés de se jeter dans le travail pour augmenter leur qualification
et leur salaire. Beaucoup, fatigués du travail et de I’agressivité du monde du travail,



110 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

n’ont plus la force de créer des célébrations humaines, de communiquer humaine-
ment; ils prennent le chemin de la facilité, en regardant la télévision. Les milieux
humains et les lieux d’appartenance naturels comme la famille, le village, la paroisse,
se disloquent; chacun va seul sur un chemin d’indépendance. Et, ce faisant, chacun
se ferme sur lui-méme. Ne faut-il pas retrouver la beauté de notre humanité et
découvrir les célébrations réellement humaines ot nous communiquons et nous
réjouissons ensemble?

La vie a I’ Arche est exigeante pour les assistants: un rythme de vie lourd, la vie
quotidienne avec des personnes qui sont parfois difficiles. En méme temps, il y a quelque
chose de trés humain dans cette vie ou I’on met 1’accent sur les relations, le repas, le
travail manuel, 1’alliance, la célébration, la priére, le pardon. Les assistants apprennent
des attitudes, non d’agressivité par rapport au réel et aux personnes, mais d’écoute, de
bienveillance, de tolérance et d’accueil. Cette vie communautaire simple et vraie est
pour eux comme un retour a la terre, a I’humain, a leur propre corps.

Pourtant un tel retour a la terre de la réalité humaine, le retour a la terre de son
propre corps, de ses propres émotions constitue une épreuve pour certains. Il est plus
facile, d’une certaine fagon, de vivre de grandes choses, de fuir en avant dans de
nouvelles expériences, de chercher de nouvelles connaissances, de nouveaux
diplomes. La vie communautaire est faite de petites choses: préparer le repas et faire
le ménage, donner le bain, travailler dans les ateliers ou le jardin, vivre des réunions
dans I’écoute les uns des autres... Il y a des moments de grande joie, de belles céle-
brations, il y a aussi tous les moments ou la vie relationnelle parait difficile et
conflictuelle.

La petitesse de notre vie fait sa difficulté: on n’y entreprend rien de grand, on y
fréquente toujours les mémes personnes avec les mémes difficultés. Dans un monde
qui exalte la grandeur et la puissance, dans un monde ou les difficultés, les souffrances
et les questions mondiales sont si importantes qu’on a du mal méme a les envisager
dans toute leur ampleur, notre vie a I’ Arche apparait petite, insignifiante. Il faut beaucoup
de foi pour accepter la petitesse de 1’ Arche.

L’ Arche n’est pas une solution a tous les maux. Les assistants qui y découvrent
leur vocation, réalisent qu’elle est un signe du royaume, une petite semence qui revele
’ceuvre de Dieu. UEvangile est une bonne nouvelle pour chaque personne; et cette
bonne nouvelle se vit dans une terre, avec des étres humains qui veulent célébrer leur
humanité en célébrant le Verbe qui s’est fait chair dans la petitesse de Bethléem et de
Nazareth.

Pour vivre cette vie communautaire simple, proche de la terre et des personnes,
nous sommes appelés a vivre une spiritualité centrée sur la vie cachée de Jésus, de
Marie et de Joseph; une spiritualité de confiance et de présence dans les petites choses
ou I’amour est patient et serviable; ot ’amour ne fanfaronne pas, ne se gonfle pas; ou
I’amour n’est pas jaloux, ne cherche pas son intérét, ne s’irrite pas, ne tient pas compte
du mal, ne se réjouit pas de I’injustice mais met sa joie dans la vérité. Un amour qui
excuse tout, croit tout, espére tout et supporte tout (1 Co 13, 4). Mais nous savons aussi



JEAN VANER 111

que cet amour de Dieu s’enracine dans une terre fragile, dans des psychologies parfois
instables, et que nous avons a apprendre 4 mieux connaitre cette terre de nos corps et
de nos esprits, pour mieux la préparer a recevoir le don de Dieu.

9. LES TEXTES FONDATEURS DE L’ ARCHE

«Lorsque tu donnes un déjeuner ou un diner, ne convie ni tes amis, ni tes fréres,
ni tes parents, ni de riches voisins, de peur qu’eux aussi ne t’invitent a leur tour et
qu’on ne te rende la pareille. Mais lorsque tu donnes un festin, invite des pauvres, des
estropiés, des boiteux, des aveugles: heureux seras-tu alors...» (Lc 14, 12).

Ce commandement de Jésus est le ceeur de I’ Arche. Toute personne ayant un
handicap, qu’elle soit chrétienne ou non, fait partie intégrante de la communauté. Manger
a la méme table veut dire devenir ami. La vocation de I’ Arche est de créer un nouveau
type de famille ou I’alliance entre les personnes n’est pas fondée sur les liens du sang,
mais sur un appel de Jésus. Nous voulons étre ainsi un signe de cette unité que Jésus
désire pour I’humanité: qu’elle soit un seul corps, que chaque personne, dans sa
différence, y ait sa place, et que le faible y soit accepté, respecté, et honoré. N’est-il pas
important d’annoncer aujourd’hui cette vision de Jésus: manger 4 la méme table, devenir
’ami du pauvre? N’est-il pas important de 1’annoncer aujourd’hui, dans un monde ou
nous avons si peur de la faiblesse et ot il y a de plus en plus de personnes pauvres,
faibles et marginalisées?

«Que tous soient un. Comme toi, Pére, tu es en moi et moi en toi, qu’eux aussi
soient un en nous, afin que le monde croie que tu m’as envoyé» (Jn 17, 21).

En accueillant des personnes appauvries dans leur étre et dans leur coeur, I’Ar-
che veut étre signe d’unité, d’autant plus que ceux que nous accueillons, viennent
d Eghses et parfois de religions, différentes. Nous voulons que chaque personne puisse
approfondir la foi reque de sa famille, en lien avec son Eghse ou sa tradition religieuse.
Nous ne pouvons pas toujours alors, participer 4 la méme table eucharistique, en
communiant ensemble, mais nous pouvons tous nous aimer les uns les autres, boire a
la méme coupe de la souffrance, et vivre une communion des coeurs.

L’ Arche ne peut travailler a I'unité des chrétiens par des rencontres théologiques,
mais elle peut vivre une telle communion. Les personnes ayant un handicap mental
nous amenent a découvrir que notre foi religieuse se situe en-dega de notre humanité
commune. Elles ne peuvent comprendre les divisions entre les disciples de Jésus. Elles
voient tout de suite le ceeur, plus que la pensée, I’idéologie, les certitudes ou les fonctions
de la personne qui est devant elles. Avant la guerre du Golfe, nous avions ouvert une
communauté dans le quartier musulman de Béthanie en Cisjordanie. Nous y avions



112 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

accueilli Ghadir, une jeune fille musulmane ayant un lourd handicap mental. Elle était
d’une beauté et d’une douceur étonnantes. Elle touchait et éveillait le ceeur des personnes
autour d’elle. Par sa faiblesse et sa confiance, elle créait la communion entre musulmans
et chrétiens.

«Quiconque accueille ce petit enfant & cause de mon Nom, c’est moi qu’il
accueille, et quiconque m’accueille accueille Celui qui m’a envoyé» (Lc 9, 48; Mc 9, 37).
«Dans la mesure ou vous 1’avez fait a I’un de ces plus petits de mes fréres, c¢’est & moi
que vous I’avez faity (Mt 25, 40).

Ce sont des phrases mystérieuses de Jésus. Il y indique que le pauvre qu’on
accueille devient sacrement, si on vit la rencontre dans la foi en Jésus. Un grand nombre
d’assistants de |’ Arche, qui entrent en communion avec les personnes faibles, découvrent
peu a peu la foi en Jésus, en la priére et par la suite dans 1’Eucharistie et dans I’Eglise.
Jésus, caché dans le pauvre, semble les faire entrer dans ce monde de tendresse, de vie
relationnelle et de communion, qui est a I’image de la vie relationnelle entre les
personnes divines, la vie en Dieu, et qui en est saturée. Les personnes faibles n’éveillent
pas seulement le cceur des assistants mais elles sont méme instruments de la grice:
c’est un mystere de foi.

«Jésus Ote ses vétements, lave les pieds de ses disciples et les appelle a faire de
méme» (Jn 13).

Jésus fait de ce geste une béatitude qui nous offre une nouvelle fagon de concevoir
les relations entre les hommes et d’entrer en communion avec Dieu. Il s’agit de devenir
de plus en plus vulnérable, de plus en plus petit, pour aider d’autres a «monter en viey.
En devenant homme, le Verbe de Dieu accepte de s’anéantir, de s”humilier, de devenir
plus petit. En se dépouillant des vétements, qui manifestent la dignité ou révelent la
fonction, et en ne gardant que la tunique de 1’esclave, il se met a nu, ¢’est-a-dire qu’il
supprime encore une barriére entre lui et les autres, se rend vulnérable et nous révéle
ainsi quelque chose de trés profond de la nature méme de Dieu. En lavant les pieds de
ses disciples, en se faisant ainsi leur serviteur de la fagon la plus concréte et la plus
humble, il nous montre un chemin. Il est 1a encore notre modeéle: en nous dépouillant
de nos masques, de nos habits de connaissance ou de fausses grandeurs, en acceptant
la nudité de nos cceurs, nous rejoindrons les petits et les faibles, nous entrerons en
communion avec eux. En acceptant de nous faire serviteurs les uns des autres, en
choisissant la voie du service des plus petits, nous marcherons avec Lui. «Moi je suis
au milieu de vous comme celui qui sert» (Lc 22, 27).



JEAN VANIER 113

10. ConcLUSION
a. Le sens de la fragilité des communautés de I’ Arche

Les communautés de I’ Arche sont fragiles et vulnérables en ce qui concerne les
finances mais surtout les assistants. Il n’y en a jamais assez! La vocation d’assistant de
I’Arche n’est pas reconnue. Nous ne sommes pas un ordre religieux au service des
personnes ayant un handicap. Avec elles nous formons une communauté. Les parents
d’assistants accepteraient plus facilement que leur fils ou leur fille soit prétre, religieux
ou religieuse; ces derniers auraient ainsi un statut social. Mais vivre fraternellement,
toute sa vie, avec des personnes ayant un handicap n’est pas trés noble a notre époque!
Cette fragilité de nos communautés, cependant, n’est-elle pas naturelle pour une
communauté de pauvres? Une communauté de pauvres n’est-elle pas, par définition,
pauvre, ¢’est-a-dire jamais assurée des lendemains et par 12 dépendante de la providence
divine?

Je disais, en introduction, que dans la communauté d’origine, a Trosly, nous
¢tions maintenant environ 200 assistants: une centaine de permanents, mariés ou
célibataires, et une centaine d’autres qui demeurent entre trois mois et trois ans. Ces
derniers sont absolument nécessaires pour que la communauté puisse continuer. Le
fait qu’ils viennent a I’ Arche, d’année en année, depuis trente ans, alors qu’ils ne
regoivent qu’un pécule et que leurs heures de travail sont longues, est comme un miracle
permanent de la Providence. Et, toute proportion gardée, il en est ainsi dans chacune
de nos communautés. Comment aider nos communautés a découvrir la pauvreté et la
faiblesse comme le lieu ou Dieu habite? Parfois, comme le peuple juif dans le désert,
nous avons tendance a murmurer!

b. L'Arche dans 1’Eglise

Les assistants de I’ Arche ne constituent pas, redisons-le, un ordre religieux. Nous
sommes tous laiques. La communauté est une ceuvre sociale reconnue par I’Etat. En
France et dans les pays riches, les communautés regoivent des subventions de I'Etat et
sont contrdlées par lui. Notre défi est d’étre une institution reconnue, qui doit suivre
les lois concernant le travail, et en méme temps une communauté chrétienne, inspirée
par les valeurs de I’Evangile.

Pour vivre ces valeurs chrétiennes, nous avons besoin d’un prétre ou d’un pasteur
mandaté par I’Eglise, qui nous révéle Jésus dans le sacrement et dans la parole et qui
nous rappelle sans cesse notre vocation. Il est si facile d’oublier Jésus quand il y a
tellement de choses a faire! Le prétre ou le pasteur est la comme la mémoire spirituelle
de’ la communauté toute entiére. Par sa présence, il nous rappelle le mystere de
I’Evangile, les promesse de Jésus; il joue un réle important comme guide spirituel des
membres de la communauté. Le prétre n’est pas chargé des choses temporelles; il n’a
pas de place de commandement ou d’organisation; il a une place humble, non a la téte,



114 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

mais au cceur de la communauté, marchant au milieu de son peuple, comme Jésus,
caché et humble.

J’ai dit plus haut que tous les membres de 1’ Arche ne sont pas nécessairement
chrétiens ni catholiques. De fait, chaque communauté définit son identité ecclésiale.
Certaines sont catholiques, d’autres protestantes, d’autres interconfessionnelles, d’autres
sont interreligieuses. Toutes sont cecuméniques, c’est-a-dire ouvertes a 1’accueil de
personnes d’autres confessions, dans le respect de leur cheminement dans la foi.

Si une communauté de I’ Arche n’est pas juridiquement dépendante de I’évéque
local, elle veut &tre en communion avec lui et avec les autres autorités religieuses, si la
communauté est interconfessionnelle ou interreligieuse. Dans chaque pays, I’ Arche
demande a un évéque de lui servir de référence ou d’accompagnateur. Elle a aussi un
coordinateur international. Celui-ci rend visite réguliérement au Cardinal Eduardo
Francisco Pironio, Président du Conseil pontifical pour les laics, au Conseil pour 1" Unité
des Chrétiens et au Secrétariat pour les Religions non-chrétiennes, de méme qu’a
I’ Archévéque de Canterbury et au Conseil (Ecuménique des Eglises. Dans le domaine
de I’cecuménisme, 1’ Arche semble frayer un nouveau chemin ot le pauvre est signe de
Dieu, un chemin précaire mais qui est source d’unité et de vie.

Fragile, I’ Arche veut révéler a notre époque que I’Evangile est source de vie
pour les pauvres, que la compétence et la foi sont appelées a s’unir pour leur donner
espérance.

Une des plus grandes souffrances aujourd’hui est que I’Eglise a comme perdu
les pauvres. Pendant de longues années, les congrégations religieuses ont été le refuge
des pauvres. A notre époque ce sont des professionnels qui «s’occupent» des pauvres,
au nom de la compétence et de la réinsertion sociale, accusant parfois les religieux
d’incompétence, de spiritualisation indue et de paternalisme. Beaucoup de ces critiques
sont justifiées avec le regard de notre époque. Toutefois il y a aussi les déficiences du
professionnalisme pur: le manque de chaleur, d’amitié, 1’établissement, non pas de
communautés, mais d’institutions ou 1’on ne fait pas cas des besoins spirituels, ou les
prix de journée sont souvent exorbitants, ce qui amene a exclure beaucoup d’autres
personnes qui sont dans le besoin. Aujourd’hui, o I’argent manque, un grand nombre
de personnes ayant un handicap ne trouvent pas de lieu de soutien, de soin ou
d’hébergement. Ne faut-il pas que des disciples de Jésus associent leur compétence et
leur foi, pour venir au secours des pauvres qui crient leurs besoins, pour créer des
communautés avec eux, au nom de 1’Evangile, et pour découvrir comment ils sont
signes et présence de Jésus, et que, si on les accueille, ils seront source de vie et de
renouvellement pour I’Eglise?

N’est-ce pas une priorité, aujourd’hui, pour les chrétiens, d’accueillir les pauvres,
de manger a la méme table qu’eux, de découvrir comment ils peuvent nous évangéliser?
Par dela la distinction entre ordres contemplatifs et ordres actifs, n’y a-t-il pas lieu de
reconnaitre que le pauvre est icdne de Jésus, qu’en [’aimant et en le contemplant, on
aime et on contemple Jésus?



JEAN VANEER 115

Isaie avait déja indiqué ce mystére du pauvre qui renouvelle quand il dit:

Ne savez-vous pas quel est le jetine qui me plait?
oracle du Seigneur Yahvé:

Rompre les chaines injustes,

délier les liens du joug;

renvoyer libres les opprimés,
briser tous les jougs;

partager ton pain avec 1’affameé,
héberger les pauvres sans abri,

veétir celui que tu vois nu

et ne pas te dérober devant celui qui est ta propre chair.
Alors ta lumiere poindra comme 1’aurore,

ta blessure sera vite cicatrisée.

Ta justice marchera devant toi

et la gloire de Yahvé derricere toi.
Alors, si tu cries, Yahvé répondra,
a tes appels il dira: «Me voici».

Si tu exclus de chez toi le joug,

le geste menagant et les propos impies,
si tu donnes ton pain a I’affame,

si tu rassasies |’opprimeé,

ta lumiére se levera dans les ténebres
et tes ombres deviendront plein midi.
Yahvé te guidera constamment,
dans les déserts il te rassasiera.

11 te rendra vigueur

et tu seras comme un jardin arrosé,
comme une source d’eaux

dont les eaux sont intarissables.

Et tu batiras sur des ruines antiques,

tu édifieras sur des fondations antérieures.

On t’appellera Réparateur des breches,
Restaurateur des demeures en ruines (Is 58, 6-12).



116 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

Riassunto. Un ex ufficiale di marina, professore di filosofia all’Uni-
versita di Toronto, figlio dell’ultimo Governatore generale del Canada, ac-
coglie, nell’agosto del 1964, a Trosly, nei pressi di Parigi, Raphaél e Philippe,
due persone con un handicap mentale. Da quel momento le loro vite sono
legate nel nome di Gesti: nasce cosi la «Comunita dell’ Arca». Un centinaio
d’altre case sorgono poi ovunque nel mondo, unite da un’identica Carta e da
uno stesso spirito. Nell’accoglienza e nell’accettazione delle persone handi-
cappate diventa possibile vivere un’esperienza di autentica comunione.

Résumé. Un ancien officier de marine, professeur de philosophie a
I’Université de Toronto, fils du Gouverneur Général du Canada, accueille,
en aolit 1964, a Trosly, prés de Paris, Raphaél et Philippe, deux personnes
ayant un handicap mental. Au nom de Jésus, leurs vies sont désormais liées.
«L Archey est fondée. Depuis lors, une centaine d’autres Communautés de
I’ Arche sont nées sur les cing continents, unies par une méme Charte et un
méme esprit, qui est d’accueillir et accepter les personnes ayant un handicap
telles qu’elles sont et de découvrir ainsi la communion.

Summary. Son of the former Governor General of Canada, an ex-ma-
rine officer and professor of philosophy, Jean Vanier welcomed two men
with mental handicaps into a home in Trosly-Breuil (northern France) in
August 1964. In the name of Jesus their lives were now covenanted together.
«L Archew, or in English «The Ark», was founded. Since then over a hundred
Arche communities have been set up on the five continents, united by the
same Charter and in the same spirit, where people with mental handicaps
give and receive life; where all grow in communion with God and with one
another.

Inhaltsangabe. Ein ehemaliger Marineofficier, Philosophieprofessor
an der Universitdt von Toronto, Sohn des letzten Generalgouverneurs von
Kanada, empfangt im August 1964 in Trosly, in der Nidhe von Paris, Raphaél
und Philippe, zwei geistig Behinderte. Im Namen Jesu ist ihr Lebensgang
fortan vereint. «Die Arche» ist gegriindet. Seitdem sind ungefdhr hundert
weitere «Archen» entstanden auf allen fiinf Kontinenten, geeint durch die
gleiche Satzung und den gleichen Geist, dem es darum geht, Behinderte
aufzunehmen und zu akzeptieren, so wie sie sind, und auf diese Weise
Gemeinschaft zu entdecken.




