RTLu L(1996) 1, 117-182 117

Au Kazakhstan:
comment se sont formées
des communautes catholiques

Pierre Dumoulin®
Facolta di Teologia, Lugano

1. UN PAYS REDOUTABLE ET FASCINANT

Le Kazakhstan est le deuxiéme pays de 1’ancienne Union Soviétique par sa
surface. Grand comme cinq fois la France, vaste univers de steppes, il s’étend de la
Mer Caspienne a la Chine et confine au nord avec la Sibérie. Nous sommes 1 au
confluent de 1’Europe et de 1’Asie: le fleuve Oural, avant de se jeter dans la Mer
Caspienne, traverse la province occidentale du pays; le Kazakhstan a donc une petite
région européenne. Au sud, les quatre autres républiques d’Asie Centrale, le
Turkménistan, le Tadjikistan, I’ Ouzbékistan et le Kirghizistan! ouvrent leurs frontiéres

* En novembre 1992, la Faculté¢ de Théologie de Lugano, alors encore Institut, a regu, pour une
session de formation, cinq évéques de la Communauté des Etats Indépendants. Au cours de cette rencontre,
un projet de collaboration entre I’administrature apostolique du Kazakhstan et des républiques d’ Asie Cen-
trale et la Faculté s’est ébauché. Ainsi, en 1993, le Professeur Dumoulin, qui connait la langue russe, est-il
allé faire, & Karaganda, une série de conférences. Découvrant une situation eritique en raison du manque de
prétres, il a proposé, la méme année, & Mgr Lenga, Administrateur apostolique, que soit fondé un Pré-
séminaire. Mgr Lenga a fondé le Pré-séminaire et en a nommé Recteur le Prof. Dumoulin. En deux ans,
vingt jeunes de ce pré-séminaire sont entrés au séminaire, a Saint-Pétersbourg pour la plupart. En outre, cing
Jeunes filles du Kazakhstan étudient 4 la Faculté de Théologie de Lugano dans le but de fonder un centre
d’enseignement religieux 4 Karaganda.

! Voir la Carte I, p. 119.



118 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

vers ’Iran et I’ Afghanistan... I’Inde est toute proche. La Chine borde tout I’est du pays
puisque, au-dela des hauteurs du T’ien-chan, s’étend le désert de Gobi. La Mongolie
est au nord-est. Une telle situation géographique fait de cette terre une passe strate-
gique d’importance capitale pour ’avenir de la planéte2.

Au cceur de paysages désolés et ingrats, sans arbre ni relief, émergent quelques
villes miniéres ou ont été regroupées les familles de déportés: Karaganda, la deuxiéme
ville du pays, bétie sur les mines de charbon, la nouvelle capitale, Tselinograd, qui a
retrouvé depuis peu son nom ancestral de «Akmolay, et les préfectures des districts
périphériques: Koustanai, Aktioubinsk, Pavlodar, Petropavlovsk... La s’élevaient jadis
des camps d’internement. Alexandre Soljenitsyne était emprisonné a soixante kilometres
de Karaganda. Au sud, dans la région qui rayonne autour de Alma-Ata (Almaty en
Kazakh), la capitale jusqu’en fin 1995, s’étend le territoire ou les Kazakhs se sont
sédentarisés en masse, de Djamboul au lac Balkhach et jusqu’au pied des hautes cimes
de I’ Altai et du Djoungarski Alataou3.

Entre le Kazakhstan du Nord, peuplé principalement d’Occidentaux déportés,
et celui du Sud, typiquement kazakh, s’étend le «Bet-Pak-Dalay, la «steppe de la faim»,
vaste désert d’un million de kilométres carrés. Il sépare, du sud au nord, Alma-Ata de
Karaganda et, d’est en ouest, le lac Balkhach de la Mer d’Aral.

Ce territoire n’est pas fait pour les hommes, seuls les chiens de prairie, les loups
et les grands aigles de la steppe peuvent survivre dans un monde semi-désertique, au
climat continental le plus rude de la terre, et plat, infiniment plat. Dans le vent du Nord
qui déferle sans obstacle depuis la Sibérie toute proche, les températures descendent
régulierement a moins de cinquante degrés sous zéro en janvier et février et s’élévent
en juillet jusqu’a quarante degrés et plus... mais dés la fin du mois d’aoit le gel peut
surprendre les plantations. Le blé est la seule culture rentable d’une terre couverte par
les neiges d’octobre a avril, a laquelle on pourrait appliquer le proverbe castillan:
«neuf mois d’hiver, trois mois d’enfer».

Oui, ce territoire n’est pas fait pour les hommes et pourtant des hommes y vivent.
Un peu plus de dix-sept millions d’habitants sont installés 13-bas.

2 Surle plan économique le Kazakhstan posséde un potentiel propice au redémarrage: en 1994, le
Produit National Brut par habitant était de 1540 dollars, mais, en raison de ’inflation — supérieure a deux
mille pour cent en 1994 —, le Produit Industriel Brut chute annuellement de plus de dix pour cent depuis
1991, les salaires élevés étant de I’ordre de vingt-cing a trente dollars par mois, avec des prix libérés tendant
a rejoindre les niveaux occidentaux; I’instabilité gouvernementale actuelle s’explique par cette situation
¢conomique catastrophique, la criminalité se développe rapidement. Sources: Le Moci (janvier 1994), 94.
La relative stabilité de 1995 s'est faite au prix de restrictions draconiennes.

3 Voir la Carte 11, pl19:



Pierre DumouLlin 119

L i : \")- - : %
= = A z

X v s ) o
e 4 Algg, i 35 s
! e . L

(or, .
v, gy Lo s
~
B S el . 1

Carte [

sKaraganda

KAZACHSTAN CINA

AFGHANISTAN

Carte I1



120 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

2. UNE POPULATION HETEROCLITE

Les Kazakhs, autrefois répartis sur tout le territoire, étaient des nomades d’ori-
gine turco-mongole. Aprés avoir dépendu du khanat mongol des Ouzbeks, ils prirent,
en 1465, leur indépendance, puis se divisérent en trois hordes, avec leurs familles,
leurs clans et leur tribus. Au X VIII€ siécle, certaines de ces tribus acceptérent un traité
de vassalité les liant au tsar de Russie. Leur nom est synonyme d’insoumission et, de
fait, les Kazakhs restérent des hommes libres. Se concentrant alors surtout vers le Sud,
ou il sont actuellement majoritaires, ils se sont, pour la plupart, sédentarisés, mais il
n’est pas rare de voir, aujourd hui encore, des yourtes, sortes de tentes circulaires d’ori-
gine mongole caractérisant leur mode de vie avant la colonisation soviétique: ils ont
gardé leurs traditions ancestrales et une mentalité de clan fermé.

Le Nord, au contraire, est principalement peuplé de descendants des déportés
européens: le régime stalinien avait fait d’une pierre deux coups, se débarrassant de
peuples indésirables et trouvant des esclaves pour exploiter le riche sous-sol du plateau
kazakh. Ceux qui y furent amenés ne risquaient pas de s’échapper, prisonniers des
steppes et de la misére. Pourtant ce n’étaient pas les plus malheureux: aujourd’hui
encore, en 1996, on n’a pas pu faire disparaitre les traces des camps de la mort ou des
milliers, des centaines de milliers de prisonniers ont payé de leurs souffrances le fait
d’avoir osé penser ou d’avoir été soupconnés de penser.

Certains avaient servi une cause qui ne plaisait pas aux dirigeants, d’autres avaient
affirmé leur foi chrétienne, d’autres encore avaient simplement commis une erreur
involontaire, comme cette amie, professeur a Karaganda, internée pendant dix ans
pour avoir, par inadvertance, frappé du poing un portrait de Staline, qui se trouvait en
premiére page du journal posé sur son bureau. Des éléves ont rapporté le fait au comité
local des jeunesses communistes; quelques jours plus tard, elle était remplacée.

En 1994, I’ambassadeur de France au Kazakhstan m’a demandé de bénir une
stéle a la mémoire des Frangais morts dans le camp de Spask, au sud de Karaganda.
Ces jeunes Alsaciens et Lorrains avaient été enrdlés de force dans la Wehrmacht apres
I’annexion de leurs provinces. Envoyés sur le front oriental, ils s’étaient rendus aux
troupes soviétiques. Portés disparus aux yeux de 1’Occident, ils vivaient 13, dans
I’isolement total. Les gens des alentours ne savaient rien de ces camps «militaires»
dont I’acces était strictement interdit. Au cours des années de famine 1956 et 1957, les
derniers d’entre eux sont finalement morts de froid, de faim ou de folie, plus de dix ans
apres la fin de la guerre. Parmi ces milliers d’hommes oubliés, il y avait aussi des
Japonais, des Ukrainiens, des Roumains et peut-étre méme des Belges, des Américains
et des ressortissants d’autres nations. Quelques listes ont été retrouvées et ’actuel
gouvernement kazakh les a remises aux ambassades locales.

L histoire de ceux qui ne vivaient pas dans les camps n’est guére plus heureuse.
A la fin du X VIII€ siécle, les Allemands de la Volga, «invités» par Catherine I1 & mettre
en valeur les terres de la plaine moyenne du grand fleuve russe, formerent une petite
république autonome qui faisait partie de I’U.R.S.S. Mais Staline prit peur de ce foyer



Pierre DumoulN 121

allemand risquant de se rebeller en cas de guerre contre I’ Allemagne. Sans en avertir
personne, il fit donc déporter, de nuit, des milliers de familles vers des destinations qui
équivalaient a la mort assurée: la Sibérie et le Kazakhstan. Par quel miracle ont-il
réussi a survivre, seules la ténacité, 1’organisation et la foi de ce peuple peuvent
I’expliquer. Puis sont arrivés les Russes, les Ukrainiens, les Polonais, les Coréens et
bien d’autres, transportés 1a au gré de I’avancée d’un régime impitoyable, au gré de la
folie de dictatures implacables. Ils ont donné aux villes des allures de melting pot d’un
far-est misérable. Ils ont creusé des mines, bati des usines; d’immenses cimetieres
rappellent a quel prix. Et comme il fallait produire sans souci de la santé et du bien-étre
humains, cette terre vierge, ou les chevaux s’ébattent en liberté, est devenue la plus
polluée du globe, y compris sur le plan atomique, puisque Russes et Chinois en ont fait
le lieu de leurs essais nucléaires et leur poubelle®.

Aujourd’hui le Kazakhstan compte prés de quarante-cing pour cent de Kazakhs,
divisés par des rivalités de clans, et cinquante-cing pour cent d’occidentaux>, mais la
proportion tend a s’inverser en faveur des Kazakhs, le nouveau régime faisant tout
pour héter le départ ou I’assimilation des Européens afin d’affirmer I’identité kazaque
de la nouvelle république indépendante et de la libérer de la tutelle russe.

Le russe n’est plus la seule langue officielle, d’importants efforts sont faits pour
imposer la langue kazaque a toute la population. Au nord du pays, cette langue est
totalement ignorée, chaque village gardant son identité propre et la langue des peuples
qui I’habitent: le délabrement actuel du réseau ferroviaire et routier, déja trés réduit en
soi, accentue les distances et I’isolement; par la force des choses, chaque hameau sur-
vit en autarcie: on y parle, selon les endroits, le russe, 1’allemand, 1'ukrainien ou le
polonais. La population des déportés européens, majoritaire au nord, forme 1’essentiel
de I’Eglise du Kazakhstan, puisque les Kasakhs sont, de tradition, musulmans.

3. UNE LONGUE HISTOIRE D’EGLISE

Les premiéres traces d’évangélisation remontent aux débuts de 1’ére
chrétienne. Des objets religieux, découverts au sud du pays, des croix en pierre et
en métal, en particulier, en font foi. Ce sont probablement des Ariens qui implantérent
la foi dans la région de Tashkent et Tchimkent, et dans la plaine nord du Syr Darja,

# On estime a plus de quatre cents les explosions nucléaires réalisées a ciel ouvert dans la région de
Semipalatinsk ot la population continue de vivre. Les maladies et les malformations congénitales ne se
comptent plus, la mortalité infantile est trés élevée.

5 Les chiffres officiels pour 1995: 43 % de Kazakhs, 37% de Russes, 5 4 6% d’Allemands, 5%
fl’Ukrainiens, 4% de Polonais et 5 % de diverses minorités, coréenne et arménienne entre autres (Le Moci,
Janvier 1994), 95.



122 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

dés le IV® ou Ve siécle. L'Iran est 4 moins de mille kilométres et, avant I’invasion
islamique, existaient, dans I’empire Perse, des communautés chrétiennes. Peut-étre
sont-ce les persécutions des sages zoroastriens, sous la dynastie sassanide, qui
poussérent, au V€ siécle, les «porteurs de lumiere» chrétiens a se réfugier plus au
nord, peut-étre est-ce le désir de répandre la joie de la foi. Toujours est-il que ces
petites communautés chrétiennes, en marge de 1’empire, ne furent pas totalement
balayées par I’Islam qui deferla sur la Perse a la fin du VII€ siécle. Apres 1’invasion
mongole, un dialogue s’engagea: en 1245, Urbain IV envoya Jean du Plan Carpin
dans le massif du Karakorum, auprés du Khan de Tartarie. Une communauté
franciscaine s’installa alors dans la région d’Alma-Ata. La tolérance des tribus
mongoles lui permit de déployer son influence jusqu’en 1339. A cette date, le dernier
évéque catholique de la région, Richard de Bourgogne, était un frangais. Il fut
martyrisé par les Sarrasins, avec la dizaine de fréres qui desservaient I’ Asie centra-
le, prés de I’ancienne forteresse d’Almali, & quelques kilometres de 1’actuelle
frontiére kazakho-chinoise.

A I’aube du XXIe siécle, cette histoire est d’une importance capitale pour la
nouvelle évangélisation des républiques d’Asie Centrale. Elle atteste la présence du
christianisme dés les origines de 1’état kazakh et oblige tout fondamentalisme passé ou
futur & reconnaitre 1’existence d’étapes chrétiennes dans 1’histoire de cette nation
considérée désormais comme musulmane. En outre, elle atteste 1’antériorité de la
présence catholique romaine sur I’orthodoxie dans ces territoires qui n’ont jamais été
assimilés a la Sainte-Russie: apres I’an mil, I’évangélisation est partie de Rome, non
de Constantinople ou de Moscou, et les martyrs du XIVe siécle proclameérent leur fidélité
au pape qui les avait envoyés. Ces données historiques sont essentielles pour 1’avenir
du catholicisme en Asie Centrale et pour le dialogue avec les freres orientaux, qui
vénérent la tradition et le témoignage des martyrs. L'Eglise orthodoxe a, elle aussi,
payé un lourd tribu sur la terre kazaque; le sang des martyrs, semence de I’Eglise
nouvelle, pourrait devenir source d’unité.

Aprés le XIVe siécle, un vide de pres de 600 ans dans la documentation n’autorise
pas a nier toute présence chrétienne dans ces territoires, il correspond a un déclin de la
population, de la culture et de I’influence des hordes kazakhes, dii au morcellement de
I’immense empire mongol. L’Islam sunnite, qui est devenu la religion officielle des
Kazakhs — mais non celle de 1’état du Kazakhstan actuel, laic —, n’a jamais été trés
vivant, ni fondamentaliste, il s’efface facilement devant certaines pratiques animistes
et un culte des tombeaux des saints et des ancétres.

11 faut en venir au XX¢ si¢cle pour voir, avec certitude, les chrétiens revenir dans
la steppe. Un retour orchestré par le régime soviétique: apres la création de la république
autonome kazaque, en 1920, ce territoire devient un lieu de déportation et d’implantation
forcées de colons pour exploiter le sous-sol richissime du «Seuil kazakhy.

Si les Russes sont les plus nombreux, formant a I’heure actuelle preés de quarante
pour cent de la population, les Ukrainiens, les Allemands et les Polonais forment un
bloc de quinze pour cent environ, malgré leur retour massif vers I’Europe ces derniéres



PiErRe DumMouLN 123

années. Or ces trois derniers groupes ont des racines chrétiennes: ils sont généralement
orthodoxes, catholiques ou luthériens.

Pour comprendre la vie de ces familles dont certaines ont gardé la foi envers et
contre tout, peut-étre faut-il se rappeler certains épisodes de la tragique histoire des
déportes.

En 1930, les Allemands de la Volga sont évacués en masse. Enlevés, de nuit, par
milliers, ils sont conduits, sans bagage, sur des chariots, vers des wagons a bestiaux
partant en d’interminables convois vers 1’Orient. Exténués, affamés, ils sont déchar-
gés, apres plusieurs jours de trajet, sur une terre nue, sans savoir ou ils se trouvent. Il
n’y a ni maison ni arbre a I’horizon. Eberlués, atterrés, ils voient les soldats, qui les ont
conduits, remonter dans les wagons et repartir vers le lointain. Eux restent 1a,
emprisonnés par les steppes.

Les femmes et les enfants tournent alors leurs regards vers les hommes. Le
désespoir est total. A ce moment, raconte Valentina Détzel6, «un vieux s’avanga, et de
sa voix haute et ferme, dit: “Mes amis, braves gens, rassurons-nous; et vous, les femmes,
ne pleurez pas. Dieu a voulu que nous arrivions ici. Si nous remercions Dieu dans les
bons moments, remercions-le aussi maintenant, demandons-lui de nous aider et qu’il
reste, ici aussi, notre Pere Céleste. Chantons le Te Deum. Le vieux lui-méme se mit 4
chanter, et derriére lui les autres chantérent, et pour la premiére fois I’hymne allemand:
“Grosser Gott, wir loben Dich...” résonna a travers la steppe sauvage et déserte du
Kazakhstan».

Les vieillards et les enfants ne survécurent pas au premier hiver, mais les plus
valides avaient construit des abris, en partie souterrains, pour résister au vent glacial,
et organisé leur vie sur une terre o seuls des nomades étaient jamais passés. Et puis il
y eut les premiers prétres martyrs et confesseurs de la foi.

Le Pére Kels, en 1936, choisit de rester sur place, aprés avoir subi un long
internement, mais il ne put guére procurer ses secours que pendant une année: arrété
avec six chrétiens actifs, il disparut... vers quelle torture? Et puis cet autre prétre, tombé
d’épuisement entre deux villages, dont on m’a raconté qu’il faillit mourir gelé, et ce
pére ukrainien qu’on tua sous prétexte de I’opérer, a I’hopital, de 1’appendicite, et le
Pére Zarietskji, encore jeune, torturé & mort par le KGB il y a une vingtaine d’années
seulement, et tous ceux dont on ne connaitra jamais ni le nom, ni I’histoire: ces
catéchistes fusillés, ces meres de familles qui disparurent sans laisser de traces et tant
d’autres.

Lun d’entre eux, le Pére Wladislaw Bukowinski, a une place particuli¢re
dans le cceur des déportés. Aprés six condamnations et un long séjour dans un
camp, il refusa de rentrer en Pologne. De 1954 4 1971, il se dépensa sans compter,

6 Valentina Détzel est 1'une des premiéres allemandes qui ait pu s’enfuir du Kazakhstan. Aux
Audiences Internationales Sakharov 2 Rome, en novembre 1977, elle a rendu public son témoignage, publié
depuis dans Tribunale Sakharov, atto secondo, Milan, La Casa di Matriona, 1979.



124 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

baptisant et catéchisant des milliers de fideles, rassemblant les communautés dis-
persées, aidé par Sceur Gertrude, une femme du pays, énergique et déterminée, qui
put réunir autour d’elle un groupe de collaboratrices, fondant ainsi la premiere
communauté des religicuses clandestines de Karaganda. En 1956, Mgr Alexandre
Chira, évéque hongrois de rite oriental, ordonné clandestinement dans un camp de
concentration, refusa lui aussi de retourner dans sa patrie pour rester serviteur des
chrétiens exilés, vicaire du Pére Bukowinski. Ce n’est que bien plus tard qu’il révéla
qu’il était évéque, lorsqu’il fallut consacrer I’église. Ce prélat était alors trés age et
ce fut I’'un des derniers actes de son ministére. Ces deux hommes sont considérés
comme les «Péres» de la communauté catholique de Karaganda. Leurs tombes
sont devenues un lieu de pelerinage, placées contre 1’église de Karaganda, une
église que le Pére Bukowinski ne vit pas: elle fut achevée en 1980, malgré une
forte opposition des autorités. Celles-ci n’ont pas pu résister a la détermination de
la communauté allemande, qui, grice a ses protestations et pétitions, a obtenu
I’autorisation de construire un sanctuaire, puis a gardé le chantier jour et nuit pour
le protéger des milices. Lorsque 1’édifice fut achevé, son toit dépassait de quelques
centimetres la hauteur autorisée et les autorités obligerent les travailleurs a démolir
ce qu’ils avaient bati au prix de tant d’efforts. C’étaient souvent des mineurs qui se
relayaient a 1’ouvrage le soir et pendant les rares journées de repos. Ainsi est née la
premiére paroisse du Kazakhstan.

4. AUJIOURD’HUI, VIVRE SA FOI

En 1990, le Pape Jean-Paul II a nommé le Pére lan Pavel Lenga Administrateur
apostolique du Kazakhstan et des quatre autres républiques d’Asie Centrale. Peu apres,
ce prétre, formé dans la clandestinité, fondateur d’une paroisse a Krasno-Armeisk,
village situé au nord du Kazakhstan, fut ordonné évéque. Lordination eut lieu dans
une toute nouvelle église, le sanctuaire de Marie-Reine de la Paix 4 Aziernoie, construit
par les habitants d’un kolkhose polonais dont les trois quarts des huit cents membres
participent a la vie paroissiale. C’est 1a que, le 25 juin 1995, I’évéque a consacré le
Kazakhstan & Marie.

Une trentaine de prétres, religieux polonais ou allemands pour la plupart,
travaillent, en 1996, sur le territoire gigantesque confié a 1’ Administrateur. Ce sont des
religieux ou des prétres «Fidei Donumy, a ’exception de Iohannes Trei, le jeune curé
de Karaganda, seul prétre diocésain. Une dizaine de communautés religieuses féminines,
originaires des lieux et longtemps clandestines, les aident. Ces consacrées vivent souvent
isolées de tout, telle cette communauté de quatre religieuses pour laquelle nous avons
célébré la messe un mardi de Pentec6te et qui n’avait pu y participer depuis Noél, ou ce
jeune prétre qui rayonnait de joie parce qu’enfin, au bout de quatre mois, il rencontrait
un confrere et pouvait se confesser.



Pierre DumouLIN 125

Afin de favoriser la communion sacerdotale, I’évéque rassemble son clergé, deux
fois par an, pour une retraite d’une semaine. Certains parcourent plus de mille, voire
deux mille kilométres, en train, en voiture ou en avion pour venir a ces rendez-vous
vitaux pour la vie de I’administrature apostolique.

Pendant plus de cinquante ans, les descendants des déportés, disséminés dans
tout le Kazakhstan, se sont réunis clandestinement dans les villages et les villes, pour
prier, lire la Bible, catéchiser les enfants. Ils ont risqué leur vie pour transmettre la Foi
a leurs enfants et plusieurs d’entre eux sont morts martyrs. Perdus au cceur des steppes,
nombre de kolkhozes subsistent, totalement coupés du monde extérieur. Les chrétiens
qui y vivent se baptisent entre eux, généralement sous 1’autorité d’un chef religieux,
un homme ou une femme d’age mir qui a pris la direction de la communauté et organise
des célébrations. Aujourd’hui encore, les prétres qui travaillent sur place découvrent
parfois des assemblées de fideles qui, sans avoir jamais vu de prétre, se rassemblent
chaque dimanche pour prier dans leur langue d’origine: dans le Nord-Kazakhstan, sur
le territoire qui lui est confié, un prétre allemand en a repéré seize en trois ans. Pendant
I’été 1994, deux communautés ont été rejointes, par hasard, a une centaine de kilomeétres
de Karaganda: une dizaine de personnes dgées s’y réunissaient encore; les chrétiens de
Karaganda firent alors un «pont de solidarité» pour les soutenir. Cannée suivante, le
jour de Piques, nous avons célébré vingt baptémes et plus de cent personnes participerent
a la procession dans chacun de ces villages.

Dans nombre de bourgs du Centre et Nord-Kazakhstan, les habitants ont abattu les
cloisons internes d’une maison et I’ont transformée en chapelle, conservant la cuisine et
une salle a manger pour servir du thé ou méme un repas aux fideles qui arrivent parfois
de trés loin. Une «babouchka»’ ou une famille se charge de I’entretien de la chapelle et
de I’accueil. Quand un prétre peut desservir ces petits centres, il est stir de trouver partout
nourriture et hébergement, vitaux pendant I’hiver. Jusqu’a ces derniéres années, on ne
pouvait exhiber aucun signe chrétien; désormais, des objets religieux, venus d’Occident,
agrémentent ces «maisons de priére», comme on les appelle la-bas. Dans plusieurs
kolkhozes, 4 majorité polonaise ou allemande, les membres se sont méme mis a construire
des chapelles, parfois sans avoir méme jamais rencontré de prétre: il bétissent I’église,
priant Dieu de leur envoyer un pasteur. Aprés des heures de labeur dans les champs, les
hommes travaillent 4 I’édification de «leur» église. Dans la journée, personnes agées et
enfants préparent les pierres, portent les seaux de ciment, cuisent les briques. Quand il
fut devenu possible, sans risque, d’afficher ouvertement sa foi, il y a de cela environ cing
ans, les administrateurs de certains kolkhozes ont eux-méme pris en charge la construction
des lieux de culte dans leur village... et avec quelle fierté!

Une petite vingtaine de centres sont pourvus d’un prétre rayonnant dans le secteur
qui lui a été confié. Certains prétres se trouvent ainsi a la téte d’une trentaine de

e e A

7 Les «babouchki» sont les courageuses grand-meres qui ont gardé la Foi.



126 VitA DELLA CHIESA NEL MONDO

communautés. Comme les distances entre les villages se comptent en dizaines de
kilométres, avec des moyens de communication aléatoires, cela pose bien des pro-
blémes et exige des sacrifices héroiques: les voitures sont rares et plus rares encore les
piéces de rechange; quant a I’essence, sans relations, on s’en procure difficilement.
Les ministres du culte ne rencontrent que rarement leurs plus proches confréres, sou-
vent éloignés d’eux par plusieurs centaines de kilometres de routes ou de pistes
impraticables ’hiver.

La célébration de I’Eucharistie dominicale est la féte de la communauté, précédée
généralement d’un temps d’adoration, pour permettre au prétre de confesser les fideles...
Etranges confessions, ol il faut jongler avec I’allemand, le polonais ou le russe, selon
les cas. Car les personnes de plus de quarante ans ne connaissent leurs priéres et ne
savent accuser leurs péchés que dans leur langue maternelle. Parfois arrivent des
personnes qui trouvent pour la premiére fois le chemin de I’Eglise, aprés des années
d’éducation dans les jeunesses communistes et 4 la suite d’une vie, non seulement sans
Dieu, mais ou la Foi était méme considérée comme un crime et la morale chrétienne,
un résidu de la «bourgeoisie», haissable. Le mariage civil étant devenu, sous le régime
communiste, une pure formalité, la fidélité n’existait plus, la notion méme de famille
tendait a disparaitre. Confessions terribles de crimes odieux, fruits d’une éducation
monstrueuse, enfin reconnus comme tels et avoués dans les larmes d’un repentir sinceére.
Il est connu publiquement que les avortements et les meurtres d’enfants, qu’on ne
pouvait plus nourrir et qu’on laissait tomber d’un balcon, ont été innombrables, que les
accusations mensongeres, viols et adultéres formeérent la toile de fond de certaines
vies. Dans le méme temps, a I’opposé de cette civilisation de mort, brille la foi des
humbles: ceux qui ont été emprisonnés pour la foi et ces vieillards qui, depuis des
années, parcourent jusqu’a cent kilometres, chaque dimanche, dans des autobus
bringuebalants et par tous les temps, pour participer 4 la messe, a qui il faut quatre
heures de trajet pour se rendre a 1’église et autant pour en revenir. Les chrétiens fidéles
ne travaillent pas le dimanche, malgré une terrible misére; des femmes avouent souvent
avoir volé au marché un peu de farine et des pommes pour survivre, car elles n’ont plus
rien, mais elles ajoutent: «moi, je n’en ai pas mangé, c’était pour mes enfants, ils
avaient trop faim!».

Les conversions sont nombreuses parmi la population qui, progressivement,
retrouve ses racines. On pense qu’actuellement, sur I’ensemble du territoire, deux
millions d’habitants environ sont «potentiellement» catholiques, c’est a dire issus de
familles déportées, catholiques a I’origine. Trois cent a cing cent mille d’entre eux
devraient étre baptisés et, dans la seule Karaganda, cing mille personnes fréquentent
régulierement ’église. Il y aurait aussi une mission a exercer en milieu kazakh, car,
bien que se reconnaissant officiellement musulmans, ils sont souvent simplement
ignorants de toute religion, trace de cinquante années de régime communiste. Quelques
uns ont déja pris le chemin de I’église.

Malheureusement la propagande de la société de consommation occidentale fait
ses ravages dans la jeunesse, par le biais de la télévision et des produits a la mode,



Pierre DumouLN 127

suscitant des désirs inutiles ou néfastes dans une population pauvre et perméable a
toute influence. Les sectes, surtout, sont trés actives et cherchent a profiter de la
disponibilité des ceeurs et de 1’ignorance des esprits: a Karaganda, plus de quarante
d’entre elles sont 4 1’ceuvre, des communautés d’origine américaine, proches du
protestantisme, aux sectes sataniques, en passant par Moon et les Témoins de Jéhowah;
une centaine dans I’ensemble du Kazakhstan. Elles ont beau jeu de faire des adeptes
parmi les chrétiens qui n’ont pas regu de formation et ne savent plus grand chose de la
foi catholique. Souvent les «babouchki» n’ont pu transmettre a leurs petits-enfants
qu’une vague dévotion et le sens d"une fidélité a la foi des ancétres, sans rien connaitre
de ’ouverture opérée par le Concile Vatican II. Face au raz-de-marée de I’athéisme
communiste, ces femmes ont maintenu une présence chrétienne, mais le boulever-
sement actuel est trop grand pour que ce type de religion suffise: il ne répond pas aux
questions que le monde moderne suscite dans le cceur des jeunes. La liberté religieuse,
rendue aux habitants des pays de I’Est en général, a immédiatement déclenché un
déferlement des sectes et les Eglises locales, tant catholique qu’orthodoxe, sont
malheureusement trop faibles et peu formées pour répondre au défi qui leur est lance.

Mais I’Esprit est a I’ceuvre. Certes, bien des familles allemandes qui ont fonde
la communauté chrétienne de Karaganda sont désormais retournées en Europe, pourtant
I’église ne désemplit pas, les conversions se multipliant. En outre, depuis quelques
années, un prétre uniate ukrainien est venu s’installer avec sa famille et prend en charge
la paroisse gréco-catholique, célébrant les offices dans la méme église que les catholiques
de rite romain. Le dimanche, les messes se succedent dans une église trop petite pour
contenir tout le monde: a huit heures, messe en allemand; a onze, en polonais; a treize,
en russe, et a quinze en ukrainien, suivant la liturgie orientale. Et puis il y a les messes
dans les «maisons de priére» des villes périphériques. Chaque trimestre une trentaine
d’adultes se préparent au baptéme, d’autres a la premiére communion. A Paques et
pour la Féte-Dieu, des autels sont dressés dans les rues du quartier. Il n’est pas rare de
voir des personnes arriver de trés loin, parfois de plusieurs centaines de kilométres,
pour demander le baptéme d’un enfant et, par la méme occasion, leur propre mariage,
leur premiére communion, leur premiére confession, et une bible, un petit catéchisme,
des images pieuses... Elles savent qu’en repartant au fond des steppes kazaques ou de
la taiga sibérienne, elles ne verront plus un prétre de toute leur vie. Combien de couples
avons-nous ainsi baptisés, mariés et admis a la communion, en 1’espace d’une messe,
parce que nécessité faisait loi: ils étaient venus «a la ville» et n’y retourneraient jamais.
Mais ils avaient la foi: les centaines de kilometres accomplis, leur vie de priére, un
amour de 1’Eglise rayonnant et les larmes de reconnaissance en rendaient témoignage
plus que des heures d’entretien.

Pendant trois ans, de 1991 a 1994, unique prétre diocésain, le Pere lohannes,
curé de la paroisse catholique romaine de Karaganda, assuma seul la charge d’une
paroisse vaste et peuplée comme une région frangaise. Il s’est battu de toutes ses forces
pour répondre aux demandes et aux urgences de sa mission. Ancien enfant de cheeur de
I’évéque, il n’avait alors pas trente ans et bien du travail a faire, ’agglomération de



128 VI7A DELLA CHIESA NEL MONDO

Karaganda comptant huit cent mille habitants. Trois fois 1’an, il a préparé au baptéme
des groupes de vingt a quarante adultes; &8 Noél 1994, puis a Paques 1995, il a méme pu
baptiser, a deux reprises, une vingtaine de détenues dans une prison féminine; a cette
occasion, d’autres ont fait leur premiére communion.

Heureusement, depuis fin 1994, I’évéque a pu ériger d’autres paroisses dans la
périphérie de la ville, quelques zones de la banlieue étant confiées & de nouveaux
prétres a peine arrivés au Kazakhstan: ce sont le Pére Sbignev Grigortsevitch — un
jeune polonais qui assume aussi la fonction de Chancelier de I’administrature aposto-
ligue —, Don Edoardo, Don Massimo et Don Eugenio, trois prétres italiens de
Lombardie, membres du mouvement «Comunione e Liberazione». Professeur, Don
Edoardo s’est lancé dans la rude tiche de créer un centre chrétien a 1’Université de
Karaganda, ou il enseigne I’italien et I’histoire des religions; en un an, il a déja rassemblé
une bonne équipe de jeunes. En janvier 1995, il a accepté la charge de Vicaire général
de I’administrature apostolique®. Un groupe de sceurs allemandes, d’origine locale,
soutiennent la paroisse principale, aidées, jusqu’en juillet 95, par deux laiques de la
communauté de I’Emmanuel, qui ont fait merveille auprés des enfants, mais ont di
repartir sans étre remplacées. Une équipe néocatécuménale a aussi été formée et on
espére prochainement la venue de petites Sceurs de Meére Teresa.

Dans le reste du territoire aussi, les prétres et les religieuses sont débordés par la
tache d’évangélisation qui leur est demandée. A Alma-Ata, les Franciscains construisent
leur église et ont créé un journal diocésain dont la distribution, sur un territoire aussi
vaste, pose d’épineux problémes. A Kokchetav, Pavlodar et Akmola, d’autres églises
sont en chantier. Pendant ce temps, deux fréres prétres, les Messmer, ont chacun la
charge d’une paroisse aux dimensions d’un pays: I’un rayonne depuis Douchanbé sur
tout le Tadjikistan en guerre, tandis que 1’autre est seul a Bishkek pour le Kirghizistan.
Combien de temps tiendront-ils®? Deux Franciscains conventuels s’occupent de
I’Ouzbékistan, a Tashkent et Samarkand, et il n’y a personne au Turkmenistan. Combien
de catholiques, exilés dans ces territoires oubliés, n’ont jamais vu de prétres? Combien
de communautés se rassemblent-elles encore, attendant dans le silence leur réunion a
I’Eglise visible? Cependant, partout, les portes s’ouvrent: depuis la chute de 1’idéo-
logie communiste, les écoles, les universités, les hopitaux, les journaux, la radio, la
télévision réclament des personnes compétentes pour parler de religion. Tout cela
dépasse les capacités de la trentaine de prétres en place, dont certains sont dgés, dont
d’autres parlent mal le russe, dont d’autres encore se découragent ou s’épuisent.

8 Voir A. SAVORANA, «Il sogno della giovinezza», dans Tracce 22/1 (janvier 1995), 17-20.
9 Depuis 1995, Jerome Messmer a dii quitter Bishkek en raison de la guerre civile.



Pierre DumMoOULIN 129

6. I’ AVENIR

En 1994, un Nonce Apostolique a été nommé, aprés bien des tractations avec le
gouvernement kazakh: Mgr Marian Olech. Cette nomination constitue un prélude
indispensable 4 la reconnaissance officielle de I'Eglise catholique au Kazakhstan: seules
certaines paroisses jouissaient, jusque la, d’un «enregistrement» local avant I’arrivée
du Nonce, alors que plusieurs sectes avaient regu une reconnaissance nationale. Cette
discrimination s’explique par le fait que la loi sur la liberté religieuse interdit I’ «enre-
gistrement officiel» d’un organisme religieux dont le centre est fixé a I’étranger, tant
que ne sont pas établies des relations diplomatiques avec le pays d’origine. Le Saint-
Siége a di s’aligner sur cette pratique légale. Un concordat est en cours d’¢élaboration.

Qutre les problémes d’ordre diplomatique et législatif, I'une des premiéres tAches
auxquelles s’attelle le Nonce est de repérer le terrain. Le représentant du Saint-Siege
dans les cing républiques, découvre sans cesse des communautés catholiques perdues
dans les steppes d’Ouzbékistan, du Kirghizistan ou des autres républiques, comme
dans celles du Kazakhstan. Il a aussi pour tiche de promouvoir la catholicité de ’Eglise:
la multiplicité des origines devrait la manifester, pourtant, dans les faits et en bien des
licux, elle I’obscurcit: les différentes communautés ethniques ont conservé leur identité
en se repliant sur elles-mémes. On ne parle pas d’Eglise catholique au Kazakhstan,
mais, selon les endroits, d’Eglise polonaise ou d’Eglise allemande, voire ukrainienne.
Dans un village 4 majorité polonaise, j’ai demande, un jour, naivement: «Y a-t-il des
russes ou des allemands qui viennent a la messe?». On m’a répondu: «Oh, mon Pére,
nous sommes tous catholiques!» — ce qui voulait dire «Polonais». Pour sortir de cette
situation, I’administrature apostolique d’Asie Centrale a besoin de forces neuves, venues
d’horizons différents, ouvertes aux idées du Concile Vatican II et préparées a
I’évangélisation.

I’ Administrateur apostolique n’a pas a sa disposition les prétres dont son im-
mense territoire a besoin. Dans cette conjoncture, les aides financieres, indispensables
pour la construction de nouveaux édifices, s’averent insuffisantes.

Pour répondre 4 de tels besoins, I’ Administrateur apostolique, Mgr Lenga a décideé
de fonder une institution préparant des jeunes a entrer au séminaire. C’était au départ
un véritable pari: y aurait-il des vocations? Douter, ¢’était compter sans I’Esprit-Saint.
En mars 1994, alors qu’on attendait quatre jeunes dans ce «pré-séminaire», il y en eut
onze. Au mois de septembre de la méme année, huit étudiants venus du Kazakhstan se
sont ajoutés aux deux «pionniers» inscrits au Séminaire de Moscou en 199319, deux
autres jeunes entrant dans un séminaire slovaque. En 1995, quatorze candidats se sont
présentés au Pré-séminaire de Karaganda et huit d’entre eux ont ét¢ admis au séminaire.

10 Voir C. BONETTO, «Un seme nella steppa», dans Mondo e Missione 124/4 (avril 1995), 61-63;
P. DUMOULIN, «In una piccola casa nella neve si prepara ’avvenire della comunita cristiana», dans 1’Os-
servatore Romano, éd. it., 15 juin 1994, 4,



130 VimA DELLA CHIESA NEL MONDO

Si I’on ajoute quatre jeunes polonais étudiant dans leur pays d’origine, et un étudiant
en France, on arrive, en trois ans, au chiffre de vingt-six séminaristes. Citoyens du
Kazakhstan, ces jeunes appartiennent a une dizaine de nationalités différentes et, pour
la premicre fois dans I’histoire, I’un d’entre eux est kazakh. Uannée 1997 s’annonce
fructueuse. On ne peut envoyer, longtemps encore, un nombre croissant de sémina-
ristes au Séminaire de Russie, transféré en octobre 1995 a Saint-Pétersbourg, ¢’est-a-
dire a pres de cing mille kilometres de Karaganda. Les frais de transport sont
considérables et le désir d’entretenir de bonnes relations avec les fréres orthodoxes
impose d’éviter une trop grande concentration de séminaristes catholiques en Russie.

Apres une premiere année héroique, la structure du pré-séminaire s’est étoffée
en batiments et meubles, des collaborateurs s’occupent de [’administration ordinaire
des locaux. Les résultats encourageants permettent d’envisager la fondation d’un Sé-
minaire d’Asie Centrale dans les années a venir, mais son ouverture demeurera
impossible tant que le concordat ne sera pas signé, les lois concernant le service militaire
et le droit associatif étant tres strictes. Il importe aussi de constituer un corps profes-
soral et de proposer un cycle d’études adapté, capable de former des jeunes issus d’un
régime marxiste et sans autres références sacerdotales qu’un curé souvent éloigné. Or
I’éducation aux valeurs du célibat, de 1’obéissance et de la pauvreté est révolutionnaire
dans le contexte postsoviétique. Le sens de la communion fraternelle, de la mission
universelle et de la fidélité a I’enseignement du magistére sont a développer. En outre,
il est nécessaire de donner des armes solides a de futurs pasteurs confrontés a une
multitude de sectes bien organisées. Dans tous les domaines des sciences théologiques,
on ne peut compter que sur une bibliographie, en langue russe, trés réduite; le niveau
d’instruction des étudiants est relativement bas, presque sans références spirituelles,
sociales, culturelles et artistiques: le Kazakhstan ne dispose pas d’une tradition semblable
a celle de la Russie.

Mais I’enjeu est a la mesure de ’investissement & fournir: ces jeunes portent
I’espérance des survivants du genocide stalinien, 1’espérance de tout un peuple de
«Pauvres du Seigneur». Dans les villages du diocése ou les jeunes se rendent avant
d’entrer au séminaire, les gens leur font féte, incrédules. Un jour une vieille femme
dirigeant une communauté, qui n’avait sans doute jamais rencontré de prétre, a demandé
a I’'un d’entre eux: «Quand viendras-tu célébrer la messe chez nous?». — «Dans six ans,
si Dieu m’aide», a répondu le séminariste; elle I’a regardé droit dans les yeux et,
bouleversée, lui a alors dit: «Je serai morte quand tu reviendras, mais cela n’a aucune
importance: je t’ai vu». Ainsi parlait le vieillard Siméon lorsque ’enfant Jésus fut
présenté au temple.

Labonne volonté des laics ne suffit pas, il est nécessaire de former des formateurs
de formateurs. Des jeunes du Kazakhstan, bénéficiant de bourses d’études offertes par
des institutions occidentales, se préparent, en Pologne, en Allemagne ou en Autriche,
pour assurer prochainement des fonctions de catéchistes a temps plein. En Suisse,
grice a I’effort conjugué de 1’ Association «Renovabis» et de la Faculté de Théologie
de Lugano, une, puis quatre autres jeunes filles ont entamé un cycle d’études



PiErRRE DumMoOULIN 131

théologiques; d’ici quelques années, ceci pourrait permettre la fondation, 2 Karaganda,
d’un centre de formation pour catéchistes, jumelé au futur séminaire.

Le véritable besoin de I’Eglise d’Asie Centrale n’est pas d’ordre matériel, mais
humain. Qui sera prét a envoyer des prétres, des religieux et des laics bien préparés
dans ces pays ou |’insécurité et I’inconfort se conjuguent pour repousser les meilleures
volontés? Il faut pourtant que I’Eglise réponde au défi d’évangélisation de I’ Asie.

11 y a urgence: pendant que 1’Eglise hésite, les sectes occupent déja le terrain.
Leur développement hallucinant devrait constituer un stimulant puissant en vue d’un
engagement plus grand des catholiques occidentaux.

Dans le cadre d’une nouvelle évangélisation de notre planéte, pour entrer avec
fougue dans le troisieme millénaire, il convient de viser juste et loin. Le repli frileux de
1’Occident serait un signe de mort. Lavenir du christianisme passe par I’ Asie. Le Christ
a confié a chaque apdtre une mission universelle: avec la force invincible de la foi,
I’Eglise peut et doit oser voir grand pour étre vraiment catholique et apostolique.

Riassunto. La comunita cattolica del Kazakhstan, situato alle porte
della Cina e dell’Iran, & sopravvissuta alle persecuzioni staliniste ed ha una
storia intrisa di sangue. Discendenti dei deportati, i suoi membri — e si
tratta di centinaia di migliaia di fedeli — riscoprono oggi, dopo la perestroika,
la loro identita. Una quarantina-di missionari operano nel territorio dell’ Asia
Centrale dove, da tre anni, anche una ventina di seminaristi diocesani hanno
iniziato il periodo di formazione. Finalmente libera — ma per quanto tem-
po? —, questa Chiesa-martire si trova sul punto di una nuova espansione o
nell’imminenza di persecuzioni rinnovate?

Résumé. Au Kazakhstan, aux portes de la Chine et de I’Iran, la
communaute catholique a survécu aux persécutions staliniennes. Son histoire
s’est écrite en lettres de sang. Descendants des déportés, ses membres —
des centaines de milliers de fideles — redécouvrent, depuis la perestroika,
leur identité. Prés de quarante missionnaires ceuvrent en Asie centrale. Depuis
trois ans, une vingtaine de séminaristes diocésains sont entrés en formation.
Enfin libre — mais pour combien de temps? —, cette Eglise martyre est-elle a
I’aube d’une nouvelle expansion ou de nouvelles persécutions?




132 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

Summary. In Kazakhstan, near China and Iran, the Catholic community
survived the persecutions of Stalin; this period of history is written in blood.
As the descendants of the deported, hundreds of thousands of people have
discovered their own identity since perestroika. Almost forty missionaries
are now working in Central Asia. In the last three years, about twenty
seminarians have begun training. Finally free — but for how long? —, is this
martyr Church at the dawn of a new expansion or a new persecution?

Inhaltsangabe. In Kasachstan, an der Grenze zu China und zum Iran,
hat die katholische Gemeinschaft die Verfolgungen Stalins iiberlebt. Ihre
Geschichte ist mit Blut geschrieben. Ihre Mitglieder, Abkémmlinge von
Deportierten — einige hunderttausend Gldubige —, entdecken nach der
Perestroika aufs neue ihre Identitit. Nahezu vierzig Missionare arbeiten in
Zentralasien. Nach drei Jahren haben etwa zwanzig Didzesanseminaristen
ihre Ausbildung begonnen. Diese Mirtyrerkirche — befindet sie sich nach
Erlangung der Freiheit (aber nach wieviel Zeit?) am Vorabend eines neuen
Wachstums oder neuer Verfolgungen?




