RTLU | (1996) 1, 149-152 149

Egli mirava alle cose lontane...*

Stanislaw Grygiel
Pontificio Istituto Giovanni Paolo II, Roma e
Facolta di Teologia, Lugano

Parlare della persona umana significa avventurarsi in una impresa affascinante
ed allo stesso tempo rischiosa. Infatti, non € possibile dare un nome all’essere che,
essendo amore delle cose lontane, con ogni gesto esprime il suo desiderio dell’impos-
sibile. Essendo una epifania della verita ineffabile, la persona umana si trova al di la
delle parole.

E’ gia passato un anno dalla morte del vescovo Eugenio Corecco. Eppure la sua
presenza mirante alle cose lontane si ¢ intensificata sicché oggi parlare di lui & ancora
piu difficile e rischioso. Sono molte le sue opere che lo rendono presente in cosi tanti
Paesi, non solo europei. Mi permetto di evocarne soltanto una, la Pontificia Facolta di
Teologia, la cui origine ¢ legata organicamente con la sofferenza, nella quale il vesco-
vo Eugenio conobbe Dio non solo, come avrebbe detto Giobbe, «per sentito dire»
(Gb 42, 5).

Per comprendere le cose e per salvarle, dobbiamo sempre ricondurle al loro
principio che si manifesta nei loro inizi. E’ nel principio che si rivela la verita di tutto
cio che nasce e si compie nel tempo.

Monsignor Eugenio concepi la Facolta all’inizio del suo servizio vescovile. Le
ha dato vita, pero, negli ultimi tre anni di questo servizio, quando, sostenendo le prove

* Questo articolo rappresenta la testimonianza del prof. S. Grygiel ad un anno dalla morte di Mons.
Eugenio Corecco, intervento effettuato in occasione del quarto Dies Academicus della Facolta di Teologia di
Lugano (16 marzo 1996).



150 IN MEMORIA DI Mons. EuceNio CoORECCO

di Giobbe che gli annunziavano I’avvento del Signore, entrava in quella dimensione
dell’esistenza nella quale si pud pensare soltanto sul serio. La nostra Facolta faceva i
suoi primi passi, quando il vescovo Eugenio, lanciando a Dio le domande-sfida, il
grande “perché?” di Giobbe, senza il quale il pensiero umano sara sempre e solo un
gioco intellettuale, maturava affinché la verita lo potesse abbracciare. Percio non si
potra comprendere questa Facolta mai fino in fondo senza guardarla alla luce che ema-
na dal saper soffrire del vescovo Fondatore. Questa luce svela gli elementi essenziali e
distintivi del lavoro per il quale la Facolta ¢ stata da lui eretta.

Permettetemi di citare un frammento del discorso del Padre Abate Lepori: «Il
14 febbraio, mentre sto accanto a lui dopo un lungo silenzio mi dice: “Non & possi-
bile morire cosi!”. “Cosi come?”, gli chiedo. Dopo un altro lungo silenzio: “E’ trop-
po facile; & troppo dolce. E’ come addormentarsi!”. E a piu riprese ripete: “E’ un
mistero!”. Poi, prima di celebrargli la messa in camera, gli chiedo per quale inten-
zione desidera che la celebri: “Per una buona morte!”, e per la prima volta lo vedo
piangere».

Queste lacrime del vescovo Eugenio, oltre ad essere lacrimae rerum, riflettono
I’inizio della medesima beatitudine che Giobbe aveva vissuto dopo aver intravvisto il
destino divino del proprio essere creato da Dio. In lacrimis rerum 1’'uomo diventa la
magna quaestio di Sant’ Agostino, quella domanda-sfida che, lanciata a Dio, costitui-
sce I’essenza stessa della filosofia. Ed ¢ anche in lacrimis rerum che 1’'uomo, raggiunto
dalla risposta divina, comincia a vivere quella difficile beatitudine senza la quale la
filosofia e la teologia saranno soltanto seminate di pula. Le lacrime del vescovo Euge-
nio continueranno ad illuminare il lavoro della Facolta, i cui statuti dicono che «lo
studio si deve coniugare con la preghiera» affinché i professori e gli studenti possano
capire meglio il mistero della persona di Cristo e quello della persona umana. Infatti, il
senso della vita ci raggiunge attraverso la morte.

Negli ultimi tre anni della sua vita, nel suo morire, il vescovo Eugenio divenne
un’epifania del destino divino della persona umana. Egli aderiva ad esso con la fede,
cercando il legame tra il dono dei dolori che lo consumavano e il dono della verita che
in essi lo colmava in modo sovrumano. La sua malattia divenne una cattedra su cui egli
saliva ogni giorno piu coraggiosamente per dire parole forti, sempre di piu aderenti
alla Parola. Su questa cattedra la sua esistenza veniva trasfigurata in una armonia tra la
sobrieta di fronte alle cose vicine, terrestri, e I’entusiasmo per le cose lontane, divine.
Questa armonia ¢ rimasta in noi come vi rimane un’opera sinfonica dopo che sia suo-
nata la sua nota finale. Cultima nota del canto armonioso, nota che ci permette di
godere pienamente 1’esistenza del vescovo Eugenio, ¢ stata eseguita dal popolo stesso
che spontaneamente intono il Credo nel momento in cui sul portone della cattedrale
comparve la bara con le spoglie del suo vescovo. La verita intera della persona umana,
e non solo umana, si rivela nella comunione con le altre persone.

Solo un sordo non sente questo canto. Solo un cieco non vede che gli ultimi tre
anni di prove sono stati i piti fruttuosi nella vita del vescovo Eugenio. La sordita e la
cecita, negando la comunione delle persone, minacciano di morte la societa, perché



StANISLAW GRYGIEL 151

quelli che guardano ma non vedono, ascoltano ma non sentono, non sanno chi essi
stessi siano. Essendo confusi, confondono gli altri.

Per il vescovo Eugenio, la Pontificia Facolta di Teologia rappresentava un punto
di partenza per il pellegrinare verso la verita e il bene senza i quali la vita dell’'uomo
cessa di essere umana, perché cessa di essere raggiunta dal divino. Nel disegno del
vescovo, il significato della Facolta sconfinava dal Ticino, sconfinava perfino dalla
Svizzera. Per lui la nascita della Facolta era ’inizio di un grande lavoro per il futuro
della Chiesa, cioé per il futuro dell’uomo.

La Facolta di Lugano vuole essere universitas professorum et studentium, cioe
una famiglia in cui i professori e gli studenti gia di quasi venti Paesi pellegrinano
insieme verso i luoghi sacri dove sgorgano il vero, il bene ¢ il bello. In essa, 1’'uno aiuta
"altro ad aprirsi alle realta originali e primordiali, alle realta lontane. Studiando, impa-
rano a vivere delle premesse e non delle conclusioni, cioé imparano ad esistere
creativamente. I professori educano gli studenti e gli studenti educano i professori. 1l
loro dialogo assomiglia al dialogo di Abramo e di suo figlio Isacco, che, salendo sul
monte nel paese Moria, laboriosamente cercavano insieme la veritd dell’'uomo. La
novita di questa verita li sorprendeva fino alla fine del loro pellegrinaggio. E’ sui pen-
dii di tali monti e in tali dialoghi che la cultura viene creata.

I Accademia di Lugano, salendo alle origini delle universita per affondare 1i le
proprie radici nel mistero dell’uomo in cui risplende il Mistero di Dio, introduce una
premessa originale nella vita intellettuale della cittd di Lugano, in quella della Svizze-
ra e anche degli altri Paesi. E’ naturale quindi che, come tutto ci6 che ¢ fuori moda, la
Pontificia Facolta di Lugano sorprenda molti e provochi un’opposizione. Se fosse di-
versamente, vorrebbe dire che il suo Fondatore 1’aveva disegnata nel modo in cui gli
stilisti disegnano i vestiti per una sola stagione.

Ci sono tante interferenze atmosferiche che ci impediscono di captare le onde
sulle quali viene trasmesso il messaggio della verita. Domina un concetto di liberta che
ammette come verita soltanto quelle che ciascuno attualmente produce per uso priva-
to. La liberta cosi intesa esclude la categoria del dono come negazione della dignita
della persona umana.

La Facolta di Lugano, fondando il suo lavoro didattico-educativo proprio sul
saper ricevere e donare, rischia di avere una vita non facile. Nella societa di oggi, il
dono & stato dimenticato. Non ¢’¢ allora da meravigliarsi che anche le universita, non
essendo pit luogo di relazioni personali tra professori e studenti, cessano di essere cio
che erano all’inizio. Di conseguenza, le universita non sanno cosa dovrebbero essere.
I maestri vi sono stati sostituiti dai tecnici. I tecnici sanno fare molte cose ma le fanno
insipientemente. I professori non educano gli studenti perché essi stessi non sono edu-
cati. Ridotti a prodotti, anch’essi riducono gli studenti a prodotti, talvolta molto intel-
ligenti, che sapendo produrre con precisione non sanno perd lavorare creativamente,
perché non sono in grado di mirare al sovrumano che non & da produrre. Le universita,
staccando il vero dal bene e il bene dal vero, diventano luoghi della ragione distrutta e
della volonta deviata. I professori e gli studenti, privi dell’ambizione di essere rag-



152 IN MEMORIA DI Mons. EuceNio CoORECCO

giunti dalla verita e di fare disinteressatamente un po’ di bene per gli altri, vengono
devastati dalla solitudine e dalla competizione morbosa. Cosi devastati, fanno cadere
la societa nella spensieratezza tanto pill pericolosa quanto piu razionalisticamente e
scientificamente fondata sul nulla.

La vita spirituale, prima di spegnersi nella societa, muore in sacerdotio, in regno
et in studio, cioé nei sacerdoti, nei governanti e negli intellettuali. La religione ¢ la
cultura, separate dalla vita spirituale, vengono automaticamente politicizzate. L'andi-
rivieni dei politici domina quell’andirivieni al quale i sacerdoti riducono il loro
sacerdotium e gli intellettuali il loro studium. Nella societa il cui ordine ¢ basato piu
sul principio plus vis quam ratio che non su quello plus ratio quam vis, sacerdotium e
studium non hanno la forza per dire «no!» al cattivo regnum. Il risanamento della
societa inizia laddove essa ha cominciato a corrompersi. Esso inizia negli uomini che
mirano in modo generoso alle cose lontane. Uno di loro era il vescovo Eugenio.



