RTLu | (1996) 2, 179-192 179

Les anges, garants de
P’expérience spirituelle
selon saint Thomas d’Aquin

Servais Pinckaers O.P.
Université de Fribourg, Suisse

Les anges reviennent, peut-on dire! On en parle beaucoup aujourd’hui, sauf
chez les théologiens, parait-il. C’est une bonne raison pour nous enquérir de la
doctrine sur les anges contenue dans notre héritage théologique. Une telle recherche
correspond aux besoins spirituels de nos contemporains.

Pour nous mettre en condition, laissons-nous instruire, un instant, par la langue
frangaise. Ne dit-on pas: il travaille comme un ange pour signifier un travail parfait?
Ou encore: il est beau comme un ange; il a une patience d’ange; c’est un ange du
douceur, de pureté. Pensons aussi au magnifique sourire de 1’ange de Reims invitant
le peuple a entrer dans la cathédrale. Ajoutons qu’en wallon, on appelle les fleurs du
myosotis “des yeux d’ange”; telle est la poésie populaire. Mais venons-en a la
théologie.

1. RICHESSE ET PAUVRETE DE LA DOCTRINE THEOLOGIQUE SUR LES ANGES
a. Deux périodes dans I’histoire de la théologie
Une simple enquéte bibliographique sur les auteurs qui ont traité des anges fait

apparaitre un fait historique et culturel massif: d’une part, I’abondance et I’importan-
ce des écrits sur les anges chez les théologiens et les philosophes jusqu’a la Renais-



180 ARTICOLI SCIENTIFICI

sance; d’autre part, a I’époque moderne, la pauvreté de la production, I’absence pre-
sque totale d’écrits originaux et ’occultation du traite des anges en théologie.

Pour percevoir la richesse de la premiére période, il suffit de jeter un coup
d’oeil sur les oeuvres de saint Thomas et sur les sources qu’il exploite.

Dans la fa Pars, le Docteur angélique, qui mérite bien son nom, consacre
deux séries de questions aux anges: -dans le cadre du traité de la création, ou les
anges représentent les créatures purement spirituelles: questions 50 a 64; -dans
1I’étude du gouvernement divin auquel les anges participent, notamment par leur
influence sur les hommes: questions 106 a 114, soit un total de 24 questions et 117
articles. C’est imposant. En outre, en de nombreux autres endroits de la Somme,
Thomas parle des anges spécialement en liaison avec les facultés spirituelles de
I"homme.

Il existe aussi des lieux paralléles importants dans les autres écrits: le Ile livre
des Sentences, dist. 2-11, qui comporte une premiére rédaction du traité; le Ile livre
du Contra Gentes, c. 46-55, et le Compendium theologiae, dans le cadre de la
création et de la distinction des créatures; les questions disputées De substantiis
separatis, avec de multiples opinions et réponses, et le De FVeritate qui traitent de
I’ordre de la connaissance. Il ne faut pas oublier non plus les Commentaires bibligues
sur Colossiens c. 1 (lect. 4) et Ephésiens c. 1 (lect. 7), ni la prédication sur 1’ Ave Ma-
ria, 4 la fin de la vie de Thomas, partant de I’idée que le récit de I’ Annonciation est le
seul endroit dans I’Ecriture ou un ange salue un étre humain, une femme, pour
reconnaitre sa supériorité dans la grace'.

Les sources de la doctrine de saint Thomas sont également riches. On peut les
diviser en sources chrétiennes et philosophiques.

La premiere des sources chrétiennes est évidemment ’Ecriture avec les
nombreux passages de I’ Ancien et du Nouveau Testament qui relatent 1’intervention
des anges dans |’histoire du salut, notamment dans le mystére de I’Incarnation et de la
Rédemption, et particuliérement les passages des épitres aux Colossiens et aux
Ephésiens qui nomment différentes catégories d’anges.

Dans la tradition théologique, il convient de citer en premier lieu saint
Augustin dont la doctrine fut transmise a la scolastique par Pierre Lombard; Denys
I’ Aréopagite ensuite qui, dans La hiérarchie céleste, décrit les trois hiérarchies
angéliques comme dérivant de la théarchie divine qu’elles imitent, et comme formant
une hiérarchie sacerdotale dans 1’ordre de I’illumination; enfin saint Grégoire le
Grand qui, dans les Morales sur Job, expose une distinction des trois ordres
angéliques concurrente de celle de Denys (cfr. la pars, q. 108, art. 6). Thomas
n’ignore pas non plus la riche angélologie des Péres orientaux, dont saint Jean
Damasceéne présente une synthése.

! Cfr. notre livre La Grice de Marie, Mediaspaul, Paris, 1989.



Servals PiNckaers O.P. 181

Parmi les commentaires de Pierre Lombard, au 13e siécle, notons les plus
importants: celui de saint Bonaventure qui met en relation les neuf ordres de la
hiérarchie angélique avec les degrés du progres dans la vie spirituelle, et celui de
Duns Scot qui fait la critique de Thomas et rapproche les anges des hommes en leur
attribuant les mémes facultés spirituelles et une connaissance ¢galement progressive.

Les sources philosophiques sont plus nombreuses qu’on ne penserait. Thomas
lui-méme a écrit: «Non seulement les saints Docteurs, mais tous les philosophes qui
ont reconnu I’existence de substances incorporelles. ont admis aussi que les anges
interviennent dans la direction des étres corporelsy» (fa pars, q. 110, art. 1). Dans la li-
ste, Platon arrive en premiére place: il reconnait que les substances immatérielles
exercent une influence immédiate sur les corps sensibles (ibid., ad 3). Aristote limite
Pintervention des anges aux corps célestes et, pour une fois, Thomas se sépare
explicitement de lui (ibid., ad 2). Avicenne, témoin de la tradition musulmane, propo-
se une voie médiane: une seule substance, 1’intellect agent, préside a tous les corps
inférieurs. Pour Averroés, qui n’est pas mentionné a cet endroit, 1’illumination par les
substances séparées se fait au moyen de I’intellect agent, unique pour tous les
hommes.

A 1’époque moderne, par contre, on constate un désintérét croissant des
théologiens envers 1’angélologie. Sans doute Suarez, au 16e siecle, écrira-t-il un long
traité sur les anges ou il s’efforce de concilier Thomas et Duns Scot, tout en inclinant
dans le sens de ce dernier. Au siécle suivant, Denis Petau, également jésuite, écrira
encore un De angelis dans une étude plus historique que théologique. A partir de 13
les manuels de théologie se contenteront de transmettre, a leur maniére schématique,
la doctrine devenue classique. Lintérét pour les anges ne restera vivant que dans la
piété populaire.

Il convient de relever une surprise cependant. Elle nous vient de Karl Barth qui
renouvelle la théologie des anges dans la ligne du luthéranisme. Mais il en limite
strictement la théologie au donné de 1’Ecriture, en écartant tout ce qu’a pu ajouter la
spéculation philosophique du moyen age sur la nature et les propriétés des anges.

Apres Vatican II, on peut distinguer deux courants parmi les théologiens
catholiques. Selon Renzo Lavatori, la majorité maintient la validité substantielle de la
doctrine sur les anges, tout en étant conscients du besoin d’une réflexion critique
(sont cités M. Seemann, J. Auer et G. Gozzolino). D’autres, notamment sous
I'influence de Bultmann, rejettent la doctrine traditionnelle sur les anges et les
démons, jusqu’a nier leur existence personnelle; ils la réduisent a des symboles de
I’amour divin et du péché humain® (sont cités H. Haag, H. Kiing, P. Schoonenberg et
d’autres).

? Cfr. R. Lavatori, Gli angeli, Milano, 1991, pp. 213 ss.



182 ARTICOLI SCIENTIFICI

b. Un essai d’explication

La constatation que nous venons de faire mérite un instant de réflexion, car elle
nous place devant un probléme majeur: comment expliquer que la doctrine sur les
anges constitue une composante culturelle si considérable jusqu’a la Renaissance, en
philosophie comme en théologie, tandis qu’a 1’époque moderne, la considération des
anges devient marginale et est menacée de disparition, méme en théologie?

Pour y répondre, on peut partir d’un phénoméme paralléle: la séparation qui
s’est produite, vers le 15e siecle, entre la théologie spéculative et la mystique, entre la
réflexion théologique et I’expérience religieuse. On peut penser que la considération
des anges est liée a ’expérience religieuse, ce qu’indique le maintien de la place des
anges dans la liturgie et la dévotion, et qu’une théologie ou domine la logique
rationnelle sera inévitablement conduite 4 une baisse d’intérét pour les anges, faute
d’une base expérimentale suffisante.

De toute fagon, notre constatation manifeste un changement culturel profond
qui s’est accompli aux temps modernes. Pour les “anciens” (appelons-les ainsi, méme
s’ils peuvent parfois nous étres plus proches que des contemporains), I’expérience
qui fournissait la base de la pensée philosophique et théologique, était d’ordre moral
et spirituel, ¢’est-a-dire I’expérience intérieure que 1’homme acquiert par son action,
dans sa vie personnelle ouverte & Dieu et aux réalités spirituelles. Pour les
“modernes”, avec 1’avenement du cartésianisme et des sciences expérimentales,
I’expérience de base devient I’expérience sensible, extérieure, ramenée a 1’espace et
au temps, mesurable mathématiquement. D’une expérience humaine et spirituelle,
nous passons a une expérience matérielle et quantitative sur le modéle de
I’expérience physique.

II en résulte un changement profond dans la perception du réel et dans la
conception du monde. Désormais le réel n’est plus d’ordre spirituel; il s’identifie de
plus en plus a la matiére et & ce qui lui est réductible. On en vient & déclarer
inconnaissable, sinon irréel, tout ce qui dépasse 1’expérience sensible, les
“phénomeénes”, comme dira Kant. Dans un univers ainsi congu, il n’y a évidemment
pas de place pour de purs esprits comme les anges, ni pour Dieu, d’ailleurs, ni non
plus pour I’esprit ou pour ’ame dans I’homme. Pris dans un univers matérialisé,
I’homme est menacé d’asphyxie spirituelle.

La question des anges a donc partie liée avec la dimension spirituelle et morale
de I’homme. S’il en est ainsi, les anges ne pourraient-ils nous aider aujourd’hui &
recouvrer une respiration spirituelle normale.

A ce changement au niveau de I’expérience, s’ajoute une modification du
centre de perspective général: pour les “anciens”, tout en étant profondément
humaine, la perspective était théocentrique, en ce sens du moins que I’homme était
congu comme ouvert a la divinité et trouvait son accomplissement dans la
contemplation de la Cause premiére. Ce théocentrisme sera évidemment renforcé par
la théologie chrétienne. Dans ce cadre, les anges avaient leur rdle a jouer comme



Servals PiNckaers O.P. 183

intermédiaires entre I’homme et Dieu, quelle que soit I’importance du réle qui leur
était accordé: comme intermédiaires nécessaires dans une émanation de type
gnostique, comme moteurs des sphéres célestes, a la maniére d’ Aristote, ou comme
serviteurs de la Parole en vue du salut de I’homme.

Chez les “modernes”, la perspective devient radicalement anthropocentrique
au point d’entrainer souvent une opposition entre I’homme et Dieu: la disparition de
Dieu semble étre la condition de ’apparition de I’homme et de son accomplissement.
Ou bien la création et le gouvernement du monde relévent de Dieu, ou bien ils sont
I’oeuvre de I’homme gréace a sa science et & son travail. Ce qu’on accorde a Dieu est
enlevé a I’homme et vice versa. Dans une pensée ainsi centrée sur I"homme, sur sa
domination de la matiére grice a la technique, il n’y a plus de place ni de fonction
pour les anges. On les considérera comme de dangereuses illusions, du méme ordre
que I’4me et les autres facteurs spirituels. D’un mot, on pourrait dire: comment faire
entrer un ange dans une machine, dans un ordinateur? Etant incontrdlable, son
intervention fausserait tout le mécanisme.

Reprenons, a présent, notre question: est-ce que notre étude de la doctrine sur
les anges, dont saint Thomas est un témoin classique, ne pourrait pas nous aider a
redécouvrir la dimension spirituelle de la vie humaine et a trouver réponse aux
questions de cet ordre qui échappent aux sciences positives et aux techniques?
Lintérét actuel pour les anges, exprimé dans de nombreuses publications et
représentations, est le signe d"un nouvel éveil au sens des réalités spirituelles, d’un
besoin causé par I’insatisfaction ol nous laisse la société de consommation. La
science positive et la technique ne peuvent y répondre seules, quelles que soient leurs
prouesses.

2. LA DIFFERENCE ENTRE L’ INTELLIGENCE ANGELIQUE
ET LA RAISON HUMAINE

a. Les questions sur les anges dans les oeuvres de saint Thomas

Pénétrons maintenant dans la doctrine de saint Thomas. Parcourons d’abord les
questions qu’il consacre aux anges. Comme nous I’avons vu, il les divise en deux
groupes placés, 1’'un, dans I’étude de la création et 1’autre, dans I’exposé du
gouvernement divin.

Le premier groupe compte quatre séries de questions: 1. La substance ou natu-
re des anges comme creatures purement spirituelles et leurs rapports avec les corps,
notamment dans le mouvement local (qq. 50-53); 2. Lintelligence des anges et leur
mode de connaissance (qq. 54-58); 3. La volonté des anges et I’amour qui en procede
(qq. 59-60); 4. La création des anges dans leur état de nature et dans I’appel a la
gloire, avec la question du péché et des démons (qq. 61-64).



184 ARTICOLI SCIENTIFICI

Le second groupe de questions se divise en trois parties: 1. Laction de I’ange
sur les autres anges: I’illumination, la hiérarchie des bons anges et des démons (qq.
106-109); 2. La présidence des anges sur le monde corporel (q. 110); 3. Laction des
anges sur les hommes: leur influence, leur mission, les anges gardiens, I’assaut des
démons (qq. 111-114).

Saint Thomas reviendra sur la question des anges en de nombreux endroits de
la Secunda Pars. Dans la Ia-Ilae: les anges ne peuvent procurer la béatitude (q. 3, art.
7); les démons sont causes du péché (q. 80). Dans la [/a-Ilae: la foi des anges et des
démons (q. 5, art. 1 et 2); la charité des anges (q. 25, art. 10 et 11); leur intervention
dans la tentation et le péché originel (q. 165); leur role dans la prophétie (g. 172).

Dans la Tertia Pars, il traite des anges en relation avec la grace capitale du
Christ (q. 8, art. 4); dans une comparaison avec la science infuse du Christ (q. 11, art.
4). Est étudiée aussi I’intervention des anges dans la vie du Christ: 4 I’ Annonciation
(g. 30, art. 2); lors de la Nativité (q. 36, art.5); dans ses miracles (q. 44, art. 1), a
propos de I’ Ascension (q. 57, art. 5).

Enfin, dans de nombreux passages de la Somme, Saint Thomas use de la
comparaison avec les anges pour décrire les activités spirituelles de I’homme.

La doctrine sur les anges occupe donc une place importante dans la synthése
théologique construite par le Docteur angélique. On ne peut la négliger, si on veut lui
étre fidele.

Par ailleurs, on peut remarquer que saint Thomas n’a pas posé la question de
I’existence des anges: «an sit angelus?». Il ’effleure bien au début de son étude:
«utrum sit aliqua creatura omnino spiritualis et penitus incorporea» (la pars, q. 59,
art. 1); mais la pointe de la question réside dans le refus de la composition matiére et
forme chez les anges, soutenue par la tradition augustinienne et par le philosophe juif
Avicebron. Thomas n’ignote cependant pas ’opinion de certains philosophes
anciens, rapportée par Aristote, qu’il n’y avait pas dans le monde d’autres étres que
corporels («nullum ens esset nisi corpus»). Il y ajoute la mention des Sadducéens
prétendant qu’il n’existait pas d’esprit (dcfes 23,8). Il se contente de leur opposer
cette raison: le fait que 1’intelligence soit supérieure aux sens montre raisonnablement
qu’il existe des réalités incorporelles, uniquement connaissables par I’intelligence. Il
est clair que pour lui, comme pour la tradition chrétienne et philosophique qui
nourrissait sa réflexion, I’existence des anges n’était pas en cause. Elle était une
composante de |’expérience spirituelle commune.

b. L'étude de I'intelligence angélique

Dans ce vaste ensemble des questions sur les anges, il nous faut a présent
choisir le point ou porter notre recherche. Nous nous laisserons guider par Saint
Thomas lui-méme en nous demandant pour quelle raison il a pu s’intéresser a ce
point aux anges: dans les deux grands traités qu’il leur consacre dans la Somme, il
exploite largement le vaste matériel fourni par la tradition et en propose une



ServAIs PiINckaErs O.P. 185

organisation nouvelle, adoptant sur de nombreux points des positions originales qui
feront de cette oeuvre un classique.

La réponse ne fait guére de doute: la traité des anges offre 4 Thomas ’occasion
d’étudier I’intelligence dans ce qu’elle a de plus élevé, de plus spirituel, et d’éclairer
ainsi le mouvemment de I’intelligence humaine en quéte de vérité, de sagesse. Il base
cette recherche sur un principe hiérarchique qui dirige sa vision du monde créé: ce
qui est le plus haut dans un ordre inférieur confine toujours a ce qui occupe le dernier
degré dans I’ordre supérieur. Ce principe, emprunté a Denys 1’ Aréopagite, est pour
lui I’expression de la sagesse divine, source et fin de toute connaissance. Il s’applique
aux différents ordres angéliques, ainsi qu’aux relations de I’homme avec les anges.
On le retrouve dans les rapports entre les corps terrestres et les corps célestes, comme
dans le passage des créatures non rationnelles, plantes et animaux, a I’homme (/a
pars, q. 58, art. 3; q. 108, art. 6; De Veritate, q. 8, art. 15; q. 15, art. 1). Le sommet de
la connaissance humaine consiste donc dans une certaine participation a la
connaissance angélique.

¢. La raison et l'intuition

Nous voici a pied d’oeuvre. La question est de déterminer le mode et les
procedés de I’intelligence chez I’ange et chez I’homme: qu’est-ce qui distingue
I'intelligence angélique de I’intelligence humaine et rapproche cependant celle-ci de
celle-1a?

La question primitive, déja présente dans le Commentaire des Sentences, était:
«utrum angelus possit simul multa intelligere?». Est-ce que I’ange peut connaitre
simultanément des choses multiples, grice a une perception simple, alors que nous ne
les atteignons que séparément? La question s’est précisée dés le De Veritate; est-ce
que les anges connaissent discurrendo, en progressant d’une connaissance a une autre
sur le mode du raisonnement (q. 8, art. 15; la pars, q. 58, art. 3)? Elle a été complétée
dans la Somme: I’intelligence angélique procede-t-elle componendo et dividendo, en
formant des phrases composées d’un sujet et d’un prédicat (la pars, q. 58, art. 4)?

Ces questions ont leur paralléle dans 1’étude de l’intelligence humaine:
pouvons-nous comprendre simultanément plusieurs choses (/a pars, q. 85, art. 4)?
Notre intelligence connait-clle componendo et dividendo (ibid., art. 5)? Elles ont leur
base dans une question fondamentale: la raison est-elle une faculté différente de
Vintelligence (De Veritate, q.15, art. 1; la pars, q. 79, art. 8)? Lintérét se porte ici sur
la distinction entre la raison et I’intelligence au sein d’une méme faculté.

Ecoutons saint Thomas: sa réponse parait simple, mais elle est riche de
contenu.

Il nous rapporte a notre expérience. Chomme acquiert ses connaissances
discurrendo, par un mouvement de I’intelligence qui progresse en passant d’une
connaissance a 1’autre. Cela se fait par le moyen du raisonnement qui déduit des
conclusions a partir de principes, ou encore par la recherche des composantes et des



186 ARTICOLI SCIENTIFICI

accidents d’une réalité pergue. Ce travail s’exprimera dans le langage humain, dans la
phrase, dont la structure essentielle est constituée par attribution du prédicat au
sujet. On pourrait dire que 1’intelligence humaine progresse par morceaux; elle avan-
ce pas a pas, par propositions successives.

Cette quéte de la vérité a cependant pour origine une forme de connaissance
d’un niveau supérieur: I’intuition des premiers principes, dont 1’habitus s’appelle
Vintellectus, pour la raison spéculative, et la syndérese pour la raison pratique. Toute
connaissance humaine, toute science, toute recherche ou délibération trouve sa source
et sa fin, son commencement et son achévement, dans cette lumiére originelle de
I’intelligence qui nous procure le sens du vrai et du bien; elle se diffuse a travers tous
les raisonnements et les ordonne & une connaissance plus parfaite de la vérité.

C’est par ce sommet de la connaissance humaine, I’intuition des premiers
principes, que notre intelligence touche a I’intelligence angélique et que nous
pouvons en deviner les propriétés. L’ange, en effet, posséde une intelligence si
puissante et pénétrante qu’il n’a pas plus besoin du raisonnement qui compose et di-
vise, qui analyse et synthétise, que du discours. Son intelligence est simple et directe:
il pergoit immédiatement ce que contient sa connaissance naturelle, toutes les
conclusions qu’on peut tirer d’un principe, les virtualités renfermées dans une idée,
les composantes attribuables a un sujet. Seules lui échappent les réalités surnaturelles.
L’ange n’est donc pas astreint au raisonnement, au syllogisme ou au discours. 1l est
néanmoins parfaitement capable de comprendre nos raisonnements et de suivre nos
discours, mais d’une maniére intuitive. On pourrait dire que chaque ange a du génie
et rapprocher son mode de connaissance de celui que saint Thomas attribue, en
s’appuyant sur le Philosophe, a ceux qui sont mus par I’Esprit Saint: «Les hommes
mus par un instinct divin n’ont pas a délibérer selon la raison humaine, mais doivent
suivre leur instinct intérieur, parce qu’ils sont mus par un principe meilleur que la
raison humaine» (la-Ilae, q. 68, art. 1). Notre Docteur comparera ces deux modes de
connaissance, humain et angélique, au mouvement vers la vérité et au repos dans sa
jouissance, ce dernier étant a la fois I’origine et la fin de la recherche de la vérité (Ja
pars, q. 79, art. 8).

La différence entre ces deux modes de connaissance s’exprimera par deux
termes: 4 la suite de Denys, Thomas nommera la connaissance propre a I’homme
rationnelle parce qu’elle est caractérisée par le raisonnement. La connaissance
angélique sera qualifiée d’intellectuelle parce qu’elle procéde selon le mode de la
pure intelligence, comme une appréhension simple et immediate de la vérite (fa pars,
g. 58, art. 3; q. 79, art. 8).

La raison de cette différence réside dans la faiblesse de la lumiére intellectuelle
chez ’homme et dans la plénitude de cette lumiére chez ’ange. Uhomme doit
avancer pas a pas vers la vérité, tandis que I’ange y parvient avec la rapidité de la
lumiére, dans I"immédiateté spirituelle. Cependant le progrés de I’homme, si lent
soit-il, ne pourrait s’accomplir sans une étincelle de cette lumiére directe qu’est la
connaissance des premiers principes de la veérité et du bien. Comme le dit saint



Servals PiINckaErs O.P. 187

Thomas, quoiqu’elle procéde par composition, notre raison, ayant en elle quelque
chose de la nature simple (de Dieu) selon le rapport de I’image a I’exemplaire, est
capable d’accomplir un acte simple, comme la saisie de la quiddité des choses, ce qui
reléve de I'intelligence, et des actes composés, comme d’accorder le prédicat au sujet
et de tirer par le raisonnement les conclusions des principes, ce qui reléve de la raison
(De Veritate, q. 15, art. 1, ad 5).

La raison humaine travaille donc 4 deux niveaux: par le raisonnement, qui est
son mode propre, et par ’intuition qui ’apparente au mode de connaissance de
I’ange. Remarquons cependant qu’on ne peut nullement séparer I’intuition du
raisonnement, car en elle réside la source de la lumiere qui se propage et se réfracte
dans les raisonnements et les propositions. Dans notre expérience, il n’existe pas de
raisonnement sans une certaine intuition, ni d’intuition en dehors de tout
raisonnement. C’est par cette intuition originelle s’effectuant dans la profondeur de
toute connaissance vraie que nous pouvons deviner ce que peut étre la connaissance
angélique.

d. Le raisonnement et I'idée dans la Somme théologique

Pour tacher de mieux saisir la portée de la doctrine de saint Thomas, en lien
avec notre experience de la vie intellectuelle et spirituelle, prenons comme exemple
son oeuvre majeure, la Somme théologique, et considérons-la dans 1’optique que
notre docteur nous propose lui-méme quand il étudie les oeuvres de Dieu dans la
création. Le rapport de Dieu a "univers qu’il a créé est comparable, écrit-il, a celui de
I’artisan ou de I’architecte a son oeuvre, «sicut artifex ad artificiatay». Aussi la raison
créatrice, dans la sagesse divine, peut-elle étre qualifiée d’un art, ou d’exemplaire, de
modele, ou encore d’idée (cft., la-Ilae, q. 93, art. 1: définition de la loi éternelle; Ia, q.
45, art. 6: création par le Pére comme «artifex», par le Verbe comme «in intellectu
conceptumy», par le Saint-Esprit comme amour). De méme saint Thomas est
I’architecte de son oeuvre théologique, s’efforgant de décrire et de reproduire dans
son discours écrit et raisonné 1’oeuvre méme de Dieu dans la création, le
gouvernement providentiel et la Rédemption. La Somme veut étre une image de
I'oeuvre divine comme les cathédrales du 13e siécle furent des reproductions
architecturales de ’univers et de I’histoire sainte.

Si nous considérons la Somme de théologie, nous y voyons clairement
apparaitre les deux niveaux d’intelligence que nous avons distingués. Le premier
aspect est manifeste: la Somme est le chef d’oeuvre du raisonnement scolastique qui
deduit les conclusions et les reconduit a leurs principes, qui analyse, divise et compo-
se, qui examine dialectiquement toute opinion pour en extraire la parcelle de vérité
utile pour la progression de "esprit. Le langage est lui-méme fonciérement rationnel,
faisant abstraction des connotations sensibles ou imaginatives du vocabulaire courant
ou littéraire. Parmi les oeuvres théologiques ou philosophiques, il en est peu qui lui
soient comparables par la rigueur et I’ampleur du raisonnement, sinon, dans une



188 ARTICOLI SCIENTIFICI

certaine mesure, 1’ Ethique géométrique de Spinoza. Mais la différence est grande: la
Somme ne nous enferme pas dans un systéme purement rationnel; elle maintient tous
ses raisonnements ouverts au mystére du Christ proposé par la foi, préts ainsi a un
dépassement ou I’intelligence angélique aura son role a jouer au service de la Parole.

Et voici le second aspect qu’on a moins releve. A I’origine de la Somme se tient
I’intelligence des premiers principes prenant la forme d’une certaine “idée”
architectonique, d’un modeéle de I’oeuvre formé dans I’esprit de son auteur. Une telle
idée est dynamique. Elle contient I’oeuvre en germe; elle I’inspire et dirige tout le
travail de la raison pour le conduire vers sa perfection: la pleine transcription de
I’idée. Dans le pénible enfantement de I’oeuvre, I’idée féconde le labeur de la raison
et lui procure 1’¢lan intellectuel, le souffle spirituel.

Lidée est également synthétique: c’est elle qui rassemble tous les
raisonnements et les parties de [’oeuvre, leur imposant une ordonnance qui les relie
harmonieusement les uns aux autres. Tel sera le plan de la Somme exposé dans les
prologues qui font concorder les moindres parties de cette construction avec
I’ensemble, sans aucune redite.

Or, I’idée architecturale d’une telle oeuvre n’est pas le résultat de la chaine des
raisonnements qu’elle contient. Elle en est plutot la source lumineuse présente d’un
bout a ’autre du travail de composition. Elle n’est pas le résultat d’un syllogisme,
mais la lumiére qui opére la synthése entre les prémisses et les conclusions, entre le
sujet et les prédicats. Elle manifeste sa supériorité par son mode d’apparition a
I’esprit. Nous pouvons ici recourir a notre expérience dans la composition d’un
travail intellectuel, livre, article, thése ou conférence. A la différence des
raisonnements et des recherches parfois longues qui ont pu la préparer, I’idée jaillit
brusquement, instantanément, et transforme d’un seul coup notre champ
d’investigation, mettant partout un ordre que nous recherchions vainement. L'idée se
manifeste comme une étincelle ou comme une petite bulle lumineuse émergeant au-
dessus de ’eau, au-dessus de la matiére étudiée, qu’elle illumine et réorganise
enticrement.

Ainsi la Somme est-elle I’expression d’une Idée extraordinairement puissante
dans sa capacité architecturale et dans son déploiement. Elle est particuliérement
tangible dans les parties les plus originales de I’oeuvre. Citons comme exemple, le
traité des anges exposé dans une vision renouvelée, celui de la béatitude placé a la
base de la morale et composé a la lumiere des béatitudes évangéliques, 1’ organisation
des vertus associ¢es aux dons du Saint-Esprit, la définition de ces dons, le traité des
lois culminant dans la définition de la Loi nouvelle comme la grice du Saint-Esprit,
I’étude de la vie du Christ dans son mystere rédempteur. Sous un langage presque
trop objectif, on sent qu’est a I’oeuvre dans ces textes la force d’une Idée novatrice,
créatrice.

Dans le méme ordre, nous pouvons ranger la connaissance par connaturalité
que saint Thomas attribue a chaque vertu, particulierement a la charité, génératrice de
la sagesse, et a la prudence, vertu du discernement concret. Or, une telle connaissance



Servals Pinckaers O.P. 189

ne se forme pas non plus par le moyen du syllogisme, comme s’acquiert la science,
mais par le contact avec le réel qui forme en nous I’expérience droite et nous rend
capables de juger intuitivement et sirement de ce qu’il convient de faire. Une telle
perception ne nuit nullement 4 la réflexion ni au raisonnement, bien au contraire. La
encore nous avons affaire a un mode de connaissance synthétique, de type intuitif, ou
le raisonnement intervient comme une préparation dans la recherche et comme un
déploiement dans |’expression.

Notre vie intellectuelle comporte donc deux niveaux, deux modes de
connaissance imbriqués 1’un dans I’autre. A la suite de saint Thomas, on peut appeler
’un, I’ordre de la raison raisonnante et, 1’autre, celui de I’intelligence intuitive. Ils se
retrouvent dans tout travail intellectuel, qu’il soit scientifique ou pratique, comme
dans le cours de la vie spirituelle.

C’est évidemment au niveau de D'intelligence intuitive qu’il faut placer
I’intervention des anges lorsqu’ils sont pour nous les porteurs de la Parole de Dieu et
nous révelent I’Idée et les desseins de Dieu sur nous. Leur parole est bréve et dense,
quand elle nous est dite intérieurement, comme un trait de lumiére qu’une petite
phrase suffit & formuler; mais elle est assez puissante pour changer et diriger toute
une vie et I’inscrire dans la vie et ’histoire de I’Eglise. Tel fut le message de I’ange
de I’ Annonciation a2 Marie et a Joseph, ou la Parole de I’ange de la Résurrection aux
femmes devant le tpmbeau vide.

e. La séparation moderne entre la raison et ['intelligence

Tout cela est bel et bon; mais nous voici replacés devant notre probléme face
aux sciences et a la philosophie moderne. En effet, ce qui caractérise le rationalisme,
n’est-ce pas d’avoir identifié la science avec I’oeuvre de la raison raisonnante et de
I’avoir séparée, par principe et par méthode, de ’ordre de Iintelligence intuitive,
synthétique, spirituelle, ot la connaissance n’est pas démontrable par le seul
raisonnement?

La coupure apparait clairement dans le Discours sur la méthode de Descartes.
Pour connaitre la vérité et surmonter le doute, Descartes veut procéder par de
«longues chaines de raisons, toutes simples et faciles», a la maniere des géometres.
Construites «en commengant par les objets les plus simples et les plus aisés a
connaitre», ces chaines doivent étre vérifiées par «des dénombrements si entiers et
des revues si générales» qu’on soit «assuré de ne rien omettrex». Et voici la coupure;
elle est le résultat du premier précepte de la méthode: «Ne recevoir jamais aucune
chose pour vraie que je ne la connusse évidemment étre telle». I’évidence étant ici
conditionnée par les chaines de raisons, ce qui ne peut étre soumis a ce type de
raisonnement ne pourra jamais étre regu pour vrai, ni entrer dans cette science
rationnelle. Tel sera le cas de tout ce qui reléve de ’intuition.

Apres Descartes, la science se développera surtout grice a I’emploi de la
méthode expérimentale; mais les principes du rationalisme cartésien subsisteront et



190 ARTICOLI SCIENTIFICI

seront appliqués dans tous les domaines, faisant reculer d’autant 1’intelligence
intuitive. Ceci ne veut pas dire que ’intuition ne jouera aucun role dans 1’élaboration
des sciences, y compris dans les mathématiques. Les savants qui réfléchissent sur leur
expérience le reconnaitront. Mais la science qu’il pratiquent ne leur fournira pas les
catégories mentales et verbales nécessaires pour rendre compte de I’intuition et lui
faire une juste place. Bien plutdt, leur conception rationaliste les poussera a tenter de
remplacer ’intuition en lui substituant des formules mathématiques et des procédés
techniques.

Pour exprimer les choses d’une fagon simple, reprenons ’exemple de
I’ordinateur, chef d’oeuvre de la technique moderne. On peut mettre la Somme
théologique, toutes les oeuvres de saint Thomas méme, sur ordinateur, comme
n’importe quel autre texte. Mais jamais on ne pourra introduire dans un programme
d’ordinateur 1’Idée qui a construit la Somme et qui peut encore rendre son texte
vivant, lumineux et inspirateur pour ses lecteurs aujourd’hui. Seule I’idée spirituelle
peut faire vraiment comprendre un texte au sens de prendre, de saisir ensemble avec
1’auteur, ou encore au sens claudélien de connaitre ou naitre avec, de telle sorte que
I’idée redevienne féconde dans I’esprit du lecteur. Lordinateur ne peut fournir que de
la matiére; il ne peut transmettre ce qui est de I’ordre de I’esprit. Il ne nous donnera
jamais I’idée qui préside a la composition d’un article ou d’une conférence; nous
devons la tirer de nous-méme. A fortiori ne peut-on faire entrer un ange dans un
ordinateur, car I’ange n’a pas de corps, de matiére, selon saint Thomas; il ne peut
donc non plus étre lié a un texte. Cange est insaisissable par nos instruments, comme
I’ame, d’ailleurs; il souffle ot il veut, a la maniére de I’Esprit Saint. Avec lui tout le
domaine spirituel est en cause, face au monde de la machine.

Nous terminerons sur une remarque bréve et importante. Dans leur visée a
’objectivité, les sciences modernes présupposent une séparation, sinon une
opposition, entre le sujet et I’objet. Le sujet humain doit s’effacer pour qu’apparaisse
’objet soumis & 1’observation. Les sciences sont ainsi tournées vers 1’extériorité. Or
I’intelligence intuitive dont nous parlons provient d’une lumiére qui jaillit de
I’intérieur de I’homme, du fond de son esprit et de son coeur. La connaissance par
connaturalité, donnée par la vertu, est liée a ’expérience personnelle; elle est
essentiellement subjective, en ce sens. Il existe bien des choses qu’on ne peut
vraiment comprendre si on ne les a vécues, dans la veérité et la droiture. Ainsi les
vertus, intellectuelles et morales, naissent-elles de notre expérience active. Cette
différence risque d’approfondir la séparation entre la raison raisonnante et
I’intelligence, entre le domaine des sciences et celui de la sagesse spirituelle qui
s’exprime notamment dans la théologie.

Des lors, notre tdche ne consisterait-elle pas aujourd’hui a rétablir des liens
judicieux et solides entre la science et la sagesse, en remettant en valeur la dimension
spirituelle qui subsiste dans I’esprit et le coeur de tout homme, y compris des savants,
en rendant a I’intelligence intuitive les termes et les catégories dont elle a besoin pour
nous parler et nous éclairer? C’est dans cette tdche que la doctrine sur les anges peut



Servals PiNckaers O.P. 191

nous montrer le chemin, dans un regard de I’intelligence s’élevant vers son sommet et
vers ses sources, dans un regard du coeur aussi montant vers Dieu dans la priere, s’il
est vrai que les anges, selon la tradition et I’expérience chrétienne, nous transmettent
la Parole de Dieu et portent vers lui nos demandes. On pourrait également dire que
les anges nous aident, selon 1’Evangile, a recouvrer notre regard d’enfant sur le
monde et sur Dieu (Mz 18,10; 19,14). Ainsi sont-ils auprés de nous les serviteurs, les
éveilleurs et les dispensateurs de la lumiére intellectuelle. Dans cette mission,
n’auraient-ils pas un role spécial a jouer aupres des théologiens, comme aupres de
tous ceux qui ont regu la mission de dispenser I’Evangile?

Cette réflexion sur les anges a la lumiére de saint Thomas pourrait étre
considérée antimoderne. En réalité, la théologie des anges n’est ni antimoderne, ni
postmoderne; il faudrait plutét la dire “transmoderne”, comme elle fut jadis
“transancienne”, s’il est vrai que l’intelligence angélique dépasse la nbtre,
specialement quand elle nous transmet la Parole de Dieu qui surpasse toute
intelligence. C’est pourquoi les anges peuvent nous aider a retrouver le sens du
mystére: le mystére de la nature, comme 1’oeuvre de Dieu, et le mystére du salut
révélé dans le Christ. Ainsi les anges ont-ils a remplir aupres des théologiens, comme
aupres de tout chrétien, une mission d’illumination.

Riassunto. Quanto alla dottrina degli angeli, si possono distinguere due
grandi epoche: nell’antichita e nel medioevo lo studio degli angeli occupa un
posto importante a livello filosofico e teologico, come attestano le 24 questio-
ni dedicate agli angeli nella Somma Teologica di san Tommaso. In epoca mo-
derna si nota, al contrario, una crescente mancanza di interesse degli stessi te-
ologi per I’angelogia. Questo fatto storico ¢ indice di un profondo cambiamen-
to culturale: dal predominio dello spirituale si passa ad una scienza inchiodata
ai fenomeni di ordine sensibile e materiale. Una riflessione sugli angeli non
potrebbe forse aiutarci a sorpassare i limiti del razionalismo ereditato da
Cartesio per ritrovare il senso e I'importanza dell’intelligenza intuitiva, attra-
verso la quale I’'uomo raggiunge, in una certa misura, ’intelligenza angelica?




192 ARTICOLI SCIENTIFICI

Résumé. Concernant la doctrine sur les anges, on peut distinguer deux
grands périodes: dans I’antiquité et au moyen-age, 1’étude des anges occupe
une place importante, en philosophie et en théologie, comme en témoignent
les 24 questions consacrées aux anges dans la Somme théologique de saint
Thomas. A 1’époque moderne, on constate, au contraire, un désintérét
croissant des théologiens eux-mémes pour I’angélologie. Ce fait historique est
I’indice d’un profond changement culturel: de la prédominance de la saisie du
spirituel on est passé a une science rivée aux phénoménes d’ordre sensible et
matériel. Une réflexion sur les anges ne pourrait-elle pas nous aider a dépasser
les limites du rationalisme hérité de Descartes pour retrouver le sens et
I’importance de I’intelligence intuitive par laquelle I’homme rejoint, dans une
certaine mesure, 'intelligence angélique?

Summary. With regard to the doctrine on angels we can distinguish two
main periods. In antiquity and during the Middle Ages the study of angels had
an important place, in philosophy and in theology. The 24 questions dealing
with angels in the Summa Theologiae of St. Thomas are a witness to this. In
the modern era, by contrast, we can note a growing lack of interest among
theologians themselves regarding the theology of angels. This historical fact is
a sign of a profound cultural change. From the predominance of the grasp of
the spiritual we have passed to a scientific knowledge rooted in the
phenomena of a perceptible and material order. Could it not be that a
reflection on angels would help us to overcome the limits of the rationalism
inherited from Descartes and so recover the meaning and importance of
intuitive intelligence through which man could return, in a certain sense, to the
angelic understanding?

Inhaltsangabe. Was die Engellehre betrifft, so kann man zwei grofie
Epochen unterscheiden: im Altertum und Mittelalter nahm die Beschiftigung
mit den Engeln einen breiten Raum ein, sowohl in der Philosophie als auch in
der Theologie. Davon zeugen auch die 24 quaestiones in der Summa
Theologiae des hl. Thomas von Aquin. Im Neuzeit stellt man ein wachsendes
Desinteresse selbst der Theologen an der Angelologie fest. Dieser historische
Tatbestand ist das Indiz eines tiefen Kulturwandels: von der Vorherrschaft der
Ergriffenheit durch das Spirituelle sind wir zu einer Wissenschaft gelangt, die
an den fiihlbaren und materiellen Erscheinungen héngt. Vielleicht kénnte das
Nachdenken iiber die Engel uns dabei helfen, die Grenzen des von Descartes
libernommenen Rationalismus zu sprengen, um den Sinn und die Bedeutung
der intuitiven Intelligenz wiederzufinden, dank deren der Mensch in gewissem
Sinn an die Intelligenz der Engel heranreicht.




