RTLu | (1996) 2, 283-291 283

Una spiritualita comunitaria

Chiara Lubich
Movimento dei Focolari, Rocca di Papa, Italia

Cio che mi accingo a scrivere riguarda una nuova spiritualitd, sorta cin-
quant’anni fa, una spiritualita tipicamente comunitaria o collettiva. Essa anima una
delle realta vive della Chiesa di oggi e cioe¢ il Movimento dei Focolari che conta circa
quattro milioni di aderenti ed & presente in duecento nazioni del mondo. E una spiri-
tualita di grande attualita, manifestazione di un segno dei nostri tempi: 1’unita.

Come si sa, infatti, nonostante tutte le tensioni del mondo contemporaneo -
quelle fra sud e nord, 1 conflitti in tante parti del mondo, I’esplosione di fenomeni di
terrorismo ed altri mali del tempo presente -, il nostro pianeta sembra tendere all uni-
ta. Lo dice lo Spirito Santo nel mondo cristiano, dove ¢ esplosa la volonta della unifi-
cazione delle Chiese dopo secoli di indifferentismo o di lotta; lo dice Giovanni Paolo
I1, che, col suo abbraccio universale di tutti i popoli, impersona questo concetto; lo ha
detto il Concilio, la sua apertura al dialogo con le altre religioni e con tutti gli uomini
di buona volonta; lo dicono - in altro campo - persino ideologie, ora superate, che pur
miravano a risolvere i problemi del mondo in modo globale. Lo dicono enti ed orga-
nizzazioni internazionali. Favoriscono poi I'unita i moderni mezzi di comunicazione
che fanno piccolo il mondo e lo portano tutto in ogni famiglia e comunita. Si, il mon-
do tende all’unita. Ed ¢ in questo contesto che occorre vedere anche la spiritualita del
Movimento dei Focolari, detta spiritualita dell’unita.

Ma quali “i principi operanti”, “le idee-forza™, “le linee di svolgimento™ - come
direbbe Paolo VI - di questa spiritualita? E difficile spiegarlo in poche parole, perché
una spiritualita nella Chiesa € una vita, € vita, ¢ cristianesimo, ¢ Vangelo, anche se il



284 V1A DELLA CHIESA NEL MONDO

tutto visto da una angolazione. Tuttavia tento di accennare ad almeno alcune delle sue
idee-forza.

La convinzione che la nostra spiritualita fosse Vangelo ¢ stata sempre cosi for-
te in noi che all’inizio del Movimento a nessuno ¢ balenata I’idea di parlare alla Chie-
sa di quanto stava avvenendo. Non se ne vedeva la necessita. Forse che per voler es-
sere veri cristiani, occorreva avvertire il Vescovo? Ma ¢ stata proprio la “traduzione
in vita” del Vangelo a scatenare a Trento, citta natale del Movimento, dopo pochi
mesi, una piccola rivoluzione. La rivoluzione evangelica appunto, per la mentalita e il
modo di vivere di Cristo che andava sostituendo il nostro, con lo scandalo del mondo
per questa nuova vita, col radunarsi di persone isolate e disperse in una comunita di
notevole entita, con la comunione di beni spirituali e materiali: in pratica col fare di
un gruppo numeroso di cristiani una porzione di Chiesa viva, giacché - come dice
Tertulliano - «la Chiesa ¢ pure li dove tre, anche se laici, sono uniti nel nome di Cri-
sto»'. E questa nuova realta ormai non poteva rimaner nascosta a nessuno, nemmeno
al Vescovo che vi vide il “dito di Dio”.

Ma ¢ stato proprio mentre si credeva di vivere semplicemente il Vangelo, il
Vangelo di tutti, il Vangelo di sempre, che inavvertitamente Dio andava sottolineando
nel nostro cuore alcune Parole che dovevano diventare 1 principi operanti della nuova
esperienza religiosa.

La prima idea-forza su cui Dio ha costruito questa spiritualita ¢ stata: «Dio &
Amore» (I Gv 4,8). Quale mutamento porta nelle persone questa verita, compresa in
maniera completamente nuova, al contatto col carisma del Movimento! La vita cri-
stiana condotta prima, pur con una pratica coerente, appare adombrata d’orfanezza.
Ma ora, ecco la scoperta: Dio ¢ Amore, Dio ¢ Padre! Il nostro cuore, vissuto nell’esi-
lio della notte della vita, s’apre e sale e s’unisce con Colui che lo ama, che pensa a
tutto, che conta persino i capelli del capo. Le circostanze gioiose e dolorose acquista-
no un nuovissimo significato: tutto & previsto e voluto dall’amore di Dio. Nulla pit
pud farci paura. E una fede questa esaltante, che fortifica, che fa esultare. E una fede
che fa piangere chi la prova le prime volte. E un dono di Dio che ci fa gridare: «Noi
abbiamo... creduto all’amore...» (I Gv 4,16).

Ed ¢ stata questa fede nell’amore che Dio aveva per noi che ci ha spinto a se-
guire quelle Parole del Vangelo che ci dicevano come rispondere con I’amore a que-
sto amore. E stato qui che si & inchiodata nella nostra mente la frase: «Non chiunque
mi dice: Signore, Signore entrera nel Regno dei Cieli, ma colui che fa la volonta del
Padre mio...» (Mt 7,21). Dunque fare la volonta di Dio. Questo ¢ amare Dio. Fare la
volonta di Dio, che non significa solo “rassegnazione”, come spesso s’intende, ma la
piu grande avventura divina che puo toccare ad una persona: quella di seguire non la
propria meschina volonta, non i propri limitati progetti, ma Dio e realizzare il disegno

" TERTULLIANO, De exort. cast., 7, PL 2, 971.



CHiARA LuBicH 285

che Egli ha per ogni suo figlio, disegno divino, impensabile, ricchissimo. La volonta
di Dio ¢ una perla preziosa; ¢ stata per noi la scoperta d’una via di santita fatta per
tutti. La volonta di Dio infatti, giacché la possono vivere tutti, in qualsiasi luogo, si-
tuazione o vocazione si trovino, € la carta d’accesso delle folle alla santita.

Se un primo “principio operante”, dunque, della nostra spiritualita & «Dio
Amore», una seconda idea-forza é: la volonta di Dio. Basterebbe far quella per esse-
re perfetti cristiani.

Ma ecco che ci sentiamo spinti a scegliere nella vita una particolarissima vo-
lonta di Dio, il comandamento che Gesu dice «mio» e «nuovo»: «Questo € il mio co-
mandamento: che vi amiate gli uni gli altri, come io vi ho amati. Nessuno ha un
amore piu grande di questo: dare la vita per i propri amici» (Gv 15,12-13). Questo
comando, sigillato da un reciproco patto dalle persone del Movimento, ¢ la tessitura
spirituale di esso. E la sua pratica sine glossa produce effetti straordinari. Perché do-
v'¢ la carita e I’amore li ¢ Dio.

Chi comincia a viverlo con radicalita, avverte un cambiamento qualitativo
nella propria vita interiore. Essa viene arricchita di forza nuova, di ardore, di corag-
gio... Non ¢ esagerato dire che |’attuazione di questo comandamento produce una re-
ale conversione. Ed ha un effetto anche sul mondo che ci circonda: testimonia Cri-
sto. «Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli, se avrete amore gli uni per gli
altri», dice infatti Gesu (Gv 13,35). Lamore reciproco fra cristiani & un piccolo ri-
flesso della vita trinitaria vissuto fra gli uomini.

Il comandamento nuovo prepara inoltre all’attuazione di un’altra idea-forza:
la Parola «dove sono due o tre riuniti nel mio nome, io sono in mezzo a loro» (Mt
18,20). E questa per il Movimento la norma d’ogni norma, la premessa d’ogni altra
regola: assicurare la presenza spirituale di Cristo tra i fratelli e dare cosi senso e vita
alla fraternita soprannaturale, che Gesu ha portato sulla terra per tutta I’'umanita.
«Gesu in mezzo a noi» si rende presente pienamente se siamo uniti nel suo nome e
cioe in Lui, nella sua volonta, nella carita reciproca che crea ’unita. E dove & 1'unita
il mondo crede. «Che tutti siano una sola cosa affinché il mondo creda» (cfr. Gv
17,21) conferma il Vangelo. E Cristo che lo converte, Cristo fra i suoi, uniti nel Suo
nome.

Un altro “principio operante” della nostra spiritualita, essendo essa cristianesi-
mo, non poteva non essere la croce. Per una singolare circostanza, Dio ha fissato
I’attenzione nostra su un particolare di questo mistero: sull’abbandono di Gesu, su
Gesu che «verso le tre grido a gran voce:... “Dio mio, Dio mio, perché mi hai abban-
donato?”...» (Mt 27,46). E il culmine dei suoi dolori - come affermano mistici e teo-
logi -, & la sua passione interiore. E il dramma di un Dio che grida: «Dio mio perché
mi hai abbandonato?». Infinito mistero, dolore abissale che Gesu ha provato come
uomo, e che da la misura del suo amore per gli uomini, poiché ha voluto prendere su
di sé la separazione che li teneva lontani dal Padre loro, e la separazione che vigeva
fra loro, colmandole.

Il Movimento porta con sé una ricchissima esperienza, che dimostra come



286 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

qualsiasi dolore dell’uomo sia riassunto in questo particolare dolore di Gesii. Non &
simile a Lui I’angosciato, il solo, I’arido, il deluso, il fallito, il debole...? Non & imma-
gine di Lui ogni divisione dolorosa fra fratelli, fra Chiese, fra brani d’umanita? Non &
figura di Gesu che perde, per cosi dire, il senso di Dio, che s’¢ fatto «peccato» per noi
(cfr. 2 Cor 5,21), il mondo “ateizzante”, laicista, decaduto in molte aberrazioni?
Amando I’ Abbandonato il cristiano trova il motivo e la forza per non sfuggire queste
divisioni, questi mali, ma per accettarli per Lui e portarvi il proprio personale rime-
dio. Ecco allora Gesu Abbandonato, chiave dell’unita.

L alfabeto italiano ha sole 21 lettere, ma chi non le conosce e non apprende alcu-
ne regole grammaticali, rimane analfabeta per tutta la vita. Il Vangelo & un libro piccolo,
ma coloro che non vivono le parole in esso contenute, rimangono cristiani - per cosi
dire - sottosviluppati. Essi danno un’immagine della Chiesa che non testimonia Cristo
suo fondatore. Lo Spirito Santo ha suggerito al Movimento, sin dall’inizio, una radicale
rievangelizzazione del proprio modo di pensare, di amare, di volere, di vivere. La Paro-
la € una presenza di Dio. Il comunicarsi con essa rende liberi, purifica, converte, porta
conforto, gioia, dona sapienza, produce opere, discopre vocazioni, anche se puo suscita-
re I’odio del mondo. La Parola genera Cristo nelle proprie anime e in quelle altrui.

A tutti 1 membri del Movimento viene presentata ogni mese una frase compiu-
ta del Vangelo con un piccolo commento, da mettere in pratica. La chiamiamo: Paro-
la di vita. Ecco un altro cardine della nostra spiritualita.

Poi ancora: I’Eucaristia. «Leffetto proprio dell’Eucaristia & la trasformazione
dell’'uomo in Dio»?, dice Tommaso d’Aquino, cio¢ la sua divinizzazione, perché per
la Comunione - come dice il Vaticano II® - il cristiano si muta nel Cristo che riceve.
La totalitd dei membri del Movimento sin dall’inizio, ha sentito spontaneamente di
doversi comunicare ogni giorno con Gesu Eucaristia. E questa ¢ una delle principali
cause della forte realta d’unita che s’¢ creata nell’Opera stessa. Gesu, prima di chie-
dere al Padre che «tutti siano una cosa sola come tu, Padre, sei in me e io in te... » (Gv
17,21) aveva istituito il sacramento che rendeva cio possibile.

Altro dolcissimo “principio operante”: Maria, madre del Movimento. E questo
dice tutto. Dio ce I’ha data e I’abbiamo sempre sentita cosi. Come un bimbo istintiva-
mente non sa dire per prima parola che “mamma”, cosi il Movimento sin dal suo na-
scere, per lo Spirito Santo - pensiamo - non & stato capace di dar altro nome che quel-
lo di Maria a se stesso: «Opera di Maria» (il Movimento & stato approvato dalla Chie-
sa anche con questo nome), € ai suoi incontri pit vari: «Mariapoli»... Maria &€ model-
lo d’ogni membro del Movimento, perché, come Lei ha avuto la funzione primordia-
le d’esser madre del Cristo fisico, il Movimento - I’abbiamo visto - ha come funzio-
ne, che deve precedere tutte le altre, quella di mettere al mondo - come diceva un Ve-
scovo - spiritualmente Cristo fra gli uomini.

2 TOMMASO D’AQUINO, Sent., 1V, dist. 12, q. 2, art. 1.
3 Cfr. Lumen Gentium, n. 26.



CHIARA LuBicH 287

Ecco, dunque, alcuni principi della spiritualita dell’unita. Ma che cos’ha di ca-
ratteristico questa spiritualita? Essa - come é stato detto - € comunitaria, collettiva.

Si sa come, in questi duemila anni dalla venuta di Gesu, la Chiesa abbia visto
fiorire nel suo seno, I’'una dopo I’altra, e a volte contemporaneamente, le piu belle, le
piu ricche spiritualita, sicché la Sposa di Cristo si ¢ vista adorna delle perle pin pre-
ziose, dei brillanti piu rari che hanno formato e formeranno ancora tanti santi. In tutto
questo splendore una nota & sempre stata costante: & soprattutto 1’individuo, la perso-
na singola che va a Dio. E questa una conseguenza ancora di quel lontano periodo
della storia in cui i cristiani, scemato il primitivo fervore che aveva visto stringersi la
comunita di Gerusalemme in un cuor solo ed un’anima sola, e, passate le persecuzio-
ni, pensarono di salvare la propria fede ritirandosi nel deserto per attuare soprattutto il
primo comandamento, amare Dio. E ’epoca dell’anacoresi. Se questo salvo tanti
principi cristiani e fece dei santi, non si sottolineo allora il valore del fratello nella
vita spirituale e si vide nell’'uomo anche un ostacolo per andar a Dio. Apa Arsenio di-
ceva: «Fuggi gli uomini, e sarai salvo»*. E ancora molti secoli dopo, nel famoso libro
dell’fmitazione di Cristo, € stato scritto: «Disse un saggio: “Ogni volta che andai fra
gli vomini, me ne tornai meno uomo™».’

Spiritualita individuali dunque, anche se il mistero del Corpo mistico di Cristo
non permette mai che siano esclusivamente tali, in quanto cio che avviene in una per-
sona ha sempre riflesso sulle altre. Ed anche perché questi cristiani offrivano ed of-
frono a Dio preghiere e penitenze in favore dei fratelli.

Ma oggi i tempi sono cambiati. In quest’epoca lo Spirito Santo chiama con for-
za gli uomini a camminare accanto ad altri uomini, anzi ad essere, con tutti quanti lo
vogliono, un cuore ed un’anima sola. E lo Spirito Santo ha spinto il nostro Movimen-
to, vent’anni prima del Concilio, a fare questa solenne sterzata verso gli uomini. Se-
condo la nostra spiritualita si va a Dio proprio passando per il fratello. “lo-il fratello-
Dio”, si dice. Si va a Dio insieme con |’'uomo, insieme con i fratelli, anzi si va a Dio
attraverso 1’uomo.

Da studi di nostri esperti - almeno in una prima visione generale - risulta che
una spiritualita collettiva, come questa dell’unita, appare per la prima volta nella
Chiesa. Ci sono state, si, nel passato esperienze che si avvicinano ad essa, soprattutto
sorte da chi metteva I’amore a base della vita spirituale. E da ricordare, ad esempio,
san Basilio, per il quale il primo comandamento riguardante 1’amore di Dio ed il se-
condo riguardante I’amore del prossimo erano posti a base della vita della sua comu-
nita. E soprattutto sant’ Agostino, per il quale I’amore reciproco e 1’unita avevano il
supremo valore.

Ma padre Jesus Castellano (professore di Teologia Spirituale presso il
Teresianum di Roma, e consultore della Congregazione per la Dottrina della Fede,

4 Vita e Detti dei Padri del deserto, a cura di L. Mortari, Roma, 1975, p. 97.
3 Imitazione di Cristo, 1, XX, 1-6.



288 V1A DELLA CHIESA NEL MONDO

che conosce profondamente la nostra spiritualita), ad esempio, dice che «nella storia
della spiritualita cristiana si afferma: “Cristo ¢ in me, vive in me” ed & la prospettiva
della spiritualita individuale, della vita in Cristo; o si afferma: “Cristo ¢ presente nei
fratelli” e si sviluppa la prospettiva della carita, delle opere di cariti, ma manca in ge-
nere scoprire che se Cristo € in me e nell’altro, allora Cristo in me ama Cristo che ¢ in
te e viceversa... e vi ¢ il donare ed il ricevere». «Esiste - afferma ancora Castellano -
anche una spiritualita comunitaria, ecclesiale, a Corpo mistico... Si parla in genere di
questa spiritualita come di una corrente del nostro secolo, secolo della riscoperta del-
la Chiesa. Ma quel “di piti” che [il Movimento] ci da con la spiritualita collettiva ¢ la
visione e la prassi di una comunione, di una vita ecclesiale, “a Corpo mistico”, nella
quale vi ¢ e la reciprocita del dono personale e la dimensione del diventare “uno”.
Anche quando esistono intuizioni o affermazioni negli autori di oggi su questa di-
mensione della teologia e della spiritualita, manca in loro il modo concreto di propor-
re questo come stile di vita, e di incarnarlo in una esperienza; dalle cose piu semplici
come “tenere Gesl in mezzo a noi”, che ¢ il massimo e il minimo, alle dimensioni pit
impegnative come |’economia di comunione, |’inculturazione»®.

Nello stesso tempo una spiritualita collettiva ¢ stata prevista per i nostri tempi
da teologi contemporanei ed ¢ richiamata dal Concilio Vaticano II. Karl Rahner, par-
lando della spiritualita della Chiesa del futuro, la pensa nella «comunione fraterna in
cui sia possibile fare la stessa basilare esperienza dello Spirito». Egli afferma: «Noi
anziani siamo stati spiritualmente degli individualisti, data la nostra provenienza e la
nostra formazione... Se ¢’¢ un’esperienza dello Spirito fatta in comune, comunemen-
te ritenuta tale..., essa € chiaramente 1’esperienza della prima Pentecoste nella Chiesa,
un evento - si deve presumere - che non consistette certo nel casuale raduno di una
somma di mistici individualistici, ma nell’esperienza dello Spirito fatta dalla comuni-
ta... lo penso che in una spiritualita del futuro 1’elemento della comunione spirituale
fraterna, di una spiritualita vissuta insieme, possa giocare un ruolo pill determinante,
e che lentamente ma decisamente si debba proseguire lungo questa strada»’. Il Cardi-
nale Montini nel 1957 aveva detto che in questi tempi ormai ’episodio deve farsi co-
stume e che il santo straordinario, pur essendo venerato, cede il posto in certo qual
modo alla santita di popolo, al popolo di Dio che si santifica.® E un’era, dunque, la
nostra in cui il collettivismo cristiano viene in piena luce, in cui si cerca, oltre il regno
di Dio nelle singole persone, il Regno di Dio in mezzo alle persone.

© J. CASTELLANO, Lettera a Chiara a proposito della spiritualita collettiva (dell 'unita) dell Ope-
ra di Maria, 21 giugno 1992,

" K. RAHNER, Elementi di spiritualita nella Chiesa del futuro, in: Problemi e prospettive di spiri-
tualita, a cura di T. Goffi-B. Secondin, Brescia, 1983, pp. 440-441.

 Cfr. G.B. card. MONTINI, Discorsi sulla Madonna e sui Santi (1955-1962), Milano, 1965, pp.
499-500.



CHIARA LusicH 289

Le spiritualita individuali inoltre manifestano in genere delle precise esigenze
specie in coloro che vi sono pit impegnati: la solitudine e la fuga dalle creature per
raggiungere la mistica unione con la Trinita dentro di sé. Per custodire la solitudine si
esige il silenzio. Per tenersi separati dagli uomini si usano il velo e la clausura, oltre
un particolare abito. Per imitare la passione di Cristo si fanno le pill svariate peniten-
ze, a volte durissime, digiuni e veglie.

Nella via collettiva si conosce pure la solitudine e il silenzio, per attuare, ad
esempio, 'invito di Gesu a chiudersi nella propria stanza a pregare, e si fuggono gli
altri se portano al peccato, ma in genere si accolgono i fratelli, si ama Cristo nel fra-
tello, in ogni fratello, Cristo che puo essere vivo in lui o puo rinascere anche per
I’aiuto che noi gli offriamo. Ci si vuole unire con i fratelli nel nome di Gesu, onde
aver garantita la sua presenza in mezzo a noi.

Nelle spiritualita individuali si ¢ quindi come in un magnifico giardino (la
Chiesa) e si osserva e si ammira soprattutto un fiore: la presenza di Dio dentro di sé.
In una spiritualita collettiva si amano e si ammirano tutti i fiori del giardino, ogni pre-
senza di Cristo nelle persone. E la si ama come la propria. E giacche anche la via co-
munitaria non ¢ e non puo esser solamente tale, ma anche pienamente personale, &
esperienza generale che quando ci si trova da soli, dopo aver amato 1 fratelli, si avver-
te nell’anima I"unione con Dio. Basta infatti, ad esempio, prendere un libro in mano
per fare meditazione che Egli dentro vuole che si parli. Per cui si puo dire che chi va
al fratello in modo corretto, amando come il Vangelo insegna, si ritrova piu Cristo e
pit uomo. E, poiché si cerca di essere uniti con i fratelli, si ama in modo speciale la
parola, che ¢ mezzo di comunicazione. Si parla per farsi uno con i fratelli. Si parla per
comunicarsi le proprie esperienze sulla vita della Parola di vita o sulla propria vita
spirituale, consci che il fuoco non comunicato si spegne e che questa comunione
d’anima ¢ di grande valore spirituale. Dice san Lorenzo Giustiniani: «... Nulla infatti
al mondo rende pit lode a Dio e piu lo rivela degno di lode, quanto I’'umile e fraterno
scambio di doni spirituali...»’. Si parla nelle grandi manifestazioni per tenere acceso
in tutti il fuoco dell’amor di Dio. E quando non si parla si scrive: si scrivono lettere,
articoli, libri, diari, perché il Regno di Dio avanzi nei cuori. Si usano tutti i mezzi
moderni di comunicazione. E ci si veste come tutti per non separarci da nessuno.

Anche nel Movimento si praticano le mortificazioni indispensabili ad ogni vita
cristiana, si fanno le penitenze, soprattutto quelle consigliate dalla Chiesa, ma si ha
una stima particolare per quelle che offre la vita d’unita con i fratelli. Essa non ¢ faci-
le per «I’'uomo vecchio», come lo chiama san Paolo, sempre pronto a farsi strada den-
tro di noi. ;

L unita fraterna, poi, non si compone una volta per tutte; occorre sempre rico-
struirla. E se, quando 1’unita esiste e per essa la presenza di Gesu in mezzo a noi, si

? SAN LORENZO GIUSTINIANI, Disciplina e perfezione della vita monastica, Roma, 1967, p. 4.



290 ViTA DELLA CHIESA NEL MONDO

sperimenta immensa gioia, quella promessa da Gesu nella sua preghiera per ’unita,
quando I’unita vien meno subentrano le ombre, il disorientamento. Si vive in una spe-
cie di purgatorio. Ed ¢ questa la penitenza che dobbiamo essere pronti ad affrontare.
E qui che deve entrare in azione 1’amore per Gest crocifisso e abbandonato, chiave
dell’unita; € qui che per amore di Lui, risolvendo prima in noi ogni dolore, si fa ogni
sforzo per ricomporre I’ unita.

Anche nel Movimento si prega ed ¢ particolarmente sentita la preghiera liturgi-
ca, come la Santa Messa, perché preghiera della Chiesa. Ed ¢ caratteristica la preghie-
ra collettiva insegnata da Gesu: «Se due di voi sopra la terra si accorderanno per do-
mandare qualunque cosa, il Padre mio che & nei cieli ve la concedera» (Mt 18,19). Per
chi percorre la via dell’unita, Gest in mezzo ¢ essenziale. Pena il fallimento persona-
le, dobbiamo sempre ravvivare la sua presenza nelle nostre famiglie, nelle nostre co-
munita, nei nostri convegni, nelle cittadelle. E Gesi in mezzo che porta quel “di piu”’
che caratterizza il nostro carisma. Come due poli della luce elettrica, pur essendoci la
corrente, non fanno luce finché non si uniscono, ma la producono appena uniti, cosi
due persone non possono sperimentare la luce tipica del carisma dell’unita finché non
si uniscono in Cristo mediante la carita.

Per chi percorre questa via tutto ha significato e valore nel lavoro, nello studio,
anche nella preghiera e nella tensione alla santita, come nell’irradiazione della vita
cristiana, se ha prima con i fratelli Gestl in mezzo, che & la norma delle norme di que-
sta vita. Qui si raggiunge la santita se si fa verso Dio una marcia in unita.

Seguono questa spiritualita le persone piu diverse di ambo i sessi, di ogni eta,
di ogni razza, di ogni lingua, di ogni popolo, di ogni ceto sociale, perché essa & arri-
vata ormali fino agli ultimi confini della terra e trasborda nelle altre Chiese e religioni
come in persone di altre convinzioni. Per cui il mondo ¢ la societa in tutti i suoi ambi-
i, i suoi aspetti, le sue vocazioni, vengono via via intrisi di divino. Ed ogni realta vie-
ne chiarificata, consacrata, perfezionata.

Santa Teresa d’Avila, dottore della Chiesa, parla di un «castello interiorey: la
realta dell’anima abitata al centro da Sua Maesta, da scoprire e illuminare tutto duran-
te la vita superando le varie prove. E questo & un culmine di santita in una via preva-
lentemente individuale, anche se poi lei trascinava in quest’esperienza tutte le sue fi-
gliole. Ma ¢ venuto il momento, almeno ci sembra, di scoprire, illuminare, edificare,
oltre il «castello interiore», anche il «castello esteriore». Noi vediamo tutto il Movi-
mento come un castello esteriore, dove Cristo € presente e illumina ogni parte di esso,
dal centro alla periferia.

Se pensiamo fin dove arriva questa spiritualita, anche fuori della struttura del-
I’Opera, come ad esempio a responsabili della societa e della Chiesa, comprendiamo
subito che questo carisma non fa solo dell’Opera nostra un castello esteriore, ma ten-
de a farlo del corpo sociale ed ecclesiale. Il Santo Padre, parlando recentemente ad
una settantina di Vescovi, amici del Movimento, ha detto: «Il Signore Gest... non ha
chiamato i discepoli ad una sequela individuale, ma inscindibilmente personale e co-
munitaria. E se cio € vero per tutti i battezzati vale in modo particolare... per gli Apo-



CHiARA LusicH 291

stoli e per 1 loro successori, i Vescovi»'’. Cosi questa spiritualita abbraccia tutto il po-
polo di Dio che diventa, per questo carisma, pili uno e pit santo.

1% GIOVANNI PAOLO II a un gruppo di Vescovi amici del Movimento dei Focolari, Ossevatore
Romano, 17 febbraio 1995, p. 5.

Riassunto. La fondatrice del Movimento dei Focolari descrive la spi-
ritualita tipicamente comunitaria di una delle realta vive nella Chiesa di
oggi, attraverso le idee-forza che la sostengono. La scoperta che «Dio &
amore» (I Gv 4,8) e la tensione a realizzare ’unita, per la quale Gesu stesso
ha pregato, pervadono tutte le modalita e le iniziative attraverso le quali il
carisma si esprime.

Résumé. La fondatrice du Mouvement des Foyers décrit la spiritualité
typiquement communautaire d’une des réalités vivantes dans I’Eglise
d’aujourd’hui, par le biais des idées-forces qui la soutiennent. La découverte
que «Dieu est amour» (I Jn 4,8) et la tendance a réaliser I’unité, pour laquelle
Jésus lui-méme a prié, pénetrent dans toutes les modalités et initiatives par
lesquelles s’exprime le charisme.

Summary. The founder of the Focolare Movement describes the
typically community spirituality of one of the vibrant realities in today’s
Church. She does this by using the powerful ideas that sustain the movement.
The discovery that «God is love» (I Jn 4,8) and the striving to realize the unity
for which Jesus himself prayed, run through all the aspects and initiatives by
which the charism is expressed.

Inhaltsangabe. Die Griinderin der Focolari-Bewegung beschreibt eine
Gemeinschaftsspiritualitit, die eine der lebendigen Wirklichkeiten der Ge-
genwartskirche darstellt, und zwar vermittels der sie tragenden Leitideen. Die
Entdeckung des «Gott ist Liebe» (I Joh 4,8) und das Streben nach der Ve-
rwirklichung der Einheit, fiir die Jesus selbst gebetet hat, durchdringen alle
Modalitéten und Initiativen, durch welche sich das Charisma ausdriickt.




