N12<509739061 021

NIRRT

UB Thbingen










R

(RIVISTA
TEOLOGICA
di Lugano

: REVUE

! THEOLOGIQUE
{ deLugano
% Lugano \; : &i‘
" THEOLOGICAL
¢ REVIEW

Seals in Ancient Mesopotamia and Seals of God in Revelation

Evanggéliser les pauvres et étre evan%lee par eux dans 1'Arche

Gesu Cristo come Figlio di Dio, Signore e Salvatore

The meaning of suffering in the secularized world

é S. GRYGIEL

ARTICOLI

S.E. mons. E. CORECCO
Un modello alternativo di Universita
S.E. mons. A. SCOLA

S. GRYGIEL

STATUS QUAESTIONIS

A. CHIAPPINI
Leggere la Scrittura: il testo e il lettore
M. KELLY-BUCCELLATI

VITA DELLA CHIESA NEL MONDO
J. VANIER

P. DUMOUL
Au Kazakhstan: comment se sont formées
des communautés catholiques

CRoONACA DELLA FAcoLTA

Egli mirava alle cose lontane...

FACOLTA DI TEOLOGIA DI LUGANO o

& Via Nassa 66, CH-6900 Lugano
o Tel. (+4191)-923 74 75 Fax (+41 91) - 923 74 7¢

el B
A MELN
,7 £\ 3 E P o
b A {
™ /4 T A A o / 7)




Rivista TeoLogica b1 Lugano (RTLu)
ANNO | - NUMERO 1 - MAGGIO/GIUGNO 1996

DireTTORE, DIRECTEUR, EDITOR
Graziano Borgonovo

COMITATO DI REDAZIONE, COMITE DE REDACTION, EDITORIAL BOARD
Guy Bedouelle O.P, Arturo Cattaneo, Azzolino Chiappini, Lino
Ciccone C.M., Pierre Dumoulin, Stanislaw Grygiel, Manfred Hauke,
Karin Heller, Mauro Orsatti.

CONSIGLIO DI REDAZIONE, CONSEIL DE REDACTION, ADVISORY COMMITTEE
Evandro Agazzi, Adriano Bausola, Londi Boka di Mpasi S.J.,
Christophe Carraud, Giuseppe Colombo, Pierpaolo Donati, Iréne
Fernandez, Elio Guerriero, José Luis Illanes, Didier Laroque, Hervé
Legrand O.P, William E. May, Gian Piero Milano, Servais Pinckaers
O.P,, Hermann J. Pottmeyer, Pedro Rodriguez, Enrique Rojas, Adrien
Schenker O.P,, S.E. Mons. Christoph Schénborn O.P, S.E. Mons.
Angelo Scola, Albert Vanhoye S.J.

SEGRETERIA DI REDAZIONE, SECRETARIAT DE REDACTION, SUB-EDITOR
Carmen Fioriti Costantini, ¢/o Caritas Ticino (impaginazione e grafica),
Mary Ann Nobile (consulenza linguistica).

EDITORE:

Facolta di Teologia di Lugano

DIREZIONE, REDAZIONE E AMMINISTRAZIONE:

Via Nassa 66, CH-6900 Lugano, tel (+41 91) 923 74 75 fax 923 74 76
TIPOGRAFIA:

La Buona Stampa, Via S. Gottardo 50, CH-6900 Lugano
ABBONAMENTO!

Europa: 55CHF - 250 FF -1350 FB - 75.000 Lit - 66 DM
Non-European Countries: 48 US$

LA rivista su INTERNET: http://www.caritas-ticino.ch/cati/fac-teolog



RIVISTA

REVUE
THEOLOGIQUE
de Lugano

Lugano
THEOLOGICAL
REVIEW

semestrale in lingua italiana, francese e inglese

TEOLOGICA
di Lugano

Anno [ 1996 numero 1

FACOLTA DI TEOLOGIA DI LUGANO .

Via Nassa 66, CH-6900 Lugano
Tel. (+ 41 91) - 923 74 75 Fax (+ 41 91) - 923 74 76







SOMMARIO

EDIOREIIE.. . oo 7
ARtICOLI

S.E. mons. E. Corecco, Un modello alternativo di
Universita. ... oot s i et 19
S.E. Mons. A. ScoLa, Gesu Cristo come Figlio di Dio,
SighioreeSalvaole - — o o 27

S. GRYGIEL, The meaning of suffering in the secularized
T R e R, O n e B e S Rl

STATUS QUAESTIONIS

A. Cuiarpini, Leggere la Scrittura: il testo e il lettore 61
M. KELLY-BUCCELLATL, Seals in Ancient Mesopotamia

and Seals of God in Revelation...................coiin 79

Vit4 DELLA CHIESA NEL MONDO
J. VaNIEr, Evangéliser les pauvres et étre évangélisé

DU QRS PAVCRE ... v i b e it 101
P. DumouLIN, Au Kazakhstan: comment se sont

formées des communautés catholiques............. 117
CRONACA DELLA FACOLTA..................cooooooooeoooe.... 133






In memoria

di S.E. Mons. Eugenio Corecco (1931-95),
Vescovo di Lugano (1986-95),

Fondatore della Facolta di Teologia di Lugano
e suo primo Gran Cancelliere (1992-95)






Rilu k(96 -4 2

Editoriale

Chiarezza nel discernimento, coraggio nell’intraprendere, tenacia nell’esecu-
zione: ecco le qualita che occorre possedere in un posto di responsabilita nella Chiesa
dopo il Concilio Vaticano II. Furono queste le qualita di Mons. Eugenio Corecco, Ve-
scovo di Lugano, che, dopo aver gettato le fondamenta di molteplici opere, ci ha la-
sciato lo scorso anno, come se, misteriosamente - poiché, ad uno sguardo umano, tutto
restava cosi fragile -, avesse detto e fatto I’essenziale.

Qualunque sia il giudizio che prevarra in futuro, la fine del XX secolo restera
per gli storici della Chiesa Cattolica un periodo di fermenti, di difficolta e di speranze,
di “crisi” nel senso proprio e specifico del termine, un periodo cio¢ di scelte, di deci-
sioni, di necessario discernimento. Gia come professore di diritto canonico alla Facol-
ta di Teologia dell’Universita di Friburgo (CH), Mons. Corecco aveva aderito ad una
visione teologica del diritto della Chiesa. Contro un approccio piu sociologico o pura-
mente tecnico-giuridico della materia canonica, con i suoi scritti ed il suo insegnamen-
to la proponeva quale disciplina teologica a pieno titolo. Nulla di strano dunque se la
diagnosi da lui portata sulla crisi vigente all’interno della Chiesa Cattolica, dolorosa-
mente sperimentata nel cuore di molte istituzioni ecclesiali pili ancora che nella vita
del popolo cristiano, si sia anzitutto concentrata sulle sfide di carattere teologico ed
intellettuale.

Eugenio Corecco raggiungeva cosi un numero cospicuo di maestri e di amici,
ma anche di “discepoli”, se si prende il termine nella sua dimensione squisitamente
evangelica. Basti citare tra questi Henri de Lubac, Hans Urs von Balthasar, Luigi
Giussani e, soprattutto, colui che I’ha scelto come Vescovo di Lugano, il Santo Padre



8 Rivista TeoLocicA bl LucaNO

Giovanni Paolo I1. Limpegno intellettuale, pastorale ed ecclesiale di Mons. Corecco
si & cosi di preferenza indirizzato, mai in modo esclusivo, verso coloro che avvertiva-
no i nuovi bisogni presenti nella Chiesa. I teologi cattolici non potevano piti acconten-
tarsi di ripetere la dottrina negli stessi termini in cui 1’avevano ricevuta, oppure, al
contrario, procedere errabondi senza alcun reale punto di riferimento, ma erano chia-
mati ad approfittare del rinnovamento sollecitato dal Concilio per perpetuare e per far
sussistere il «ritorno alle fonti» della Sacra Scrittura, dei Padri e dei Dottori della Chie-
sa, della Tradizione e delle tradizioni di pensiero, in un confronto intelligente con le
sfide avanzate dalla cultura moderna.

Occorreva per questo scopo che, un po’ ovunque, sorgessero luoghi d’espres-
sione e istituzioni accademiche dotate di nuovo vigore: in breve, iniziative innovatrici.
Nominato Vescovo di Lugano, Mons. Corecco vi si prodigo a diversi livelli che, pur
indipendenti I’uno dall’altro, si sono fin dall’inizio compenetrati e fecondati recipro-
camente, in un vicendevole e fruttuoso sostegno. Nell’ambito di questo editoriale,
basti far menzione dell’ AMATECA, I’«Associazione di Manuali di Teologia Cattoli-
ca», con sede a Lugano. Mons. Corecco ne fu il primo presidente; a lui & succeduto
Mons. Christoph Schénborn, O.P, arcivescovo di Vienna. La collana, pubblicata in
diverse lingue, comprendera alla fine ventidue volumi curati da Autori di origini e
provenienze linguistiche le pitl disparate, ma tra di loro solidali con una stessa intui-
zione di fondo: fornire «una esposizione organica dell’intellectus fidei del dogma cri-
stiano, che resti ad un tempo fedele alla tradizione e attenta alle ricerche attuali, capace
di distinguere 1 dati acquisiti da cid che & ancora problematico».

La nascita di una istituzione di tipo accademico, voluta per trasmettere ad un
livello sia scientifico che pedagogico lo studio della teologia a chierici, religiosi e laici
specialmente della Diocesi di Lugano, fu il passaggio successivo. Fondato nel 1992,
I’Istituto di Teologia di Lugano ¢ stato elevato ’anno seguente a rango di Facolta dalla
Congregazione per I’Educazione Cattolica. Si potranno verificare le intuizioni che hanno
condotto alla sua creazione come «modello alternativo di Universita» - contemporanea-
mente alle discussioni circa I’opportunita di istituire una Universita nel Canton Ticino
-, dalla penna di Mons. Corecco stesso in apertura di questo primo numero della Rivista.
Gli avvenimenti legati alla politica internazionale, verificatisi in special modo nel corso
del 1989, avevano poi confermato il fondatore nell’idea di una apertura e di un particolare
aiuto da offrire agli studenti dell’Est europeo.

Ispirata al modello dell’ Institut d’Etudes Théologiques dei Gesuiti di Bruxelles,
la giovane Facolta ¢ stata avviata dal suo primo Rettore, il padre Georges Chantraine,
S.J., che, in collaborazione con il Gran Cancelliere Mons. Corecco e con una equipe di
professori stabili, ha predisposto il curriculum degli studi e gli statuti del nuovo centro
accademico, animandone poi la vita. Il desiderio di comprendere i vari problemi teolo-



EbmoriaALE 9

gici in modo organico, nella coerenza sintetica della fede, sta al fondamento del meto-
do seminariale pluridisciplinare, che costituisce il cuore della pedagogia adottata. La
Facolta ha ben presto raccolto ’adesione di un centinaio di studenti ordinari prove-
nienti da ogni parte del mondo (dal Kazakistan al Cile, dal Togo alla Polonia, dalla
Germania alle Filippine), e di altrettanti uditori regolari. Consapevole del suo carattere
europeo, la Facolta ¢ bilingue: accostando all’italiano il francese, riesce ad offrire una
combinazione forse unica al mondo.

La Rivista Teologica di Lugano vuole essere I’organo d’espressione di quel “la-
boratorio” che ogni Facolta degna di questo nome rappresenta. Lavorando assieme da
ormai qualche anno per meglio indagare e per meglio comprendere la verita rivelata, &
naturale che i professori della Facolta di Teologia di Lugano avvertano ora il bisogno
di promuoverne la conoscenza, per favorire al contempo uno scambio di idee e di
esperienze con chiunque entri in contatto con essa.

La Rivista sara pertanto strutturata attorno a tre sezioni di ampiezza disuguale:
articoli, status quaestionis, esperienze della Chiesa nel mondo.

Articoli. Di gran lunga la piti importante, questa prima sezione sviluppera i temi
ed i dibattiti della teologia nelle sue varie dimensioni. Uno spazio adeguato verra pure
riservato alla filosofia. Partendo dalla Sacra Scrittura, «anima di tutta la teologia» (Dei
Verbum, 24), saranno approfonditi i fondamenti della dottrina cristiana, cosi come &
venuto ripresentandoli anche il recente Magistero della Chiesa Cattolica. Oltre il rife-
rimento ai Padri della Chiesa e a San Tommaso d’ Aquino, nell’insegnamento offerto
alla Facolta trovano una particolare attenzione le opere di Hans Urs von Balthasar e di
Henri de Lubac.

Senza introdurre opposizione metodologica alcuna col dogma e la morale - dal
momento che esse pure verranno comprese come “discipline teologiche” -, anche lo
studio della Bibbia, la storia della Chiesa, il diritto canonico, la pastorale, troveranno
la propria collocazione all’interno di questi articoli, sempre puntando a mantenere, da
parte degli Autori, il rigore dell’approccio scientifico che, solo, consente il dialogo con
1 ricercatori del mondo accademico internazionale.

Status quaestionis. E’ proprio questo d’altronde il motivo per cui saranno pre-
sentatl, attorno ad un soggetto specifico, non delle recensioni disparate, ma tentativi di
bilancio relativi a tale o a tal altro problema, sia in ragione dell’attualita che ne solleci-
ta lo studio, sia perché, al contrario, vi si pud intravvedere una sorta di sbocco provvi-
sorio per la ricerca. Questi studi forniranno dunque lo “stato” di una questione teologi-



10 Rivista TEoLocicA DI LusANO

ca, filosofica o biblica a partire da riferimenti classici e da pubblicazioni recenti, per
offrire piste di lettura, riflessione, studio o ricerca personali.

Vita della Chiesa. La teologia non ¢ solamente questione di idee, di libri o di
articoli; essa trova invece il suo sbocco, spesso anche la sua fonte, nelle esperienze
vive che la Chiesa offre in forza della sua universalita e attraverso la varieta dei suoi
carismi. Dall’attenzione alla pastorale di una Diocesi specifica e dal radicamento in un
territorio determinato, lo sguardo si estendera con tutta naturalezza verso altre realta
ecclesiali pitl lontane nello spazio. La conoscenza che abbiamo dei Paesi dell’Est eu-
ropeo, per esempio, & spesso piuttosto frammentaria, quando non addirittura inesisten-
te. Questa sezione della Rivista consentira di venire a contatto con realta forse scono-
sciute, con paesaggi cristiani inediti, approfittando dell’esperienza di comunione vis-
suta nel seno stesso della Facolta.

Da ultimo, proprio una Cronaca della Facolta consentira di seguirne il cammi-
no e di fissarne gli eventi piu significativi.

Qualsiasi impresa, sia pure modesta come quella di una Rivista semestrale, &
sempre un’avventura, con la sua duplice dimensione di fatica e di gioia. La Rivista
Teologica di Lugano diverra certamente cid che ne faranno i suoi redattori ed i suoi
collaboratori, come anche, presto, i suoi lettori con il loro interesse o il loro disaccor-
do, ma, in ogni caso (ed & questo il nostro augurio), con la loro amicizia intellettuale,
senza la quale non si da comunione nella ricerca della verita.

Il Comitato di Redazione

Editorial

Clarté dans le discernement, courage d’entreprendre, ténacité dans I’exécution,
voila bien les qualités qu’il faut avoir dans une position de responsabilité dans I’Eglise
apres Vatican I1. Elles furent celles de Mgr Eugenio Corecco, évéque de Lugano, qui,
aprés avoir posé les fondations, nous a quittés 1’année derniére, comme si,



EomoriaLE 11

mystérieusement, -puisqu’a un regard humain, tout restait si fragile-, il avait dit et fait
I’essentiel.

Quel que soit le jugement qui prévaudra par la suite, la fin du XXe siécle restera
pour les historiens de ’Eglise catholique une période de bouillonnement, de difficultés
et d’espérances, de crise au sens précis du terme, c’est-a-dire de choix, de décision, de
discernement. Mgr Corecco, déja comme professeur de droit canonique a la Faculté de
Théologie a I'Université de Fribourg, s’était rallié & une approche théologique du droit
de I’Eglise. Contre une perception de la matiére canonique, plus sociologique ou plus
purement de technique juridique, il manifestait par ses écrits et par son enseignement
qu’il la considérait comme une discipline pleinement théologique. On ne peut donc
s’étonner que le diagnostic qu’il portait sur la crise dans I’Eglise catholique,
expérimentée douloureusement au sein des institutions ecclésiales plus encore que
dans la vie du peuple chrétien, ait mis d’abord en évidence le role des défis intellectuels
et théologiques.

En cela Eugenio Corecco rejoignait un grand nombre de maitres, d’amis mais
aussi de disciples, si on prend ce dernier terme dans sa dimension évangélique. Ne
citons ici que certains de ses maitres: Henri de Lubac, Hans Urs von Balthasar, Luigi
Giussani, d’autres aussi mais, bien sir, Jean Paul II qui I’a choisi comme évéque du
Tessin. Lengagement intellectuel, pastoral et ecclésial de Mgr Corecco s’est situé, de
maniére non exclusive, en référence a ceux qui comprenaient que I’Eglise avait de
nouveaux besoins. Les théologiens catholiques ne devaient pas se contenter de répéter
la doctrine dans les mémes termes qu’auparavant, ou au contraire errer sans repéres,
mais avaient a profiter du souffle conciliaire pour perpétuer, pour faire subsister, le
“retour aux sources” de I’Ecriture, des Péres et des Docteurs de 1’Eglise, de la Tradition
et des traditions intellectuelles, dans une intelligence des enjeux proposés par la pensée
moderne.

Mais il devait se faire pour cela, un peu partout, un renouvellement des lieux
d’expression, des institutions académiques, bref des initiatives. Nommé évéque de
Lugano, Mgr Corecco s’y employa a différents niveaux qui s’interpénétrent, se
fécondent, se croisent ou s’appuient les uns les autres, méme s’ils restent indépendants.
Dans le cadre de cet éditorial, on ne fera que mentionner la création de I’ AMATECA,
“Associazione di Manuali di Teologia cattolica”, dont le siége est & Lugano. Mgr
Corecco en fut le premier président, et a été remplacé par Mgr Christoph Schénborn,
O.P, archevéque de Vienne en Autriche. Cette collection, publiée en plusieurs langues,
comprendra vingt-deux volumes confiés & des auteurs d’origine nationale et linguistique
trés diverse mais partageant la conviction de base de Ientreprise: fournir “une exposition
organique de I’intellectus fidei du dogme chrétien, qui reste a la fois fidele a la tradition
et attentive aux recherches actuelles, capable de distinguer les données acquises de ce
qui est encore problématique”.



12 Rivista TeoLocicA DI LucaNO

Puis vint la mise sur pied d’une institution de type académique, capable de
transmettre 4 un niveau scientifique mais aussi pédagogique pour des clercs,
séminaristes, spécialement ceux du diocése de Lugano, ou des religieux, mais
aussi des laics, un apprentissage de la théologie, congue selon le méme esprit.
Fondé en 1992, cet Institut de Théologie de Lugano a été érige en Faculté par le
Saint-Siége I’année suivante. On trouvera en téte de ce premier numeéro, sous la
plume de Mgr Corecco lui-méme, les intuitions qui ont présidé a cette création
comme “modeéle alternatif universitaire”, contemporaine des discussions sur
’opportunité de donner une Université au Canton du Tessin. Les événements de
la politique internationale et, en particulier ceux de I’année 1989, avaient confirmé
le fondateur dans ’idée d’une ouverture et d’une aide spéciale aux étudiants
venant de 1’Europe de I’Est.

Inspirée de I’expérience de | Institut d'Etudes Théologiques des jésuites de Bru-
xelles, cette Faculté a été mise sur pied par son premier Recteur, le P. Georges Chantraine
S.J., qui, travaillant en union avec le Grand Chancelier, Mgr Corecco, a établi et anime,
avec une équipe de professeurs stables, le curriculum des enseignements, les statuts, et
la vie du nouveau centre académique. La méthode des séminaires pluridisciplinaires,
qui est au coeur de la pédagogie, est caractéristique de la volonté de comprendre les
questions d’une maniére organique, synthétique, dans la cohérence de la foi. Cette
jeune Faculté a bientot compté une centaine d’étudiants ordinaires -issus de toutes les
régions du globe, du Kazakhstan au Chili et du Togo a la Pologne, ou de 1’ Allemagne
aux Philippines-, et autant d’auditeurs réguliers. Consciente de son caractere européen,
la Faculté est bilingue, pratiquant d’abord I’italien mais aussi le frangais, et offrant
ainsi une combinaison sans doute unique au monde.

La Revue Théologique de Lugano se veut1’organe d’expression de ce laboratoire
que constitue toute Faculté digne de ce nom. Travaillant ensemble pour mieux chercher,
mieux comprendre la vérité révélée, il est compréhensible que les enseignants de la
Faculté de Lugano cherchent a mieux la faire connaitre, mais aussi a susciter par son
existence méme 1’échange des idées comme des expériences.

C’est pourquoi la revue sera batie selon une triple répartition, d’ampleur inégale:
des articles, des “états de la question”, des expériences.

Les articles. Cette section, de loin la plus importante, développera les thémes
et débats de la théologie dans toutes ses dimensions, comme aussi de la philosophie.
Les grands fondements de la doctrine chrétienne seront scrutés, depuis 1’Ecriture sainte,
“ame de la théologie” comme le dit la Constitution Dei Ferbum de Vatican II, jusqu’au
magistére récent de I’Eglise catholique. Uenseignement de la Faculte, outre le recours
aux Péres et a4 S. Thomas d’Aquin, se donne la tiche d’explorer plus particuliérement
les textes d’Henri de Lubac et d’Hans Urs von Balthasar.



EbmoriaLE 13

Sans hiatus méthodologique superflu avec le dogme et la morale, parce que
nous les appréhendons aussi comme disciplines théologiques, I’étude de la Bible,
I’histoire de I’Eglise, le droit canon, la pastorale seront également considérés dans ces
articles, en maintenant le regard et le niveau scientifiques qui, seuls, permettent le
dialogue avec les chercheurs du monde académique international.

“Etats de la question”. C’est pourquoi en effet seront présentés sur un sujet
donne, non des recensions disparates, mais des sortes de bilans sur tel ou tel probléme,
soit parce que I’actualité en est plus pressente soit, au contraire, parce qu’on peut y
constater une sorte d’aboutissement provisoire de la recherche. Ces articles offriront
donc “I’état” d’une question théologique, philosophique ou biblique a partir des
références classiques et des publications récentes pour fournir des pistes de lecture, de
réflexion, d’étude ou de recherche personnelle.

Expériences. La théologie n’est pas seulement affaire d’idées, de livres ou
d’articles, mais trouve son écho, parfois aussi sa source, dans les expériences de I’Eglise
par la diversité de ses charismes et dans son universalité. A ’enracinement local de la
vie et de la pastorale d’un diocése particulier, s’ajoutera I’information sur d’autres
réalités ecclésiales. La connaissance, par exemple, que nous avons généralement des
pays de I’Europe de 1’Est est trop souvent fragmentaire, voire inexistante. Cette section
permettra d’aborder ces terrains inconnus, ces paysages chrétiens inédits, profitant de
I’expérience de communion vécue au sein méme de la Faculté.

En dernier lieu, d’ailleurs, une Chronique de la Faculté en retracera les
événements marquants.

Toute fondation, méme celle, modeste, d’une revue comme celle-ci, avec ses
deux numéros annuels, est une aventure, avec sa double dimension de combat et de
Joie. La Revue Théologique de Lugano sera, certes, ce qu’en feront ses rédacteurs et
ses collaborateurs, mais aussi, bientdt, ses lecteurs, qui manifesteront leur intérét, voire
leur désaccord, en tout cas leur amitié intellectuelle, sans laquelle il n’est pas de
communion dans la recherche de la vérité.

Le Comité de Rédaction



14 Rivista TeoLocica b Lusano

Editorial

Perspicacity, enterprise and successful execution of projects are three qualities
to be desired in a person who holds authority in the post-conciliar Church. Eugenio
Corecco, the late bishop of Lugano, was such a man. His death last year, though untimely
- as we humans consider a premature death - nonethless reveals the mystery of divine
providence inasmuch as Bishop Corecco was given enough time to accomplish the
essentials of his pastoral mission in the Church.

Without prejudice to what future historians might say, the end of the twentieth
century signals for the Catholic historian a period of unrest, a time of trials and hopes.
Ifitis, as many suggest, a time of crisis, then it is a crisis in the sense of an opportunity,
not of a defeat. This means a time for discernment, decision, and action. Already as a
young professor of Canon Law in the Faculty of Theology at the University of
Fribourg, Father Corecco defended a theological approach to the study of canon law.
Whereas others preferred to present the subject matter of Church law in terms of
either sociology or a pure juridicism, Eugenio Corecco insisted both in his writings
and his teaching that canon law forms part of the theological disciplines. No wonder
that his analysis of the crisis in the Church, regretfully more experienced within her
institutions than in the lives of her faithful, centered on the challenges raised by
theologians and academics.

This stance united Eugenio Corecco not only with a large number of earlier
masters and contemporary friends, but also with an even greater number of disciples -
using this term in the Gospel sense. We can cite only a few of his masters: Henri de
Lubac, Hans Urs von Balthasar, and Luigi Giussani. There were others of course,
especially Pope John Paul II, who chose Corecco to serve as Bishop of the Swiss
Italian canton, the Ticino. Bishop Corecco took up his intellectual, pastoral, and ecclesial
tasks with an eye mainly toward those who understood that new needs pressed upon
the Catholic Church. Theologians, he insisted, must not rest content to repeat Catholic
doctrine in the familiar terms of yesteryear, still less dare to fashion new teachings.
Instead, they must follow the lead of the Council and make the ressourcement work in
the fields of sacred scripture, patristics, and the great traditions of classical theology,
so that the perennial truths of Catholic doctrine can enter into dialogue with modern
thought.

In order to achieve so noble a task, Bishop Corecco saw the need to reform the
institutions and the vehicles of academic theology. In brief, he realized that one must
take certain initiatives. And this he did with great success. Once named Bishop of



EDmorIALE 15

Lugano, Eugenio Corecco approached his challenge from several different perspectives,
each fresh initiative, even if an independent enterprise, helping the others in one way
or another. Within the limits of this editorial, one can only mention a few: AMATECA,
The Association of Manuals of Catholic Theology, whose home-base remains Lugano.
Bishop Corecco served as the first president; Archbishop Christoph von Schénborn,
O.P, of Vienna has succeeded him. This series of theological studies, which is being
published in several languages, includes twenty-two volumes by authors who, though
from diverse national and linguistic backgrounds, agree on the fundamental conception
of the project: What is it? To provide «an organic exposition of the intellectus fidei of
Christian doctrine, one which remains both faithful to the Tradition and informed by
current research, and so is able to distinguish the givens of the Catholic faith from
hypotheticals of whatsoever kind.

Another initiative of Bishop Corecco resulted in the founding of an academic
centre, whose aim is to provide theological instruction, both at the scientific and
catechetical levels, for clerics, seminarians - especially those of the diocese of Lugano
- and religious as well as for the laity. The Theological Institute of Lugano opened in
1992 and the next year was erected by the Holy See as a Pontifical Faculty. The first
article in the current issue of this journal comes from the pen of Bishop Corecco himself
and describes the intuitions which guided the establishment of this «alternative model
for a university», one which developed, moreover, at the same time as discussions
were underway about the suitability of a new university in the Ticino. International
politics, especially the events of 1989, confirmed the Founder in his resolve to give
special assistance to students coming from Eastern Europe.

With experience gained at the Jesuit Institute of Theological Studies at Brussells,
Father Georges Chantraine, the first rector, inaugurated the Lugano school under the
direction of Bishop Corecco who was its Grand Chancellor. Together these men, working
with a corps of professors, developed the curriculum, the statutes of the Faculty, and
the horarium of the new academic centre. The Faculty favored the use of
multidisciplinary seminars in order to promote the development of an organic and
synthetic approach to theology. In each case, the instruction promotes the coherence of
the faith. So it is little wonder that within a short period of time, this new Faculty
welcomed students from the four corners of the globe: from Kazakhstan to Chile, from
Togo to Poland, and from Germany to the Philippines. Moreover many students came
to audit the lectures of the Faculty’s professors. Because it is a Faculty in Europe, the
instruction is given in two languages, Italian and French - to be sure, a novelty among
bilingual institutions.

The Lugano Theological Review is the official organ of the Faculty. Since the
professorial corps works together in order better to discover and understand revealed
truth, one understands why the Faculty of Lugano is happy to make its research available



16 RivisTA TEOLOGICA DI LUGANO

to a wider audience and at the same time to promote an exchange of ideas that is proper
in any theological faculty worthy of the name.

The journal will offer three sorts of contributions: full articles, essays that
describe the state of current questions, and accounts of theological experiences. Let us
consider each in turn.

Articles. This section, which is by far the most important, presents from every
point of view, the issues and debates of both theological and philosophical questions.
These articles will examine the foundations of Christian doctrine as they emerge both
in the Sacred Scriptures - the «soul of theology», as Vatican II’s Dei Verbum puts it - as
well as in the most recent statements of the Magisterium. The Faculty’s orientation,
which does not neglect the teaching of the Fathers and of St Thomas Aquinas, also
includes a close reading of the texts of theologians such as Henri de Lubac and Hans
Urs von Balthasar.

Maintaining a unified vision of moral and dogma, the journal will also include
articles on subjects which its editors consider equal to the theological disciplines, namely
the study of the Bible, the history of the Church, Canon Law, and pastoral theology.
The highest academic standards will be used to judge the quality of articles submitted
to the journal so that the Lugano review might serve as an instrument of exchange
within the international academic community.

Review discussions. Instead of reviews, the journal will publish review
discussions, which present a comprehensive account of a particular question. These
pieces will show the status of contemporary issues in theology, either by a comprehensive
statement of agreement on a topic or by means of a provisional account of work in
progress. In other terms, these articles will provide a review of the state of the question
in matters theological, philosophical, and biblical. They will take account of the classical
sources as well as more recent publications, providing directions for further study and
research.

Experiences. Theology is never a matter only for the head. Theology depends
on ideas, books, and articles, but also on the experiences of the Church, whether in
particular charisms or in the universal Church. The lived experience and pastoral practice
of a local Church is unintelligible apart from the instruction of the whole Church. This
axiom can be verified in many ways, especially when one considers how little we
know about the Church in Eastern Europe. So this section of the journal will help us
explore new terrains and to travel to Christian lands heretofore closed to our view. All
of this will be embellished by the experience of the communion experienced within
the Faculty itself.



EDITORIALE 17

As is the custom in journals of this kind, a Chronicle of the Faculty will record
the more important moments of the work of Faculty professors and students alike.

To start a review, even a modest biannual, poses a challenge. The editors envision
both headaches and joys. The Lugano Theological Review will surely depend on its
editors and contributors, but also, to be sure, on its readers, who can be counted upon
to express their interest or their disagreement. In any event, we ask you, benevolent
reader, to accord us your intellectual friendship, without which there can be neither
common search for the truth nor any authentic communio.

The Editorial Board

(Translated from the original French by Romanus Cessario, O.P, St. John’s Seminary, Brighton, Massachusetts, USA)






RTLu | (1996) 1, 19-26 19

Un modello alternativo di
Universita*

S.E. Mons. Eugenio Corecco

1

Mi sia consentito aprire questo indirizzo di saluto inaugurale del secondo Dies
Academicus con una comunicazione ufficiale che, da sola, basta ad onorare la nostra
giornata celebrativa.

Con decreto della Congregazione per I’Educazione Cattolica del 20 novembre
1993, la Santa Sede ha concesso all’Istituto di Lugano il diritto di rilasciare il dottorato
in Sacra Teologia, elevandolo al contempo al rango accademico di Facolta di Teologia.

Giunge in tal modo a compimento il nostro itinerario accademico nell’ambito
delle strutture universitarie operanti a livello di Chiesa universale.

2

Esprimendo pubblicamente la mia gratitudine e quella del corpo insegnante e
studentesco alla Congregazione per I’Educazione Cattolica e al Santo Padre Giovanni
Paolo II, per averci concesso questo ambito diritto, che erige 1'Istituto in Facolta, vale
a dire in una entita base di ricerca e insegnamento su cui tradizionalmente si fonda
I’universita, permettetemi di fare una breve riflessione sulla natura e la funzione del-
I’universita stessa.

* Questo articolo riproduce Iindirizzo di saluto del Gran Cancelliere della Facolta di Teologia di
Lugano, Mons. Eugenio Corecco, in occasione del secondo Dies Academicus (3 dicembre 1993).



20 ARTICOLI SCIENTIFICI

3

Nello svolgerla, si possono seguire due vie. Una ¢ quella di procedere ad una
semplice rilevazione oggettiva di cos’é oggi e come funziona questa istituzione. La
seconda € quella di ripercorrere la storia dell’Universita, indagando sul suo significato
originale e interrogandoci criticamente sull’attualita della sua vocazione originaria e
dei modelli assunti nel tempo sino ai giorni nostri.

Non ¢ certo la brevissima esperienza della nostra Facolta di Teologia, ma piutto-
sto la lunga esperienza universitaria di alcuni professori e del sottoscritto che 1’hanno
fondata, che mi autorizza ad affrontare questo tema.

4

Se si batte la prima strada, ci si rende subito conto che 1I’Universita attuale serve
sostanzialmente a preparare «forza lavoro qualificata», capace di mediare il rapporto
fra scienza e produzione materiale e di elaborare conoscenze utili al funzionamento
dell’apparato produttivo.

Queste due funzioni vengono spesso indicate con le parole didattica e ricerca.
Lo studente si aspetta di apprendere cose che gli consentano di inserirsi in modo
vantaggioso nella generale organizzazione del lavoro. Il professore cerca di elabora-
re conoscenze utili a questo fine e di trasmetterle. La societa si aspetta di ricevere
dall’Universita persone preparate a svolgere funzioni utili alla riproduzione della
societa stessa.

La categoria che domina in questo primo approccio al problema ¢ quella del-
I'utilita. Ci si domanda: a che serve I’Universita? a che serve questa laurea? a che
serve questa conoscenza?

11 filosofo Nikolaus Lobkowicz, dell’Universita Cattolica di Eichstétt, ha scritto
che, se si continuasse con questo tipo di approccio «perfettamente strumentaley, si
potrebbe giungere, in un futuro non lontano, ad eliminare definitivamente la concezio-
ne stessa di universita, riducendo gli attuali istituti accademici a luoghi esclusivamente
deputati alla formazione professionale, regolati nelle loro esigenze dalle leggi implacabili
di mercato e percio decisamente poveri, o del tutto privi, di ispirazione ed addirittura
di pensiero.

Forse ¢ nella intuizione di questa problematica che il popolo ticinese ha fatto
tanta resistenza alla creazione di un’Universita locale, ritenendola in ultima analisi
superflua.

Se si fa uso, invece, della seconda strada, occorre risalire fino al Medio Evo,



S.E. Mons. EueeNio Corecco 21

dove 'universitas studiorum non nasce da un progetto del potere costituito, ma piutto-
sto dal desiderio spontaneo degli uomini di conoscere la verita.

5

I sodalizi di professori e studenti, nati su base privata dal bisogno di rinnova-
mento intellettuale caratterizzante il XII secolo, diventeranno vere e proprie Universi-
ta, grazie al papato e poi all’impero, che, oltre ad averne fondate di nuove, hanno
concesso a quelle esistenti ampie autonomie, arricchendole di privilegi.

Le Universita nascono nei chiostri o nei conventi, oppure accanto alle cattedrali,
e il termine «universitay sta ad indicare soprattutto 1’esistenza di una comunita umana,
composta di maestri (magistri) e di discepoli (scholares), uniti dalla comune passione
della ricerca della verita sulle cose, sull’uomo e su Dio.

Le singole facolta vengono concepite come diverse vie di accesso all’unica ve-
ritd. Proprio per questo, al centro dell’universitd medievale, sta la Facolta di Teologia,
dove il contenuto dell’insegnamento ¢ la autocomunicazione di Dio stesso all’'uomo.
La rivelazione ¢ una grande ipotesi di lettura della realta che, tuttavia, per mostrare
tutta la sua fecondita, deve essere sottoposta alla verifica della conoscenza e dell’espe-
rienza umana, secondo tutte le diverse forme di ricerca e di studio.

Certamente anche I’Universita medievale prepara a funzioni sociali determina-
te, ma in essa 1’accento cade sulla formazione dell’uomo, piuttosto che sulla prepara-
zione del funzionario. Il primo scopo dello studio universitario & I’arricchimento della
persona, che riconosce la verita e vi aderisce con liberta, per realizzare il bene proprio
e quello comune.

6

Dopo questi grandi inizi dell’Universita, gli storici sono soliti trascurare 1’epoca
di rinnovamento, operato nello spirito umanista del Rinascimento, per passare, attra-
verso semplificazioni irriguardose, alla grande riforma, attuata da Wilhelm von
Humboldt (1767-1835) all’Universita di Berlino.

7

Il modello humboldiano laicizza 1’idea medievale. Lideale dell’unita del sape-
re, della superiorita del sapere puro su quello applicato e il gusto della formazione
dell’'uomo integrale, sono ancora vivamente sentiti. Questo ideale non & pii radicato



22  ARTICOLI SCIENTIFICI

perd in un’esperienza di unitd umana — quale punto sorgivo di un’autentica coscienza
critica della societa — bensi su un modello idealistico di comunita, in cui il compito
epistemologico centrale non ¢ piu affidato alla teologia, ma alla filosofia. Tuttavia
I’idea fondamentale, secondo cui le singole facolta forniscono prospettive diverse e
complementari sulla verita, rimane; come rimane I’'immagine del doctor, che prima di
essere uno specialista di questa o quella disciplina, ¢ un uomo che ha 1’amore alla
totalita dell’essere e del bene.

Accanto a questo modello primario, la riforma di von Humboldt conosce e san-
ziona, perd, anche un altro metodo di acquisizione e trasmissione del sapere. E quello
della scuola superiore tecnica, modellata sull’esempio della école polytechnique
napoleonica, destinata a formare funzionari, cio¢ uomini capaci di svolgere una fun-
zione specializzata all’interno dell’ organizzazione dello Stato assoluto moderno.

11 funzionario non si interroga su che cosa sia il bene o in che cosa consista la
verita, ma solo in che modo un sapere scientifico possa essere usato, con il massimo di
efficacia ed il minimo di spese, per conseguire i fini pratici definiti dal principe o dal
governo illuminato.

8

Nel secondo dopoguerra, il boom economico dei Paesi occidentali ha avuto come
conseguenza quella di sviluppare a dismisura le strutture universitarie. Il cambiamen-
to, tuttavia, non ¢ stato solo quantitativo. Il modello della scuola superiore tecnica,
secondario nella riforma di von Humboldt, ha preso il sopravvento. La discussione sui
fini si ¢ interrotta o ¢ stata praticamente abbandonata. Il sapere che viene coltivato &
sempre piu un sapere strumentale.

Anche le Facolta di Teologia e di Filosofia hanno rinunciato alla vocazione di
dare indicazioni sui fini, per rinchiudersi in se stesse, sottomettendosi senza riserve
alla logica della divisione del lavoro accademico.

Nelle altre facolta la ricerca ¢ sempre piu condizionata dallo sforzo di produrre
il sapere richiesto dal mercato, piu che dalla preoccupazione di investigare, da un pun-
to di vista intrinseco alla scienza stessa, cio che ¢ effettivamente importante per [’uo-
mo, per il suo avanzamento e il suo sviluppo.

In questo modello illuminista, segnato da una concezione individualistica del-
I’'uvomo, I'unita della universitas magistrorum et scholarum, quale realtd comunitaria
umana, capace di elaborare un giudizio critico sulla societa, non solo non & piti teorizzata,
ma ¢ resa anche illusoria dalle strutture megagalattiche raggiunte da moltissime uni-
versita di Stato.



S.E. Mons. Eucenio Corecco 23

Cio6 ha provocato il formarsi di un crescente senso di impotenza e di sfiducia
che, verso la meta degli anni sessanta, esplode in tutta la sua violenza, sotto 1’influsso
dell’ideologia marxista. Negli Stati Uniti d’America e in quasi tutta I’Europa, si reagi-
sce innestando un processo di progressiva democratizzazione, decentralizzazione e
politicizzazione delle strutture universitarie, nella speranza di poter risolvere in questo
modo la crisi profonda in cui versa 1’istituzione.

Di fatto, pero, non ¢ difficile constatare, ovunque, I’insuccesso di questa rifor-
ma ¢ la ragione ¢ semplice: la crisi dell’universita non & primariamente di tipo
organizzativo ed istituzionale, ma spirituale e culturale. In altri termini, & in crisi I’ Uni-
versitd come istituzione educativa e come luogo di produzione del sapere, sia teorico
che pratico.

I giovani, vittime della crescente specializzazione, non incontrano pit un luogo
in cui possa essere posta la domanda che riguarda 1’uomo come tale. Ogni singola
disciplina la respinge dal proprio ambito, qualificandola come non scientifica rispetto
ai termini del proprio lavoro settoriale. In questo mondo specifico lo studente non ha la
possibilita di interrogarsi criticamente su se stesso, sulla propria identita piu autentica,
sui fini che intende perseguire nella vita. Di conseguenza non pud assumere critica-
mente il ruolo sociale cui I’Universita lo prepara.

Il concetto stesso della scienza viene assorbito in quello della tecnica ed & pro-
prio attraverso tale processo concettuale che alla tecnica viene attribuito quel carattere
di onnipotenza demoniaca, di cui troviamo riscontro nella filosofia heideggeriana.

Nel frattempo, pero, I’epistemologia piti recente aveva gia riscoperto che le leg-
gi endogene di sviluppo del sapere scientifico sono di natura essenzialmente teoretica.
Per essere adeguatamente pratico, il sapere deve prima essere teoretico.

3\

Cio significa che non & possibile fare scienza, se la preoccupazione
dell’utilizzabilita pratica della scoperta sostituisce il gusto e la preoccupazione del
conoscere le cose in se stesse, per amore della conoscenza in quanto tale.

La crisi dell’universita come luogo educativo e come luogo di elaborazione del
sapere tecnico si riflette cosi sulla sua capacita di fornire una preparazione tecnico-
professionale adeguata. La tecnologia, infatti, non ¢ semplicemente un dedurre, da
leggi scientifiche immutabili, soluzioni altrettanto immutabili di concreti problemi
pratici.

In realta, il compito del laureato di facolta tecniche (si pensi agli ingegneri, agli
architetti o ai medici, per es.) & quello di mediare fra il sapere scientifico ed i concreti
bisogni dell’uomo, della societa e dell’ambiente, ai quali la tecnica intende dare rispo-
sta. Perche la risposta sia soddisfacente & necessaria una grande capacita di compren-



24 ARTICOLI SCIENTIFICI

dere il bisogno dell’uomo in quanto tale, di dialogare con esso, sulla base di una ipote-
si di ricerca feconda, sulla verita insita alla persona umana.

Di diverso contenuto sarebbero eventuali riflessioni — che non intendo proporre
in questa sede — sul modello universitario prodotto dal materialismo dialettico.

9

Ho accennato in apertura alle ragioni profonde che, forse in modo implicito,
hanno indotto il nostro popolo nel 1986 a sconfessare il progetto universitario ticinese.
Fu probabilmente la consapevolezza, espressa non sempre in modo adeguato, che lo
Stato non sarebbe stato in grado di creare un fatto culturale nuovo, degno di essere
sostenuto anche con sacrifici finanziari. A questo si aggiunse, senza dubbio, la perce-
zione della non necessarieta di un’Universita locale.

Oggi il clima sembra profondamente cambiato. Prima di tutto, perché si € capito
che il problema universitario si pone in termini diversi. E diventato pit chiaro che
un’universita ticinese si giustifica solo a condizione che essa sia utile, non solo per una
nostra potenziale utenza, ma anche per altri Paesi e culture. Solo se, dalla tribuna euro-
pea o internazionale si guardera all’universita del Ticino con interesse reale, avra sen-
so realizzarla anche per noi.

Un’universita esclusivamente progettata all’interno del nostro angusto orizzon-
te ticinese non avrebbe senso. Tanto piu che sembra difficile individuare, nella nostra
societa, un bisogno che possa essere soddisfatto solo attraverso I’apertura di una Uni-
versita locale.

I bisogni, in rapporto alla ricerca e alla formazione accademica, esistono, ma
possono essere soddisfatti anche altrove. Ne consegue che un’universita locale si
autogiustifica solo se riesce a dare una propria risposta che sia, nel contempo non solo
fruibile, ma appetibile anche oltre i nostri confini.

Questa appetibilitd non puo essere determinata solo dalle materie di ricerca e di
insegnamento, ma piuttosto dal modello di istituto, nel quale deve essere leggibile un
tentativo di ridare all’Universitd un compito non piu passivamente subordinato alle
esigenze di mercato, bensi di ricostituzione del tessuto della societa in crisi.

I>Universita adempie al suo compito originale solo nella misura in cui riesce a
porsi come forza riformatrice e percio critica rispetto alla societa e ai suoi valori domi-
nanti.

Perché cio sia possibile, lo Stato deve, a mio avviso, rinunciare al ruolo di sog-
getto protagonista, attribuitogli dal modello di von Humboldt. In un momento storico



S.E. Mons. Eucenio Corecco 25

di crisi politica e istituzionale latente, in cui il ruolo dello Stato sta rapidamente
evolvendo, da istanza che ipostatizza la societa verso la funzione meno totalizzante di
organo al servizio della societa, la responsabilita delle riforme, in vista della
riorganizzazione del potere pubblico, deve essere riconosciuta alla societa e alle forze
che in essa siano capaci di sviluppare una nuova creativita. Lo Stato, invece di dirigere
in proprio e ministerialmente le Universita, deve accettare di assumere il ruolo di istanza,
incaricata di riconoscere ed assecondare, sostenendole con il suo potenziale finanzia-
rio, le iniziative che sorgessero su impulso privato.

Mi sembra che questo orientamento sia ormai in atto nel nostro cantone € non
possiamo non rallegrarci con il nostro Governo e con il capo del Dipartimento della
Pubblica Educazione, On. Buffi, non da ultimo perché, con il nuovo modello di Facol-
ta di Teologia, senza aver sotteso secondi fini politici, anche noi abbiamo inteso dare
un contributo in questa direzione.

Riassunto. La natura e la funzione dell’universita vengono illuminate
ripercorrendo la sua storia, indagando sul suo significato originale, interro-
gandosi sul modello humboldiano del secolo scorso e sugli sviluppi universi-
tari negli anni sessanta. Si potra allora cercare il modo di ridare all’universita
un compito non piu passivamente subordinato alle esigenze di mercato, bensi
di ricostitutizione del tessuto della societa in crisi.

Résumé. La nature et la fonction de 1'université s’éclairent a la lumiere
de son histoire: quelle fut sa signification originelle? a quelle idée de I’homme
et de I’Etat correspondent le modéle de von Humbold, puis les développements
universitaires des années soixante? Comment rendre a [’université un role
non plus passivement subordonné aux exigences du marché, mais axé sur la
recomposition du tissu de la société en crise?

Summary. The nature and function of the university can be clarified
through a look at its history and specifically by asking what was its original
significance, what concept of man and state is reflected in the university model
of von Humbold, how can we evaluate the development of the university in
the Sixties’, how can the university recover its importance and be independent
from the requirements of the market and at the same time rebuild the structure
of a society that is in crisis.




26  ARTICOLI SCIENTIFICI

Inhaltsangabe. Das Wesen und die Aufgabe der Universitit werden
beleuchtet, indem man ihre Geschichte durchsieht: Was war die urspriingliche
Bedeutung? Welcher Idee von Mensch und Staat entsprechen das
Humbolt’sche Modell und die Entwicklungen in der Universitit in den
sechziger Jahren? Wie kann man der Universitit eine Aufgabe anvertrauen,
die nicht mehr passiv den Anforderungen des Marktes untergeordnet wird,
sondern darauf ausgerichtet ist, eine Gesellschaft in der Krise neu zu gestalten?




RTLu 1 (1996) 1,27-43 27

Gesu Cristo come Figlio di Dio,
Signore e Salvatore

S.E. Mons. Angelo Scola
Rettore Pontificia Universita Lateranense, Roma

Un apax legomenon contenuto in Ebrei 3,1 ci offre la strada maestra per pene-
trare nel mistero di Gesu Cristo. In esso Gesu ¢ definito in assoluto come o apostolos,
cioe il «Mandato», I’«Inviatoy.

Il passaggio della Lettera agli Ebrei, in traduzione letterale, suona cosi: «Per-
cio, fratelli santi, partecipi di una vocazione celeste, fissate bene lo sguardo in Gesu,
I’apostolo (ecco il termine!) e sommo sacerdote della fede che noi professiamo, il
quale ¢ fedele a colui che l'ha costituito, come lo fu anche Mosé in tutta la sua casa.
Ma in confronto a Mosé, egli é stato giudicato degno di tanta maggior gloria, quanto
I’onore del costruttore della casa supera quello della casa stessa. Ogni casa infatti
viene costruita da qualcuno; ma colui che ha costruito tutto é Dio. In verita Mosé fu
fedele in tutta la sua casa come servitore, per rendere testimonianza di cio che doveva
essere annunziato piu tardi; Cristo, invece, lo fu come figlio costituito sopra la sua
propria casa. E la sua casa siamo noi, se conserviamo (salda sino alla fine) la liberta
e la speranza di cui ci vantiamo» (3,1-6).

Il termine o apostolos, identificando obiettivamente Gesu, come “figlio”, & op-
posto al titolo attribuito a Mosé, serapon, termine tradotto nella Vulgata con I’espressione
Jfamulus (ministro, servitore). Mosé appare quindi come il servo o ministro fedele che
¢ capace di martyria, cioé di testimonianza, ma la sua missione ¢ diversa da quella di
Colui che viene definito I’apostolo. Infatti I’ apostolos € lo uios, ciog il Figlio. E’ coautore
della casa e «sopra» la casa (casa di Dio = Chiesa) e per questo la sua missione &
superiore a quella di Mosé. La differenza emerge con chiarezza dalla pericope citata,
dove il titolo di apostolos & collegato a quello di figlio. Il Figlio ¢ il mandato in senso
pieno e totale; Mosé, che non & figlio, € mandato solo come ministro. E il grado di
fedelta dei due & qualitativamente diverso.



28  ARTICOLI SCIENTIFICI

11 Vangelo di Giovanni, in modo particolare, consente di approfondire la natura
singolare di questa missione cosi radicale da definire I’identita di Gesu. Il suo «essere
mandato» (apostellein, pempein) e il suo essere «venuto» nel mondo stanno al centro
della cristologia di Giovanni ed esprimono I’essenza trinitaria e soteriologica di Gesu
Cristo. Il Padre & concepito come colui che manda, come |’inviante e si rende respon-
sabile della missione stessa di Gesu determinandone, fin dall’origine, anche lo scopo
che ¢ la salvezza del mondo (Gv 3,17: «Dio non ha mandato il Figlio nel mondo per
giudicare il mondo, ma perché il mondo si salvi per mezzo di luiv; cft. Gv 6,39). Al
punto tale che Gesu sa di se stesso in quanto sa della sua missione!. Il sapere di sé
poggia sul sapere circa la missione ricevuta (cfr. Gv 3,34-36; 6,29.57; 7,29; 8,42; 10,36;
11,42; «Ora essi sanno che tutte le cose che mi hai dato vengono da te, perché le
parole che hai dato a me io le ho date a loro; essi le hanno accolte e sanno veramente
che sono uscito da te e hanno creduto che tu mi hai mandato», Gv 17,7-8; cftr.
17,21.23.25).

In un approccio che parta dalla storia della salvezza come descritta nel Nuovo
Testamento, vediamo che Gesu vive della volonta del Padre, vive facendo la volonta
del Padre (4,34), la ricerca in continuazione (5,30), non potrebbe fare nient’altro che
questa volonta («Gesu riprese a parlare e disse: «/n verita, in verita vi dico, il Figlio da
sé non puo fare nulla se non cio che vede fare dal Padre; quello che egli fa, anche il
Figlio lo fa», Gv 5,19). 11 suo essere venuto coincide col fare la volonta di colui che lo
manda (6,38), facendo le opere di lui (9,4), parlando le sue parole (3,34; 12,49) cosi
che I’inviante ¢ presente nell’inviato («Chi vede me, vede colui che mi ha mandato»
12,45). A sua volta I’inviato & cosi pienamente nell’inviante che quest’ultimo puo esi-
stere solo in relazione a lui, tant’é vero che egli ritorna a lui (7,33; «...ora pero vado da
colui che mi ha mandato»; 16,5).

Da questa analisi, sia pur sommaria, si capisce che la missione di Gesu &
qualitativamente diversa rispetto ai compiti assegnati ai personaggi dell’ Antico Testa-
mento o, persino, allo stesso Giovanni Battista. La missione di Cristo tende a investire,
in maniera integrale, la sua stessa persona.

Il Cardinal Ratzinger in un libro felice e fortunato, che negli ultimi dieci anni €
stato pero forse troppo dimenticato, cerca di penetrare la profondita della missione di
Gesu Cristo giungendo a parlare «di identita tra essenza ed opera, tra attivita e perso-
na, nel totale eclissarsi della persona nella sua opera e nel totale coincidere dell agire
con la persona stessa, la quale non si riserva nulla per sé ma si trasfonde interamente

! Commissione Teologica Internazionale, La coscienza che Gesi aveva di se stesso e della sua
missione in Documenta - Documenti, Roma, L.E.V. 1988, 577-579, part.: «La coscienza che Gesu ha di se
stesso coincide con la coscienza della sua missione. E cio va molto al di 1a della coscienza di una missione
profetica ricevuta in un momento determinato, fosse anche “sin dal seno materno” (come Geremia, cfr. Ger
1,5; il Battista, cfr. L¢ 1,15; Paolo, cfr. Gal 1,15). Questa missione si radica molto piu in una “uscita”
originaria da Dio («Perché da Dio io sono uscito»; 8,42), il che presuppone, come condizione di possibilita
che egli sia stato “sin dall’origine” con Dio (1,1.18)», 579.



S.E. Mons. ANGELO SColA 29

nella sua opera»?. Lo stesso tema trova uno sviluppo organico e approfondito in un
penetrante schizzo cristologico di Hans Urs von Balthasar. Dopo aver compiuto un’am-
pia analisi delle principali difficolta esegetiche poste alla cristologia sia dal mondo
cattolico che dal mondo protestante®, Balthasar centra la sua riflessione su una affer-
mazione decisiva e sostanziale, ricavata proprio dalla irripetibile configurazione della
missione di Cristo in relazione alla sua stessa persona. Secondo il teologo di Basilea
colui che si pone correttamente la domanda neo-testamentaria «Chi ¢ Gesu Cristo?»
non potra non trovarsi di fronte a quest’altra, esistenziale, questione: «Chi deve essere
colui che si da in questo modo e che dona la sua vita per gli altri?». «Chi persiste su
tale domanda salira lungo la strada che va dalla funzione manifesta, cioé dall 'opera
manifesta, all 'essere che viene nascostamente presupposto. Ma fara al riguardo l'espe-
rienza che la distinzione tra persona e missione presso i profeti, chiamati a un certo
punto del corso della loro vita, qui si fa problematica. E che qui ed ora, cioé in Cristo
Gesu, ci si incontra con uno che non é mai stato altro né lo poteva essere, che un
inviato da sempre»’. Lapproccio storico-salvifico della cristologia per Balthasar si
basa su un assioma fondamentale: in Cristo Gesu vi ¢ totale coincidenza tra persona e
missione. Si tratta di una coincidenza radicale, cosi che non vi pud mai essere una
prevalenza della persona di Gesu sulla sua missione e viceversa. Non vi ¢ un solo
istante in cui la persona esista indipendentemente dalla missione o, al contrario, un
momento in cui la missione preceda la persona stessa, come succede, invece, negli
altri “inviati” da Dio, sia nell’ Antico Testamento che nel Nuovo Testamento. In Cristo
Gesu realmente persona e missione sono cosi identiche che, nella storia della salvezza,
da sempre la missione ¢ la persona e la persona ¢ la missione. Questa identita & possi-
bile soltanto sulla base di una differenza nell’identico: tra il Figlio che procede eterna-
mente dal Padre (processio) e questo eterno Figlio procedente poi inviato nel tempo
(missio). La Trinita economica non puo essere affermata semplicemente identica alla
Trinita immanente, per quanto le leggi della prima derivino dalla seconda®.

Anche il Catechismo della Chiesa cattolica tende ad assumere, sia pure indiret-
tamente, 1’identita tra persona e missione in Gesu Cristo, come base di una adeguata
descrizione della sua persona e della sua opera: «Gesu in ebraico significa: “Dio sal-
va . Al momento dell Annunciazione, ['Angelo Gabriele dice che il suo nome proprio
sara Gesu, nome che esprime ad un tempo la sua identita e la sua missione. Poiché
Dio solo puo rimettere i peccati, é Lui che, in Gesu, il suo Figlio eterno fatto uomo,
“salvera il suo popolo dai suoi peccati” (Mt 1,21). Cosi, in Gesu, Dio ricapitola tutta

J. RATZINGER, Introduzione al cristianesimo, 8 ed., Brescia 1986, 178.
H.U. von BALTHASAR, Teodrammatica, 111, Milano 1983, 12-242.
ibid., 57-139. .

ibid., 142.

ibid., 148.

a o e W R



30 ARTICOLI SCIENTIFICI

la sua storia di salvezza a vantaggio degli uomini»’. Come si pud vedere, il nome
proprio Gesu esprime ad un tempo la sua identita e la sua missione. Gesn ¢ il Dio che
salva. E’ colui nel quale, concretamente, i nostri peccati possono essere sciolti.

Sulla scorta della categoria di missione e la sua coincidenza storico-salvifica
con quella di persona, si sviluppera quindi il nostro tentativo di rispondere alla do-
manda su: «Chi & Gesu Cristo?».

In concreto ¢i muoveremo in questo modo: partiremo dal pro nobis del Salva-
tore. In secondo luogo rifletteremo sul fatto che il Salvatore, il quale da la vita pro
nobis, & il kyrios (Signore). Infine cercheremo di cogliere come sia possibile che il
Risorto, con i segni della passione, sieda con il suo corpo alla destra del Padre. Cio ci
condurra a capire come solo colui che ¢ il Figlio di Dio, e il Figlio di Dio fatto uomo,
puo essere il Salvatore e il Signore.

11 nostro percorso seguira quindi da vicino I’esperienza stessa degli Apostoli.
Essi incontrano un uomo che si proclama il Messia, cioé¢ il Salvatore e da la vita per
loro. Nella glorificazione della Sua morte e Resurrezione Lo riconoscono Signore ¢
colgono, in pienezza, la Sua natura di Figlio di Dio.

1. GESU E IL SALVATORE: PROPTER NOS HOMINES ET PROPTER NOSTRAM SALUTEM

Il Credo ci fa proclamare: propter nos homines et propter nostram salutem
descendit de caelis et incarnatus est de Spiritu Sancto ex Maria Virgine et homo factus
est. Questo articolo centrale della nostra fede sul Salvatore implica la comprensione
di tre elementi che possono essere icasticamente riassunti in tre vocaboli latini tra loro
intimamente connessi: verbum, caro (caro peccati), factum. Il punto di partenza per la
comprensione di Gesu Cristo ¢ il factum, cioé I’evento, il dato, del Figlio di Dio che si
fa uomo. Dal momento che una fede autenticamente cristiana (quindi una teologia
autenticamente cristiana) si giustifica o si dissolve se ha come suo contenuto proprio
I’incarnazione o0 meno dell’eterno Logos, quando parliamo di incarnazione dobbiamo
parlarne a partire dal factum, cioe dall’evento di Cristo Gesti. Si dovrebbe qui riper-
correre per intero, in un colpo d’occhio sintetico, uno dei Vangeli Sinottici o il Vange-
lo di Giovanni, per veder emergere, senza demolizioni di stampo bultmanniano, quel-
la che von Balthasar chiama la Gestalt, cioé la forma, la figura di Gesu nei misteri
della sua vita. Vale a dire la sua missione. Si vedrebbe bene allora che nel factum di
Gesu Cristo si concentrano due elementi che non sempre sono messi adeguatamente
in luce.

Dapprima, cosa inaudita, Dio, che & Dio, ¢ diventato uomo, ¢ entrato nella
carne. Da qui una serie di interrogativi sul grande paradosso dell’incarnazione. Come

7 CCC, n. 430.



S.E. Mons. ANGELO ScoLa 31

la carne in sé chiusa puo aprirsi ad accogliere I’infinito Verbo di Dio? Come colui che
¢ identicamente in se stesso Dio puo inabissarsi, annichilirsi fino al punto di assumere
una carne?

In secondo luogo questa caro € una caro peccati. E’ la carne ferita, tragica-
mente provata dal peccato dell’uomo, per cui la kenosi, I’abbassamento in forma umana
del Figlio di Dio, ¢ in realta ’abbassamento nella forma del peccato senza che Gesu
Cristo, pur divenendo pro nobis peccato, conosca direttamente il peccato. La difficol-
ta di tenere ferma la totalita del factum, che implica appunto il verbum-caro peccati, &
reperibile anche in testi fondamentali di Paolo: «Infatti cio era impossibile alla legge
perché la carne la rendeva impotente, Dio lo ha reso possibile: mandando il proprio
Figlio in una carne simile a quella del peccato e in vista del peccato, egli ha condan-
nato il peccato nella carne», Rm 8,3; «...divenendo simile agli uwomini...», Fil 2,7.
Simile, somiglianza: & sempre 1’espressione greca omoioma che interviene in questi
casi (come anche in Ebrei 2,17, dove si dice «...rendersi in tutto simile ai fratelli,...).
A sua volta il significato di omoioma & ben reso da 2Cor 5,21, dove si esplicita che
Dio trattd da peccato in nostro favore Colui che non aveva conosciuto peccato, perché
noi potessimo diventare per mezzo di lui giustizia di Dio. Cambivalenza del termine
greco omoioma, tradotto con «somiglianza», ¢ volutamente utilizzata dagli autori del
Nuovo Testamento proprio per indicare nello stesso tempo ’identita e la differenza$,
Lequilibrio deve essere mantenuto nonostante 1’estrema paradossalita: Colui che as-
sume la carne divenendo «simile agli uomini», costui resta Dio e Colui che ¢& stato
mandato nella forma della carne del peccato, costui non & simile agli uomini nel com-
mettere il peccato.

L’abbassamento di Dio nel Figlio Gesu Cristo, che si compie nell’assunzione
della caro e della caro peccati, mostra il dato fondamentale, ripreso con forza fin dalla
prima tradizione patristica, della caro come cardo salutis. 1l tema della salvezza, at-
traverso 1’assunzione della carne, ¢ fortemente richiamato nel Vangelo di Giovanni e,
soprattutto, nella sua Prima lettera. Al punto tale da spingere I’ Apostolo a dichiarare
con forza come anticristica ogni posizione che tenda ad evacuare la venuta del Figlio
di Dio nella carne: «Da questo potete riconoscere lo Spirito di Dio: ogni spirito che
riconosce che Gesu Cristo é venuto nella carne, é da Dio; ogni spirito che non riconosce
Gesu, non é da Dio. Questo é lo spirito dell anticristo che, come avete udito, viene,
anzi e gia nel mondo» (1Gv 4,2-3).

Gesu, «Dio salva» - questo ¢ il significato dell’espressione - & veramente il
Cristo, cio¢ il Messia, Colui che doveva venire, Colui che redime 1’umanita intera in
ogni persona che accetta, per la fede e per il battesimo, aver parte al suo corpo miste-
rioso e reale che, nell’oggi della storia, & la Chiesa di Dio.

Posto cosi, sia pur in modo estremamente sintetico, 1’orizzonte adeguato del

i * Non pochi esegeti (HUBY, LOHMEYER, BARTH, KUSS, SCHNEIDER, SCHLIER,
KASEMANN) di Rm 8,3, sia pur con sfumature diverse, propongono, nella sostanza, questa interpretazione.



32  ARITICOLI SCIENTIFICI

Jfactum come evento del Figlio di Dio fatto uomo, si tratta ora di coglierne, secondo il
ritmo stesso del Nuovo Testamento, il significato per noi. Dobbiamo concentrarci sul
propter nos homines et propter nostram salutem o, pit biblicamente, sul pro nobis
come sulla forma stessa di Colui che, come persona e come autocoscienza, & identico
alla sua stessa missione.

Martin Hengel, nel suo studio su Crocefissione ed espiazione?, ci consente di
approfondire il contenuto del pro nobis nel Nuovo Testamento. Incomincia citando i
due passi di Marco, 10,45 e 14,24 con i rispettivi paralleli di Matteo 20,28 e 26,28, nei
quali la formula soteriologica del pro nobis é posta expressis verbis: «ll Figlio del-
["Uomo infatti non é venuto per essere servito, ma per servire e dare la propria vita in
riscatto per molti» (Mc 10,45); «E disse: “Questo é il mio sangue, il sangue dell alle-
anza versato per molti...”» (Mc 14,24). A queste debbono essere aggiunte le cosiddet-
te formule di consegna da una parte e le formule di morte dall’altra parte.

Per la prima serie i testi centrali (legati al paradidonai o al didonai) sottoline-
ano che ¢ Dio stesso che consegna il Figlio. Per esempio Romani 8,32: «Egli non ha
risparmiato il proprio Figlio ma lo ha dato per tutti noi», oppure si fa riferimento,
attraverso una sorta di passivo divino, a (Rm 4,25): «il quale é stato messo a morte
per i nostri peccati ed é stato risuscitato per la nostra giustificazione». Numerosi
sono i passaggi ma non tocca a noi, in questo contesto, inseguirli.

La seconda serie di formule, le cosiddette formule di morte, ha la sua base in
1Cor 15,3 dove si dice con chiarezza che «...Cristo mori per i nostri peccati...». La
celebre affermazione fa parte della stessa tradizione, paradosis, trasmessa ai Corinzi
al momento della fondazione della comunita, come I’elemento chiave e sintetico di
tutto il Vangelo. (Anche in questo caso molti sono i paralleli: Gal 2,21; 2Cor 5,14-15;
1Tess 5,10; 1Pt 3,18).

Una equilibrata interpretazione di questo nucleo salvifico del Nuovo Testa-
mento, per evitare il grave rischio di concentrarsi su aspetti parziali, deve tener conto
di altri fattori. Sono cinque i temi, nessuno dei quali puo andare perduto pena la perdi-
ta dell’obiettiva comprensione del fatto che Cristo & morto per la nostra salvezzal®.
Essi sono i seguenti: anzitutto la consegna o dedizione (didonai) di cui abbiamo gia
parlato. In secondo luogo 1’elemento dello scambio del posto per il quale Cristo &
ridotto a peccato (2Cor 5,21) o a maledizione (Gal 3,13) affinché noi possiamo rice-
vere la benedizione di Abramo. Nella carne di Cristo viene condannata la nostra ini-
micizia e il nostro peccato. Qui non si pu6 non pensare al tema giovanneo dell’ Agnel-
lo di Dio che porta via i peccati del mondo (Gv 1,29 ma anche 1Gv 3,5). Il ferzo dato
¢ ’esito di questa azione: una rigenerazione della liberta, una liberta liberata, liberata
dalla schiavitu del peccato (Rm 7 e Gv 8,34), liberata dal diavolo (Gv 8,44), liberata
dalle potenze del mondo (Gal 4,3), liberata dal potere delle tenebre (Col 1,13), dalla

° Brescia 1988.
1 H,U. von BALTHASAR, Teodrammatica, IV, cit., 221-225.



S.E. Mons. ANGELO Scola 33

legge (Rm 8,2), infine dal giudizio dell’ira (1Tess 1,10). Il guarto elemento ¢ il prezzo
pagato per questa posta in liberta: il sangue di Cristo, senza cui non si da, come dice
Ebrei 9, 22, nessuna remissione. Questo sangue significa piu esattamente il dono della
vita che Dio ci fa (Gv 10). Il quinto aspetto sottolinea che questa liberazione non ¢
semplicemente I’annullamento del peccato, ma & I’offerta della possibilita di essere
figli nel Figlio, quindi I’introduzione nella vita trinitaria (Gal 4,6; Rm 8&,10). Diven-
tando figli in Cristo (Ef 1,5) noi diventiamo membra del suo corpo (1 Cor 12 e Ef 4).
Questo dato mette in evidenza il superamento della cosiddetta «ira di Dio» nel suo
amore misericordioso: 1’amore di Dio per il mondo lo ha mosso a dare il Figlio (Gv
3,16) per riconciliare il mondo con sé (2Cor 5,19; Col 1,20). Si profila qui la figura
del Buon Pastore che da la sua vita per le pecore.

Ritorniamo ora, dopo aver delineato - sia pur sommariamente - il dinamismo
stesso della salvezza operata da Cristo cosi come viene profilata dal Nuovo Testamen-
to, all’affermazione centrale da cui siamo partiti circa 1’identita di persona e di mis-
sione in Gesu Cristo. Questa affermazione puo rendere conto anche dogmaticamente,
quindi in modo riflesso e critico e non soltanto descrittivo, del significato della sal-
vezza? Come? Lo puo attraverso la sottolineatura di due elementi che qui proponiamo
necessariamente in forma sintetica.

Il primo ¢ quello legato al tema di Gesu che prende il nostro posto, che muore
per noi. E’ noto, nel mondo teologico, il dibattito nella teologia contemporanea tra gli
assertori della visione piti classica, legata al concetto di sostituzione, e gli assertori del
concetto di solidarieta. Il tema dell’identita della persona e della missione permette di
superare la radicale opposizione tra queste due visioni. Infatti sembra riduttivo parla-
re della solidarieta di Cristo con tutti i peccatori, dimenticando che la forza del pro
nobis sta anche nel fatto che, concretamente, Gesu ha pagato al posto degli uomini per
il peccato commesso da Adamo; d’altra parte limitarsi ad affermare che Gest & morto
al nostro posto non spiega in maniera piena perché noi si debba ancora morire!!. Se
noi torniamo all’idea originaria di Gesti come il «mandato», come Colui la cui perso-
na coincide con I’essere mandato per la nostra salvezza, allora siamo condotti a ri-
flettere sull’«arcano disegno del Padre» e a chiederci: come puo la morte di Gest
avere questa valenza salvifica universale? Su quale base ¢ possibile questa solidarieta
di Cristo con ogni uomo, che giunga fino al punto di morire per lui (al suo posto)?
Affiora qui, come risposta, un tema sul quale dovremo poi ritornare parlando del
Signore e del Figlio di Dio, tema che per ora enucleiamo con 1’espressione «creazione
in Gesu Cristo». Infatti, solo se & postulata una solidarieta originaria di tutti gli uomini
in Gesu Cristo -«Egli é prima di tutte le cose e tutte sussistono in lui» (Col 1,17)12- si

"' Cfr. G. BIFFI, Tu solo Signore. Saggi di teologia inattuale, Casale Monferrato 1987, 42-67.
"2 Cfr. A. SCOLA, «Nature and grace in Hans Urs von Balthasar», Communio. International Catholic
Review 18/2 (1991), 207-226.



34  ARTICOLI SCIENTIFICI

capisce perché Colui che ¢ realmente il nuovo Adamo possa, morendo per noi (al
nostro posto), rigenerare coloro che hanno perduto la grazia del capostipite Adamo.
La solidarieta di Cristo con tutti gli uomini, che giunge fino a morire per noi (al nostro
posto), ha il suo fondamento nella creazione di tutti gli uomini in Cristo.

Ripeto che questo tema risultera piu chiaro una volta che svilupperemo il tema
di Gesu Cristo Signore e Figlio di Dio.

Passiamo al secondo elemento. Si tratta di capire in profondita che I’evento
della croce & un evento trinitario. Anzitutto si dimentica spesso che Cristo & incom-
prensibile al di fuori della Trinita!3. Dall’interno della fede vediamo che la decisione
dell’incarnazione del Logos € una pianificazione trinitaria. Il Verbum caro ha una
origine trinitaria. La Trinita non fa solo da retroscena (nel senso che nella distanza tra
il Padre ed il Figlio & posta la distanza tra il Padre ed il Figlio incarnato), ma Essa ¢
anche 1’Attore (la Trinitd decide I’incarnazione e Dio entra nel dramma)!4 ed il si-
gnificato che Cristo stesso esprime (Egli non esprime solo il Logos ma tutta la Trini-
ta). Nell’«ora» di Cristo sono in azione anche il Padre e lo Spirito. E cio pil che mai
nel momento dell’abbandono, quando la coincidenza tra il peccatore e il Crocefisso ¢
totale perché Gesti, che non conosce il peccato, ha preso il posto del peccatore. In
quell’istante, che sembra essere quello della massima distanza tra il Padre e il Figlio,
lo Spirito Santo tiene in profonda unita i Due. Colui che ¢ innalzato sulla croce infatti
non ¢ Uno che muore in maniera apparente perché nella sua realtd divina assiste,
quasi da spettatore, alla sua stessa morte, ma il Crocefisso chiama in gioco, in un certo
senso, tutta quanta la Trinita nell’«ora» della storia. Per la potenza dello Spirito Santo,
infatti, il Padre controverte ’esperienza del Crocefisso cosi che, nel suo estremo abbas-
samento, Colui che muore innocentemente per tutti viene Risorto e «glorificatoy. E il
kyrios, il Signore in senso pieno e totale, cosi come la sorprendente confessione di
fede del centurione romano ci testimonia: «...veramente quest ‘uomo (sottolineo, que-
st’uomo) era Figlio di Dio/» (Mc 15,39).

Appare cosi chiaro che la Croce (il luogo in cui si concentra il dramma cosmico
dell’incontro della libertd assoluta di Dio con la liberta creata) non ¢ solo I’espressio-
ne della pienezza del Dio amore che a tal punto ci ama da dare la vita per noi, ma essa
ha addirittura il suo intimo presupposto nella Trinita. E’ proprio per 1’amore che origi-
nariamente circola tra il Padre, il Figlio e lo Spirito che trova possibile spiegazione
I’idea del Dio incarnato e crocefisso. «Uno della Trinita ha patito», dicevano i Padri:
questo & possibile solo perché nella stessa Trinita sta, in un certo senso, la differenza
dell’alterita delle Persone nell’unita dell’Essenza divina. Con un’espressione un poco
ardita, che non puo avere la pretesa di spiegare 1’abisso del mistero stesso, Balthasar
ci dice che la kenosi totale del Dio che muore in croce ¢ pensabile solo all’interno
della differenza che si da nella Trinita. Il processo intradivino (processioni) ¢ il fonda-

3 H.U. von BALTHASAR, Teologica, 11, Milano 1987, 260.
4 1d., Teodrammatica, 111, cit., 466-469.



S.E. Mons. ANGELO Scola 35

mento del processo storico salvifico. Senza che i due processi siano confusi. Senza
cadere nel rischio, che fu di Hegel, di portare il processo storico all’interno della
Trinitd, ma senza, d’altro canto, evacuare la concretezza storica del Factum, questa
affermazione ci aiuta a legare meglio tra loro i vari dogmi. Soprattutto deve impedirci
la tragica tentazione di ridurre la profondita del mistero di Dio che si fa caro e caro
peccati a qualche cosa di simile a un amore misurabile umanamente, a qualche cosa
che possa essere reinterpretato nell’ottica dell’'umana generosita.

Realmente I’evento della morte e resurrezione di Cristo € unico e irripetibile,
cosi come singolare & I’'umanita di Gest perché ¢ I’umanita stessa del Figlio di Dio.
D’altro canto questa umanita traccia il profilo compiuto dell’uomo, cosi che proprio
per la radicalita della sua origine e della sua morte e resurrezione, essa racchiude in sé
ogni possibile vicenda umana senza annullarla nella sua singolarita, senza negare,
pertanto, la liberta.

2. I CrocEerisso RISORTO E IL SIGNORE (KYRIOS)

La missione di Gesu ¢ 1’offerta totale della sua persona per la nostra salvezza.
Per la potenza dello Spirito, si rivela ’arcano disegno del Padre che & di salvare il
mondo mediante 1’Innocente, Crocefisso. Nella resurrezione di Gesu emerge con pie-
nezza anche il suo essere kyrios, il Signore. Il Salvatore pertanto ¢ compiutamente
tale, come gia si € visto, proprio in quanto & Signore, Colui che «a motivo di Dio»
tiene in possesso tutte le cose. Il Nuovo Testamento sottolinea dovunque con forza il
nesso tra I’essere Signore di Gesu e la resurrezione: Gesu ¢ pienamente il Signore
perché & risorto. L'inno di Filippesi 2 descrive 1’articolarsi della kenosi salvifica del
Figlio di Dio che si prolunga nella esaltazione del Crocefisso risorto: «Per questo Dio
I’ha esaltato e gli ha dato il nome che é al disopra di ogni altro nome; perché nel
nome di Gesu ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra e sotto terra e ogni lingua
proclami che Gesu Cristo é il Signore a gloria di Dio Padre» (Fil 2,9-11). Nessuno
puo dire kyrios lesous, Signore Gesu, senza lo Spirito, ci dice Paolo in 1Cor 12,3. 11
dinamismo dell’innalzamento e dell’esaltazione di Gesu Cristo a Signore & riproposto
anche in Atti 2,36, la dove Pietro richiama la casa d’Israele a riconoscere che Dio ha
fatto Signore e Cristo «...quel Gesit che voi avete crocefisso». Nel Nuovo Testamento
’espressione Signore riferita a Gesi mostra pertanto il nesso tra la passione di Gest,
la sua resurrezione, la sua glorificazione e la sua esaltazione, per la quale egli sta ora
alla destra del Padre col suo corpo risorto. Taluni passi del Nuovo Testamento (At
5,31; Rm 8,34; Col 3,1; Eb 1,3.13; 8,1; 12,2; Ap 3,21) si rifanno al versetto 1 del
Salmo 110, proprio per descrivere questo sviluppo a cui la missione di Gesu da origi-
ne. Esso recita: «Oracolo del Signore al mio Signore: “Siedi alla mia destra, finché io
ponga i tuoi nemici a sgabello dei tuoi piedi”». 1l culmine di questa visione puo
essere individuato nel passo di 1Cor 8,5 nel quale Paolo dice testualmente: «Z in



36 ARTICOLI SCIENTIFICI

realta, anche se vi sono cosiddetti dei sia nel cielo sia sulla terra, e difatti ci sono
molti dei e molti signori, per noi ¢’é un solo Dio, il Padre, dal quale tutto proviene e
noi siamo per lui; e un solo Signore, Gesu Cristo, in virti del quale esistono tutte le
cose e noi esistiamo per lui».

Proprio questa citazione ci introduce alla necessita di ritornare in chiave
dogmatica sul dato kyrios, sempre secondo la preoccupazione che implicitamente ca-
ratterizza questa nostra riflessione. Quella di superare la cosiddetta cristologia dei
titoli per andare alla scoperta della persona storica di Gesu Cristo, senza prestare ai
Vangeli, agli Atti degli Apostoli e alle Lettere neotestamentarie cio che non dicono,
ma anche senza accettare una lettura di queste fonti che faccia esplodere la forma di
Cristo e la renda irrintracciabile come factum, cioé come evento storico salvifico.

Nel paragrafo precedente, quando abbiamo fatto un breve commento dogmati-
co al tema di Gesu Salvatore, abbiamo accennato al fatto che solo se € postulata una
solidarieta originaria di tutti gli uomini in Cristo € pensabile il pro nobis. E’ pensabile
che Cristo, offrendo la sua vita in croce, possa liberare realmente dal peccato chi lo
accoglie nella fede, perché ha realmente il potere di cambiare la sorte di ogni singolo
uomo e di tutta I’'umanita. E ha questo potere in quanto la sua relazione con ogni
singolo uomo e con tutta I’'umanita & posta come originaria. Ora, parlando della glori-
ficazione del risorto, che ¢ costituito come Signore che sta alla destra del Padre perché
«ogni ginocchio si pieghi» e «solo nel suo nome possa ottenere la salvezzay», siamo
condotti un’altra volta a riflettere su quale base profonda sia possibile questa signoria
finale e decisiva. La signoria di Cristo risorto implica il riconoscimento che Gesu
Cristo ¢ il capo vero di tutta 'umanita. La comprensione adeguata del kyrios ci co-
stringe ad affermare non solo che Gesu Risorto ¢ colui nel quale e per il quale ogni
realta trova la sua pienezza, ma anche che Cristo Gesu ¢ il capo della creazione. Anzi,
proprio perché egli ¢ il capo della creazione la sua morte puo essere salvifica e la sua
signoria puo essere efficace, piena e totale. Siamo cosi ricondotti a parlare del tema
della creazione in Cristo. E’ un tema complesso, che meriterebbe una trattazione a sé
stante. Si dovrebbero in effetti enucleare non pochi elementi di teologia per mostrare
che cosa significhi cio che taluni passaggi del Nuovo Testamento ci indicano come un
dato preciso: Gesu Cristo (non il Verbo, si badi bene!) ¢ il principio attraverso il quale
I’atto creativo del Padre passa per porre e conservare nell’esistenza gli uomini e le
cose!3. Possiamo limitarci a citare i passi pit significativi in cui gli autori del Nuovo
Testamento ci orientano con decisione a pensare alla centralita di Gesu Cristo nell’at-
to creativo. Col 1,16: si parla del Signore e si dice ad un certo punto che «...per mezzo
di Lui sono state create tutte le cose, quelle nei cieli e quelle sulla terra, quelle visibili
e quelle invisibili: Troni, Dominazioni, Principati e Potesta. Tutte le cose sono state
create per mezzo di lui e in vista di lui. Egli é prima di tutte le cose e tutte sussistono
in lui». Anche 1Cor 8,6 esplicita la nostra tesi con forza: «per noi c’é un solo Dio, il

'* Su questo tema si veda A. SCOLA, Nature and grace..., cit., 208-215.



S.E. Mons. ANGELO Scola 37

Padre, dal quale tutto proviene e noi siamo per lui; e un solo Signore, Gesti Cristo, in
virtu del quale esistono tutte le cose e noi esistiamo per lui». Nel Nuovo Testamento
il tema ¢ ripreso anche da Ebrei 1,1-2: «Dio, che aveva gia parlato nei tempi antichi
molte volte e in diversi modi ai padri, per mezzo dei profeti, ultimamente, in questi
giorni, ha parlato a noi per mezzo del Figlio, che ha costituito erede di tutte le cose e
per mezzo del quale ha fatto anche il mondoy». Del Figlio afferma: «Tu, Signore, da
principio hai fondato la terra e opera delle tue mani sono i cieli» (1,10). Giustamente
¢ stato detto che nel Nuovo Testamento si passa dall’esaltazione del risorto alla
consapevolezza chiara della sua pre-esistenza e divinital® - tema questo che riprende-
remo piu avanti - fino a cogliere I’implicazione di Gesu Cristo, il glorificato, nella
stessa azione creatrice. Il Signore risorto, glorificato, esaltato, il kyrios sirivela cosi in
profondita essere anche il nuovo Adamo e, propriamente parlando, Adamo € «...figu-
ra di colui che doveva venire» (Rm 5,14). Pertanto non Adamo ¢ il capo, in senso
proprio e pieno, della creazione, ma Cristo. Cristo ¢ il principio, 1’Alfa della creazio-
ne, come dira 1’ Apocalisse parlando di Lui come del «Primo» e dell’«Ultimo», come
dell’«Alfa» e dell’ «Omega» (cfr. Ap 21,6).

Conviene in proposito precisare che 1’idea di novita legata alla piena realizza-
zione in Cristo, il tema dell’'uomo nuovo e il tema della nuova creatura cui conclude
’opera redentiva di Cristo (1Cor 15,45-49; 2Cor 5,17; Gal 6,15; Rm 5,12-21; 8,19-
24; Col 3,9-10; Ef2,14-16; 4,22-24), consiglia di guardare alla prima creazione e alla
nuova creazione, non come a due realta distinte ma reciprocamente inclusive. La se-
conda, la nuova creazione, assume e offre piena ragionevolezza alla prima, la quale in
se stessa non potrebbe che essere incompiuta e non pienamente intelligibile. D’altro
canto tale traiettoria storico-salvifica si sviluppa secondo il piano concepito prima
della fondazione del mondo (Ef 1,4) e che si realizza nella pienezza dei tempi (Ef
1,10). Di qui la possibilita che si apre, a partire dalla nuova creazione, di riconoscere
in Cristo stesso il Capo della creazione.

Questa tesi, qui solo introdotta, implicherebbe anche un ripensamento della
dimensione o del principio trinitario dell’atto creativo. Ripensamento che si
ricollegherebbe ad affermazioni fondamentali di grandi autori cristiani come Tommaso
¢ Bonaventura, nei quali la convinzione che a causare ’essere, cio¢ a creare, sia ’es-
senza stessa di Dio non significava in alcun modo minor peso delle Persone Trinitarie
nell’atto creativol?.

Piui in generale, in quest’ottica appare chiaro che I’essere dell'uomo e del mondo
viene dalla Trinita e viene dalla Trinita per un’iniziativa assolutamente gratuita della
Trinita stessa. Iniziativa che, storicamente, coincide col factum, con I’evento di Gesu
Cristo. La decisione intima della Trinita ¢ di mandare il Figlio cosi che il Figlio sussi-

16 H.U. von BALTHASAR, Teodrammatica, 111, cit., 233-242.
7 BONAVENTURA, Esamerone, X1, 9; TOMMASO, Summa Theologiae 1, q. 45 a. 6 co e ad 2um,



38 ARTICOLI SCIENTIFICI

sta in una natura creata, distinta dalla natura di Dio. Ecco perché realmente Cristo
Gest morto e risorto ¢ il punto di riferimento originario, & 1’«4/fa» in cui ogni uomo
e il mondo sono stati fatti. Senza questo punto di riferimento i misteri stessi della vita
di Gesu, la sua stessa missione, non sarebbero comprensibili. La creazione ¢ parte
dell’opera dell’Incarnazione salvifica. Anche se certamente la salvezza, operata da
Cristo per volonta del Padre e con I’opera dello Spirito Santo, ¢ una dimensione della
decisione originaria e infallibile del Padre di «far riuscire» Gesu Cristo, che si espli-
cita quoad nos quando la liberta dell’uomo, per il peccato di origine che da Adamo si
trasmette a tutti, si sottrae all’obbedienza nei confronti di Dio.

I1 tema del kyrios ci ha consentito di dilatare il nostro orizzonte dalla passione,
morte, resurrezione e glorificazione di Gesu alla comprensione del posto di Gesu
Cristo nella realta creata e ci apre pertanto la strada per cogliere, con maggior eviden-
za, ’originarieta della missione di Gesu Cristo. Non dimentichiamo che questo ¢ il
filo conduttore di tutte le nostre riflessioni. Questa missione ora, risalendo alla vita
intradivina, ci appare collegata con la missione trinitaria, la missione di Gesu nella
storia manifesta la missione del Figlio ad extra dalla Trinitd. Noi sappiamo, ¢ San
Tommaso che ce lo insegna con chiarezza, che questa missione, dal punto di vista
trinitario, coincide con la stessa processione di generazione del Figlio aggiungendo
I’effetto temporale. Gesu Signore non & quindi solo il Salvatore, ma ¢ anche il Capo
della Creazione. In questo senso Egli ha il pieno e originario possesso (Signoria) su
tutto.

3. IL SigNore E 1L FigLio b1 Dio

Una corretta lettura del linguaggio del Nuovo Testamento implica una chiara
distinzione tra I’appellativo Figlio di Dio e ’appellativo Figlio riferiti a Cristo Gest.
Contrariamente a quanto si possa credere a prima vista, 1’appellativo Figlio di Dio &
meno radicale e decisivo dell’appellativo Figlio, nel senso che la pienezza dell’iden-
tita di Gesu, in quanto Figlio, con il Padre, emerge, neotestamentariamente, con mag-
giore oggettivita ed evidenza nell’appellativo Figlio.

Figlio di Dio, originariamente derivato dai riti orientali di intronizzazione del
Re, viene sottoposto ad una progressiva demitizzazione. Essa ¢ elaborata anzitutto
dalla teologia regale, cosi come ¢ visibile gia nel Salmo 2, versetti 7-8: «Annunziero
il decreto del Signore. Egli mi ha detto: “Tu sei mio figlio, io oggi ti ho generato.
Chiedi a me, ti daro in possesso le genti e in dominio i confini della terra”». In
seguito ¢ portata a compimento ad opera del Nuovo Testamento. L'espressione si
lega allora al tema del servizio per cui si da un’amalgama tra figlio e servo, tra sovra-
nita e servizio, che ¢ identificato con chiarezza dal grande inno di Filippesi 2. Allora
il tema Figlio di Dio per finire viene a significare, come ci ricorda Ratzinger nel libro
citato, «il Signore al cui cospetto I'universo piega il ginocchio in segno di riverenza.



S.E. Mons. ANGELO ScolA 39

Costui é I'agnello ucciso che simboleggia un’esistenza consistente in puro atto, in
puro altruismo. La liturgia cosmica, ’omaggio adorante dell 'universo si svolge so-
lenne attorno a questo agnello (cfr. Ap 5)»!8.

Lappellativo Figlio invece ha tutt’altra origine rispetto a quello di Figlio di
Dio. Ha un’altra vicenda linguistica e proviene da un’altra fonte. Si trova nella pre-
ghiera stessa di Gesu, il quale si rivolge appunto a Dio chiamandolo Abba. E’ questa
una espressione che, come ¢ stato dimostrato da parecchi studiosi, si mantiene dal-
I’originale aramaico. Certamente non poteva non agire in maniera sorprendente e ra-
dicalmente nuova su tutti gli uditori di Gesu, a tal punto che ci ¢ stata conservata
senza traduzioni e ritocchi proprio nello stesso modo con cui Gesu la pronunciava.

11 Vangelo di Giovanni ci fa capire che questa allocuzione di preghiera doveva
avere in Gesti, come corrispettivo, il fatto che Egli chiami se stesso col nome di Fi-
glio. Mentre nei sinottici quest’appellativo resta abbastanza sullo sfondo - compare
soltanto nel quadro dell’istruzione impartita da Gesu ai discepoli-, nel Vangelo di
Giovanni I’appellativo Figlio diventa centrale come espressione dell’autodesignazione
che Gesu fa di sé. In questo modo Gesu vuole indicare la sua assoluta relativita al
Padre. Il suo concepirsi dentro la missione ricevuta dal Padre, il suo essere il mandato
dal Padre e il termine Figlio rinvia quindi, strutturalmente, alla logica stessa della
missione: nessuno si manda da sé. Colui che manda non pud mandarsi. Il Padre &
colui che manda e Gesu ¢ I’inviato. E’ colui che & venuto ed agisce per il Padre a tal
punto che chi lo vede, vede il Padre, chi lo incontra e lo conosce, in realta, incontra e
conosce il Padre stesso.

Conviene sostare un attimo e riflettere su questo punto per cogliere I’ultimo
passo dello sviluppo che noi abbiamo compiuto. Dobbiamo farlo, ancora una volta,
cogli occhi stessi con cui gli apostoli seguivano Gesu e si lasciavano sorprendere, in
profondita, dal suo rivolgersi al Padre con ’espressione Abba, raffrontabile al nostro
«papay» seppure con un accento un tantino piu elevato.

Colui che vive cosi strutturalmente riferito al Padre, Gesu, ci apre alla sua
stessa conoscenza del Padre e quindi di se stesso come Figlio ed infine dello Spirito
Santo. Ancora una volta & I’essere Gesu il mandato dal Padre ad aprirci la strada
diretta per 1’accesso alla sua figliolanza divina. Ho gia avuto modo di riflettere su
questo tema nel mio volume su Balthasar e forse conviene che io qui riproponga
semplicemente i risultati che 14 ho raggiunto. Come puo Gesu affermare che chi lo
vede vede il Padre («...chi ha visto me ha visto il Padre», Gv 14,9; oppure: «io e il
Padre siamo una cosa sola», Gv 10,30), se non sulla base di un’autocoscienza del
tutto peculiare che consente all’apostolos di sapersi da sempre identico alla sua mis-
sione? Se infatti la missione fosse stata ricevuta da Lui solo secondariamente non si
potrebbe spiegare la coscienza che egli possiede, cosi acuta, di identita col Padre (cosi

18 J. RATZINGER, Introduzione al cristianesimo, cit., 174.



40 ARTICOLI SCIENTIFICI

si chiama infatti, neotestamentariamente, colui che lo ha mandato)!®. Da cio Balthasar
deduce una considerazione per me fondamentale: «ll mondo creato da Dio nella sua
totalita non poteva essere stato creato senza che questa missione del Figlio diletto
non venisse messa in conto. E ['inviato non poteva essere insignito poi, a posteriori,
di una simile missione per la cui radicale decisione egli non fosse stato consultato».
Commento nel mio libro: «Ma se a partire dai testi neotestamentari e da una rifles-
sione profonda sull’autocoscienza di Gesu si deve giungere all 'identificazione di per-
sona e missione in Cristo, allora quest 'identita non puo non significare nello stesso
tempo la condivinita del Figlio con il Padre creatore»?V.

Infatti se I’inviato rivela essenzialmente I’amore dell’inviante e se egli ¢ iden-
tico alla sua divina missione, allora, in quanto portatore personale di questa missione
di amore, egli «deve» essere la divina e quindi eterna generazione dell’inviante, che
egli chiama, con significato sublime, suo Padre. Il rapporto di Gesu verso il Padre non
¢ affatto solo I’automanifestarsi della sua pura umanita ma, attraverso I’'umanita -
ecco I’importanza della caro - si rivela tutta la sua persona. Il Figlio, come Gesu si
definisce, soprattutto in Giovanni, & I’eterno Figlio del Padre che si rivolge a Lui nella
sua assunta umanita. Cunico Signore Gesu ¢ il Logos di Dio, ¢ Dio da Dio. Gesu,
come ci ricorda Matteo 11,27, che solo conosce il Padre in tutta la sua verita e che
come tale solo € autorizzato a salvare gli uomini, non ¢ il puro uomo Gest, ma ¢ il
Figlio trinitario di Dio. Ricavato I’accesso da Gesu al Padre e dal Padre al Figlio, in
sintonia con I’autocoscienza di preghiera di Gesu Cristo, non ¢ difficile operare I’ana-
logo passaggio allo Spirito Santo, giungendo cosi alla stessa Trinita personale.

La via che Gesu, il Figlio, apre al mistero del Padre e dello Spirito ¢ la via
nella quale, per fede, noi stessi siamo coinvolti. Nella missione di Gesu Cristo si apre
la chiamata alla nostra propria missione che rivela la nostra vera personalita, il nostro
volto compiuto.

Non & questa ovviamente la sede nella quale tentare, nella fede, per quel che
umanamente € possibile, un’intelligenza sintetica del mistero dell’Uni-Trino. Tutta-
via essa € in qualche modo gia data, nei suoi presupposti fondamentali, dalla linea di
sviluppo che abbiamo seguito, la quale ha ancora una volta come cardine la missione
di Gest.

Con il guadagno del contenuto della natura di Figlio propria di Gesu e quindi
della sua coessenzialita al Padre, della sua piena divinita ed umanita, anche il tema
centrale della missione si illumina in tutta la sua pienezza. Questa missio di Gesu,
che opera tra gli vomini, sanando, perdonando i peccati, donando la sua stessa vita
nella passione e nella morte e vincendo la morte e il maligno nel grande evento
della resurrezione, € I’espressione storica, guoad nos, della missione del Figlio, la
quale si radica, guoad se, in una primordiale processio dal Padre in seno alla Trinita.

¥ H,U. von BALTHASAR, Teodrammatica, 111, cit., 476.
20 A. SCOLA, Hans Urs von Balthasar: uno stile teologico, Milano 1991, 75.



S.E. Mons. ANGELO Scola 417

Giovanni 8,42: «...da Dio sono uscito» e la Vulgata dice: «processi». Questa pro-
cessione fonda la missione in quanto 1’essere stato gia presso Dio (cfr. Gv 1,1; Gv
1,18) & la condizione di possibilita in senso pieno e compiuto della missione del
Figlio che ¢ Gesu Cristo.

Il Vangelo di Giovanni, ancora una volta, ¢ quello che con maggiore evi-
denza registra fino in fondo 1’abbandono totale di Gesu a questa figliolanza, senza
che per questo la tragicita dell’«ora», di cui Giovanni stesso ci parla, sia evacuata.
Giovanni 5,19-20: «...il Figlio da sé non puo fare nulla se non cio che vede fare dal
Padre; quello che egli fa, anche il Figlio lo fa. Il Padre infatti ama il Figlio, gli
manifesta tutto quello che fa». Ma d’altro canto Giovanni 5,26: «Come infatti il
Padre ha la vita in se stesso, cosi ha concesso al Figlio di avere la vita in se stesso».
Cosi gli lo sono di Gesu, che riprendono in Giovanni il tema dell’Esodo, stanno
sempre intrecciati agli Abba.

Questo nesso ¢ particolarmente marcato nell’*“ora”. «...E’ giunta ['ora che sia
glorificato il Figlio dell 'uomo» (Gv 12,23). «Ora ['anima mia é turbata; e che devo
dire? Padre salvami da quest’ora? Ma per questo sono giunto a quest’ora! Padre,
glorifica il tuo nomex» (Gv 12,27). Quest’ora ¢ anticipata da Giovanni 13,1 eucaristica-
mente, mediante la scena della lavanda dei piedi: «...Gesu, sapendo che era giunta la
sua ora di passare da questo mondo al Padre, dopo aver amato i suoi che erano nel
mondo, li amo sino alla fine». La vita di Gesu, che sta tutta nell’essere venuto in
questo mondo mandato dal Padre, ¢ orientata al mistero di questa «ora» nella quale
Egli si lascia immolare per noi, essendo nello stesso tempo totalmente obbediente al
Padre. In quest’ora infatti egli per un verso subisce da patte degli uomini (cristiani,
ebrei e pagani) e da parte del Padre la pena della croce. Per un altro verso, pero, in
questo totale abbandono sta una effettiva super-azione, in cui la liberta stessa di Cristo
¢ compiutamente coinvolta.

4. RIPRESA SINTETICA

Conviene riassumere il percorso compiuto per penetrare, in accordo con i dog-
mi cristologici fondamentali, il mistero di Gesu Cristo.

Siamo partiti dalla categoria di missione, vedendola come centrale, capace
non solo di illuminare la vita e I"opera di Gesu, ma anche, in ultima analisi, la sua
stessa persona, dal momento che, con Balthasar, abbiamo accolto 1’assioma dell’iden-
tita tra persona e missione in Cristo stesso. Abbiamo cosi seguito |’esperienza stessa
degli apostoli che hanno visto anzitutto il Salvatore, colui che giunse fino a dare la
vita per loro.

Il secondo passo, che essi stessi hanno potuto fare, 1i ha condotti, nella con-
templazione unitaria della passione, della morte, della resurrezione e della glorifica-
zione di Gesu, a riconoscere in Gesu il Signore.



42  ARTICOLI SCIENTIFICI

Gesu ¢ il Signore soprattutto in quanto Risorto, ma la sua missione salvifica,
che implica una signoria assoluta e totale come quella della Resurrezione, doveva per
forza di cose e necessariamente supporre anche la sua presenza, la sua mediazione
nell’atto della creazione. In tanto Egli poteva patire salvando tutti, in quanto tutti sono
stati fatti in Lui. Si comprende cosi il suo morire «al nostro posto» come il morire
salvifico del Risorto. Quindi il contenuto della fede in Cristo Signore assume una
pienezza, sempre sulla direttrice della missione di Gesu, che a prima vista ’idea di
Salvatore non aveva. A sua volta, in forza della pienezza raggiunta dal kyrios, si fa
sempre piu evidente il contenuto oggettivo della fede nel Figlio di Dio. La «necessi-
ta» che Egli fosse da sempre presso il Padre ¢ la condizione di possibilita della sua
missione, ma questo «essere da sempre» non pud non significare un co-essere nella
divinita, il suo essere Figlio.

Si pud a questo punto rispondere alla domanda: «Chi ¢ Gesu Cristo?». Gesu
Cristo, il Salvatore del mondo, ¢ il Signore degli uomini ¢ della storia perché, nella
sua morte e resurrezione, ¢ il Redentore degli uomini e della storia. Ed ¢ il Redentore
percheé ¢ il capo della creazione. Egli si rivela cosi essere veramente il Figlio di Dio.

Riassunto. Larticolo s’incentra sulla categoria teologica di «missio-
ne», partendo dall’assioma balthasariano che ci sia un’identita fra persona e
missione in Gesu Cristo: nella storia della salvezza, il mandato dal Padre & il
Figlio di Dio, e il Figlio di Dio & colui che ¢ mandato. In un primo passo
I’ Autore presenta Gesu come «Salvatore»: 1’ Incarnazione per la nostra sal-
vezza, compiendosi nell’abbassamento fino alla croce, prendendo il posto
dei peccatori. Un secondo passo mette in rilievo la signoria assoluta di Gesu,
manifestandosi nella resurrezione: il «Signore». Il terzo passo sottolinea 1’es-
sere «Figlio di Dio», presupposto eterno della missione nel tempo.

Résumé. Larticle est axé sur la catégorie théologique de «missiony,
partant de 1’axiome balthasarien qu’il existe une identité entre la personne et
la mission de Jésus Christ: dans I’histoire du salut, I’envoyé du Pére est le
Fils de Dieu et le Fils de Dieu est celui qui est envoyé. Dans un premier
temps I’ Auteur présente Jésus comme «Sauveur»: I’ Incarnation pour notre
salut s’achéve avec I’avilissement de la Crucifixion a la place des pécheurs.
Dans un second temps il met en relief la seigneurie absolue de Jésus qui se
manifeste dans la résurrection: le «Seigneur». Le troisiéme temps souligne
1étre «Fils de Dieu», fondement éternel de la mission dans le temps.




S.E. Mons. ANGELO Scola 43

Summary. The article is centered around the theological category of
«mission», based on the Balthazarean axiom that there exists an identity
between Jesus Christ the person and his mission: in the story of salvation,
the Father’s envoy is the Son of God, and the Son of God is he who is sent.
At first, the Author presents Jesus as «Savior»: the Incarnation of our salvation
concludes with the debasement of the Crucifixion in the place of sinners.
Subsequently, he emphasizes the absolute lordship of Jesus which is
manifested in the Resurrection: the «Lordy. Finally, he underlines the being,
the «Son of God», the eternal foundation of the mission in time.

Inhaltsangabe. Der Artikel konzentriert sich auf die theologische
Kategorie der Sendung. Der Verfasser geht aus von dem Balthasar’schen
Axiom, wonach Person und Sendung in Jesus Christus identisch sind: in der
Heilsgeschichte ist derjenige, der vom Vater gesandt wird, der Sohn Gottes,
und der Sohn Gottes ist derjenige, der gesandt wird. In einem ersten Schritt
stellt der Autor Jesus als «Erloser» vor: die Menschwerdung zu unserem
Heil, die sich in der Erniedrigung des Kreuzes erfiillt, indem Er die Stelle
der Siinder einnimmt. Ein zweiter Schritt stellt die absolute Herrschaft Jesu
heraus, die sich in der Auferstehung zeigt: der «Herr». Der dritte Schritt
unterstreicht das Sein Jesu als «Sohn Gottes», die ewige Voraussetzung der
Sendung in der Zeit.







RTLu 1 (1996) 1,45-89 45

The meaning of suffering in
the secularized world

Quaerebam unde malum et non erat exitus
(S. Augustine, Confessions, VII, 5)

Stanislaw Grygiel
Pontificio Istituto Giovanni Paolo II, Roma e
Facolta di Teologia, Lugano

Suffering is something more than pain in the usual meaning of the word. Pain,
as well, sounds a note of warning, announces the “presence” of some malady in man,
which threatens his life. But its meaning cannot be reduced to the function of revealing
the illness. Having made a diagnosis, we alleviate pain, trying even to eliminate it, if
we are able to destroy its causes. But even if we succeed in doing so, the feeling of
being in danger, awakened by the experience of pain, will remain in our consciousness
as a part of the real condition of our being; it will speak about its truth.

It is in pain that the reality of illness and death, indicated by illness itself, are
forced out into the open.

They provoke in man a particular kind of pain which resides in the core of his
being and cannot be eliminated while he lives, unless he decides to commit suicide.
For man himself is this pain. The memory awakens in him and speaks not only of
yesterday’s pains or the lost moments of happiness, but even worse, it forecasts further
afflictions and ultimately death. It is this pain that I call suffering.

Suffering is a tribulation of man’s soul; it is in the suffering man that the memory
awakens which does not allow him to reduce his life to the political administration of
mundane actions. Suffering calls into question the human calculating reason uncapable
of calculating either suffering or death; in fact, neither suffering nor death are an object
of its operations. Suffering and death call man to quite a different task, the hard task of



46  ARTICOLI SCIENTIFICI

confronting himself and of searching for the salvation of his being, threatened with
death. When there is no pain man’s life is in mortal danger; without suffering man’s
being is endangered.

To perceive the meaning of suffering it is necessary first to know how to “read”
the pain itself. It is not a question of merely locating and eliminating the pain by means
of intelligence, but rather the wisdom which consists in “reading” with all one’s being
its second meaning that of death. It is in accepting this meaning that one retrieves
oneself. The man who reads the pain and illness, a text written on every human being,
puts a question on the meaning and sense of life itself, that is, a question on the truth of
human person. Only he who has the courage to face such a question with all his being
so that he becomes this question', day in and day out, truly is able to suffer, and only
the person who is able to suffer can approach the truth revealed in the pain and illness.

Every pain is the pain of the whole man. The pain which reveals the illness of an
ear or of a finger penetrates the entire person and it is the person, not the ear or the
finger, who lives this pain. The ear’s pain tortures the person, not the ear. He is anxious
for the ear because of himself. It means that this pain of the body introduces him to a
dialogue with his body. In this dialogue he is asking about the whole of his being.

In order to receive an adequate response every question must be made by a
proper person and directed to one who can make the response. The question about the
meaning of the body’s pain is directed to the physician and together, physician and
patient try to discover the cause of illness and, if it is possible, to heal it. The question
about the meaning of suffering, however, can be made only by the suffering man.

It is he alone, isolated by the necessity of death, his death, who asks “why?”. No
other man has the answer to the question. He is in the face of death. To whom, then, is
this question directed, a question which man cannot answer because everything in him
is question?

To live such a question does not yet mean to know how to suffer. Only he knows
how to suffer, who cares for his being itself, that is to say, who becomes more and
more mindful of the truth of his being. This preoccupation makes man think and exist
in a more profound way. Having become the great question, he looks for what does not
depend on him yet on what relies his salvation. Every other way of thinking is only an
intellectual game.

When one was healthy and plunged in moments of the happiness of possession,
the doors of this dialogue with self were firmly closed. One was outside oneself, lost in
entertainments in the Pascalian sense, where there is no place for questions about the
essential and consequently for serious thought. These same entertainments suffocated
the memory of the truth of being. He who is healthy imagines this truth (Kierkegaard?),
i.e. idealizing the transitory moments of possession, in which he closes himself. He

I See S. Augustine, Confessions, 1V, 4 (Factus sum mihi ipse magna quaestio)
2 See Séren Kierkegaard, Esercizio del Cristianesimo, Studium, Roma 1971, translated by C. Fabro.



StanisLAwW GRYGIEL 47

seeks the fulfillment of himself in his own sublimated weakness. His thinking, reduced
to questions that are already answering themselves, sometimes could be useful, but it
never did touch the unum necessarium.

The “legions” of such “idealized” lies shatter a man’s thinking, so that he no
longer knows how to ask about truth, because the truth is the one and only. This shattered
thought does not ask about the truth but about the functioning of things.

Only the suffering (not the pain), this “dire need” of the parable of the Lost Son,
awakens in man the memory of truth. It is the memory of the Other. It is to this Other
that man’s being, that the Lost Son discovers his being is orientated. Fecisti nos ad Te,
Domine, et inquietum est cor nostrum..., St. Augustine says at the beginning of his
“Confessions”. Let us not anticipate, however, the course of our reflection.

The loss of what he had, but not of what he is, does not yet cause such pain as to
allow man to become fully conscious of his misery and, we will see, paradoxically, of his
greatness. Having lost something, or even somebody whom he only possessed, man is not
yet ready to ask or care in an ultimate way about the truth of his being. What was possessed
can be replaced. The “simple worker”, homo faber, present in everyone, is capable of
repairing a broken machine or of replacing it with a new one, and even of substituting one
man for another; for him the important is not with whom he is producing the objects.

Ironically, homo faber does not even see himself as irreplaceable in the application
of such a practical “common sense” approach to human reality.

In Job, we find a man who calmly endured the pain caused by the loss of his
possessions. Recognizing that God had the right to give as well as to take away what
He had given, Job knelt down and blessed Him (see Job 1, 20-22). He did not confuse
his being with what he possessed. Yet he did not ask with all his being about himself.
His mode of thinking was shaken only when, through the pain of his body, he was
confronted directly with death.

One’s consciousness is usually stricken first by the death of somebody close.
The departure of the person with whom one has constituted a personal organism of
love calls life and being itself into question. “And so one day, while his (Job’s) sons
and his daughters were eating and drinking wine in the house of the eldest brother a
messenger came to Job” (Job 1, 13) with the news which since then is called Job’s
news. His children were dead. Factus sum mihi ipse magna quaestio; it is with these
words that S. Augustine called what he experienced following the death of the friend
of his youth. “The pain darkened his heart. All they had in common, now, without him,
changed into an awful torment™. Plato, after a night talk of his friends with Socrates
who was awaiting execution, saw the world in such a changed perspective that he
thereafter identified philosophy with meditation about and preparation for death*.

3 8. Augustine, Confessions, IV, 4.
4 Plato, Phedo, 64 a. One could agree to Spinoza’s affirmation, that “homo liber de nulla re minus
quam de morte cogitat, et eius sapientia non mortis, sed vitae meditatio est” (cfr. Etica, affirmation 67).



48  ARTICOLI SCIENTIFICI

The consciousness which already knows that “the last act is bloody, even if the
entire play were most beautiful, a clod of earth on the head and here is the end for
ever’3, is so wounded, that no man can heal it. “Do not cry, it will not help” a friend
said to Solon after the death of his son, to which he replied: “It is exactly because it
will not help that I cry”. Precisely because it is so wounded, man’s consciousness
becomes his self-consciousness; it is now that he, reminding himself of the truth of his
being and seeing himself and the world in due proportion, begins to dialogue with the
Other who is God.

Job did not see the loss of possessions as an insuperable injustice for man. In
death, however, which threatened him with the loss of his very self, he saw so great
a wrong done to his being, that, together with this wrong, he lived his own greatness.
Job realized that although he was mortal, he was at the same time spirit; that although
he lived in the world of things, he ought not to be treated like one of them. Wondering
at his being, the source and goal of which remain a mystery, Job became aware of
being a sovereign subject in the world, i.e. that he was orientated not towards the
world,which he was leaving, but towards God; it is only He who can make the gift of
being and it is only in Him that the truth of this being can have its foundation and
fulfillment®.

To be sovereign and free and at the same time to be subject to death is both
absurd and unjust. No wonder that in the face of his own death Job, a sovereign subject,
feels forsaken and deceived by God. Even Jesus dying “cried out in a loud voice: My
God, My God, why have you forsaken me?” (Mk 15,34).

Death, places Job on the brink of nothingness where his being, menaced with
this nothingness, suddenly appears as unique and unrepeatable and his freedom as a
cruel joke.

To give a man the entire world, to give him all that he himself is, only to snatch
it all away from him, is this not an unjust mockery of man? In this dramatic situation,
Job becomes a question which he throws to God as a challenge. Job was right to demand
of God: “Who are You? Are you capable of doing such wrong to man? Did I praise You
in vain?”. Job’s concern is apparently for himself. But it is transformed into a question
about God Himself which can be addressed to Him alone. The answer can be only a
god’s gift.

Scraping his wounds with potsherd, wounds that announce his death, and having
become a question to which the absolute Other alone can be an answer, Job enters into
a dialogue with God. The experience of death’s approach changes the way he views

under one condition, i.e. that this meditation about life is made in the light of death. No doubt that who
thinks about death separated from life is led nowhere. In fact, to think in this way about death means to think
about nothing; it stops us in the grave which is empty.

5 Pascal, Thoughts, 227.

6 Both Plato and Aristotle said that cognitive thinking arises in the man when he wonders at what is.



StaNisLAW GRYGIEL 49

himself and the world; it leads him out of “a distant country” of possession, where he
lost himself in a multitude of “ideals”, and introduces him to himself (see Lk 15, 13
and 17). For man, to perceive his own death means to be introduced to a religious
experience in which his self-consciousness, regarding the “handy” things, is sobered
and yet, at the same time, is enthused with that infinitely distant Reality to which he
discovers he is intimately bound.

Job knows that his life will not return. Yet he knows too, from the experience of
imminent death, that all he had considered to be in his possession did not in truth
belong to him. Now, he cannot say even of his own being “my” being, for it was the
Other who had given it to him for a period of time.

In this knowledge, will his being not find salvation in the Other who is God? Is
not man’s being a fruit of God’s Love? Is it not true that, according to the logic of love,
the gift returns as a gift but in new form to who has it done? If so, then man’s death can
be a so great gift of him that he may return to himself in God?

The greatness of the question the Job’s being has now become reflects not
only the greatness of his suffering but also the greatness of his hope, or rather the
greatness of his person.

The greatness of man’s thought is revealed in the greatness of the hope this
thought arouses. Therefore man's true misery and tragedy result from the rejection of
his own mortality or from not having recognized it.

Magna quaestio identifies itself not with a particular kind of reasoning but with
man’s being the desire for another life. The truth and the meaning of this desire is
revealed only to the man who knows how to suffer; to the man whose self-consciousness
does not seek “help” within himself but in the Other. To think means precisely to look
for “help” in the Other, having recognized oneself as a question. Such thinking, then,
in the most profound sense of the word, is identified with this desire for the other life
and is achieved in hope which is expressed in prayer. He who asks, prays. The praying
question man has become gives meaning to his transient existence. The man who is a
question both works and waits for the gift of harvest.

Man can think only in the dialogue with God, because this other life that man
desires depends on God. It is for this reason that his thinking-desiring transforms itself
into a challenge-question thrown by man to God. He who has become such a question-
challenge remains vigilant.

Job’s friends cannot understand this suffering man. They have not become a
magna quaestio to be answered by God alone. Therefore, they are only able to reason
and argue, but not to think. Their reasoning and arguing finds no resonance in Job who
has begun to think.

It is his being that needs “help”. Those who have not lived the contingency of
their being and who therefore feel well, i.e. self-sufficient, have nothing to offer him.
Their “practical, reasonable” questions and answers are vain, for they are telling him
how to behave, whereas his is a question of how to be. Living on a different level, they
are incapable of telling Job where to go in the hope that salvation will occur.



50 ARTICOLI SCIENTIFICI

They are not vigilant because they have no “need” to wait for anyone, not even
for God’. They are self-sufficient. It is precisely for this reason that they do not think.
The life abbandoned their reasoning; prayer is the life of thinking.

Hegel writes that man fights as he can with a nature which treats him as an object.
For some time he achieves a limited success. In the end, nature defeats him. Death makes
man an absolute object. Death, nature’s victory, is the worst thing that can happen to
man3. It deprives him of the possibility of fighting for freedom, i.e., for his subjectivity.
Man lives his death as a radical injustice, which violates his being as a person.

Job does not give his consent to the injustice of death. Death clashes against his
freedom. Yet through death he gains an insight into the truth of his being the great
quaestion, magna quaestio; Job discovers in it the epiphany of this Otherness which is
God. God’s Presence for and in Job’s freedom does not depend on his dialectical cogito.
Only this Presence could liberate Job from sterile reasoning regarding death and from
death itself.

The union with God’s Otherness determines our being the subjects, that is, our
existing in this world without belonging to it (cfr. Jn 15, 19; 17, 16). God’s Otherness
causes that He is always to be found. To think and to exist in freedom means to leave
not only the factuality of the world but even that of our being and to search for God. To
think means to follow the traces of the Transcendence which are within us, as a result
of what I would like call the mystery of our withdrawal from God in illo tempore. The
power of man’s freedom is in his hope, because it is hope that opens for him a Future
quite different from time. When hope diminishes, anguish, caused by the threat of
annihilation, causes man to seek to forget his contingency and lose himself in the
utopian surrogates of the Otherness of God. In fact, man is unable to resign himself to
annihilation.

Pascal would have called these surrogates the entertainments, which stupify man
for a while. But suffering can not be healed by such technical means. No entertainment
or pill will ever answer his being’s magna quaestio, for no entertainment, no pill can
substitute God’s Otherness.

If man entrusts himself to entertainments and pills, he submits to their logic
which leads him to death as the last pleasant entertainment, euphemistically called
euthanasia. Reason not rooted in the magna quaestio encloses man in the grave.

7 So alone in the Garden of Olives Jesus Christ knelt before God. While He was throwing Himself
on God, like a challenge to fight, His disciples slept. In this agony with His Father, Jesus did not reason and
argue; He thought in the most profound sense of the word. When Pascal says that Jesus will die till the end
of the world, and that we cannot sleep during this time, he is saying that we too ought to think, that is, to be
the magna quaestio and to receive the gift of truth till the end of the world, like Jesus received it in the
Garden. It is noteworthy here, that “Adam” found a suitable partner (“help™) in “Eve” only when, recognizing
in her those thoughts and desires orientated towards the Other, who is God, he ceased to treat her in the way
he treated things and “animals”.

8 G.WE Hegel, Fenomenologia Ducha (Phenomenology of Spirit), Panstwowe Wydawnictwo
Naukowe, 1963-65, vol. II, p.30



STANISLAW GRYGIEL 51

Truth of life comes to man through his death. Through death as through a rift in
a world enclosing him, an unsual light enters into his life. This light dissipates the
pleasant but dangerous darkness in which idolatry flourishes in relation to ourselves,
our bodies and to our products.

Idolatry prevents us from reflecting on ourselves, i.e. to think in a serious way.
This light reveals one hypocrisy - we are not what we thought ourselves to be. It is
death which strikes our self-consciousness and awakens it. In this light we become
aware of our distinction from things; things do not desire to be the other. In the light of
this revelation man’s awakened self-consciousness is no longer satisfied with any
hypothetical interpretations (doxa) of his life made by reason separated from the magna
quaestio. While he cannot say what is the truth which is coming to him in this way,
existing in its light, he is able to perceive more clearly, what is evil and false. The light
which enters into life through death as through some mysterious stained glass window
transforms our stance before the truth so that, rejecting it, we reject ourselves. It is in
that truth that our freedom arises. In that truth it is the man who arises.

The tree of a great philosophy grows out of a question put on a man’s grave, a
question on the meaning of life, a question on the Otherness. A great philosophy, or
better, this great question exceeds the limits of reason. A great philosophy thinks not
so much of the world, in the sense of what man can find round himself, of what can be
the object of his intentional consciousness, but rather of what escapes the confines of
such a consciousness. A great philosophy thinks above all about what does not belong
to the world but nevertheless is present in it. Then, in the question on the Otherness the
fundamental care for man’s Future expresses itself. In attempting to avoid the grave,
philosophy is inevitably reduced to an intellectual entertainment. Its weakness does
not constitute any fulcrum, which would allow man’s thought to stand in unconditional
opposition to falsehood and his will to evil. The thoughtless reason which does not see
that what is renders man powerless. It steals from him the possibility of evaluating and
even of judging the world and enslaves him to the predominant opinions of the day. In
effect, thoughtless reasoning not only consents to but even participates in a radical
injustice towards man.

Philosophy, which is not born in suffering and is thus blind to the world in its
orientation towards Transcendence, negates the freedom and responsability of man.
Such a philosophy can never be a friendship of wisdom (filo-sofia).

A friend of wisdom responds with all his being to the Promise the Presence of
which it feels in his heart. It is in this dialogue between man’s hope and God’s Promise
that philosophy flourishes. To philosophize is to allow the hope and the Promise to put
in order one’s desires and thoughts, that is, one’s existence.

If there is not the Other, God, to whom man is “attuned” (Heidegger), the
friendship of wisdom is an illusion; Job is a huge mistake, and the self-righteousness
of his friends is vindicated.




52  ARIICOLI SCIENTIFICI

If man lived endlessly in time, his life, as it is now, would be a banal and boring
series of actions tending nowhere. For lack of that Otherness which alone gives meaning,
he would live like the immortal struldbruggs whose wretched life appalled Gulliver so
very much?. The struldbruggs are rendered uncurable by a consciousness that anticipates
that nothing new will happen in their life. Without a fulerum outside life itself, they are
unable rationally even to ask about what is the meaning of their lives, because all that
they would consider would give meaning to life would not itself have the meaning.
Meaning cannot be homogeneous with what it is the meaning of.

Bored by everlasting free time that one cannot organize with the help of one
day’s aims, they would even like to commit suicide, but they would not even be able to
do this. The lack of truth quenched the spirit in the struldbruggs. Fire does not blaze in
4a vacuuim.

In being the “great question” concerning the truth and meaning of life, the realm
of man’s spiritual existence comes into prominence. Undoubtedly, it is grace that
introduces him into this realm, but not without the preparation occasioned by suffering
in the face of death. The struldbruggs are oblivious to the realm of grace, because they
do not suffer. They occupy themselves within the confines of daily concerns and boast
of the discovery in themselves of the source of truth and meaning for their lives and
being. But non one of such preoccupations can embrace the whole of life. It is death
alone that, giving the man a perspective on the truth of his being, allows him to embrace
the whole of his life and to com-prehend it from the beginning to the confines traced
by his heart in the proximity to God’s Otherness. In this perspective man’s affiliation
to Him, as well as the necessity of putting himself in His hands, becomes evident. It is
here that man’s love reveals and realizes itself, so that he becomes free even from his
own life. It is in this that his sovereignty consists.

Avoiding the pain and suffering, man does not enter into dialogue with his own
body, with himself and, consequently, with the others, including the Other, God Himself.
Man falls into monologizing, garrulous thoughtlessness and laziness. The thoughtless
man listens too little and talks too much, trapped within a web of ideas and concepts.
Truth reveals itself to the man who knows how to be silent, for truth is expressed more
in the word of silence, full of man’s listening to truth with rapt attention, than in endless
words in which echo only his own conceptions!?. One works in hope for truth and at
the same time one waits for it in silence.

The struldbrugg, the modern homo faber, is he who separates his life from death.
However, as he endeavours to empty his mind of death, so he empties his mind of life.

9 See Stanislaw Grygiel, “Morire oggi”, in: Assistenza al Morente Aspetti socio-culturali, medico-
assistenziali e pastorali, Atti del Congresso Internazionale, Roma 15-18 marzo 1992, Milano, Vita e Pensie-
ro, 1994, 21-31.

10 Plato did not directly say a single word about the first evidences (principles) which the eyes of his
soul caught a glimpse of the night before Socrates’ death. In the famous Letter VII he asks for silence
regarding them.



StanisLaw GRYGIEL 53

Hence the dia-bolical character of his ideas, concepts and acts (from the Greek word
dia-ballein, “to separate™)!!; they are not ordered by the presence of the Other, because
they do not indicate Him. In opposition to the whole truth that speaks of man as
somebody who finds his identify in the Other, semitruths bring chaos. It is only from
the entire truths, it is, the truths which comprehend the sense of what they are speaking
of, and which I call sym-bolical truths (the Greek word sym-ballein means “to unite”),
that there is order and peace.

Reason separated from the entire truth of beings destroys the “symbolical” natu-
re of man. Diabolical reason, unable to receive the gift of truth, imitates the creative
Thought of God, while the diabolical will, unable to receive the good, which calls man
in an unconditional way, degenerates into chance reactions to chance stimuli. It becomes
erratic. In the end, such a reason and will identify themselves with the cogito in which,
for lack of the question put only to God, morals dissolve into ontology. The man of
such reason and of such will constructs whatever he thinks of and thinks whatever he
pleases. Diabolical ideas and diabolical successes present themselves as if each were
the ultimate truth and ultimate good. In consequence, it is not freedom that will determine
man’s free choices but so called free choices will determine his freedom. The
struldbrugg’s principle cogito ergo non patior, and patior ergo non cogito, has negated
man’s freedom, for it has wiped death from his memory.

The thoughtless looking at death and suffering ends with the thoughtless looking
at life itself. In the end, pleasure imposes itself on a miscarried reason and will, on
thoughtlessness and laziness, as the last goal and criterion of choices made far from
the Other whose offsprings we are (see Acts 17,18). The totalitarianism of pleasure
imposes its order on all one-day answers given to one-day questions, separated from
man’s being as the magna quaestio.

Pleasure unites man with his body, but in a completely different manner from
that of pain and suffering. Pleasure happens in the body, but focuses man’s attention
not on his body but on itself. Therefore pleasure cannot be the epiphany of the truth of
the human being. On the other hand, pain and suffering reveal a danger and point man
to others who can help and finally to the Other who alone can save him.

Pleasure, instead, only permits man to think about his body for pleasure’s sake
and to make it an instrument. It is pain and suffering that open man for communio
personarum, whereas pleasure destroys it.

In giving himself to pleasure, man does not enter into a dialogue with his body
and does not ask about its meaning; one does not dialogue with instruments, only use
them. I am not interested in what is the hammer I make use of. It is important for me
only whether it functions efficaciously when I try to strike with it. In spite of appearances,

' See also “Milos¢ podpisata byt (Esej o symbolu i micie)” (The Love has signed the being. Essay
about symbol and myth), in: Stanislaw Grygiel, ¥ kregu wiary i kultury (Problems of faith and culture),
Warszawa 1990, Michalineum, 257-278.



54  ARTICOLI SCIENTIFICI

when a man loves only pleasures, he neglects his body. He acknowledges it as long as
it functions efficiently for pleasure. This lack of care for the body is crowned by the
“pleasant death”, called euthanasia. It is the body’s last efficacious function.

The defeat of modern man, who escapes the grave and at the same time remains
entombed in it, begins with the triumphs of Goethe’s Faust.

Faust fears time because for him it is only a time of corruption, and he is afraid
of pain, suffering and death because he does not know how to confront them in such a
time. Not comprehending the message of the Resurrection’s bells because of a lack of
faith, he is doomed to be a miscarried magna quaestio. He does not have Job’s courage
to exist as a question-challenge thrown to God Himself.

Faust, the beaten Job, tries to hold on and possess the swift beautiful moments
of time that pass away, beautiful not by virtue of truth but of pleasure. These efforts
end in escapism from time into the dream of eternal youth. Faust, however, is unable to
master such beautiful moments. He too seeks help in an Other, but he speaks to one
who is quite different from that Other with whom Job dialogues. Faust enters into a
fatal dialogue with the Force which “continually negates”; he entrusts himself to
Mephistopheles, swearing friendship with him. His anthropology becomes
anesthesiology which impedes dialogue with his own body, and consequently with
himself. Not knowing how to suffer, he treats himself and others as replaceable
mstruments. And so he substitutes the technique of uniting elements in vitro, invented
by Wagner, the scientist, by the gift of truth and the technique of seducing by the gift of
love. Goethe called the product of such thoughtlessness and laziness of Faust, so efficient
from a technical view point, homunculus.

He who abandons himself to such moments, meticulously records each one in
order not to lose any. His insatiable appetite cannot be quenched; he always runs short.
Only in the face of death does it become evident that he is running short of reality
because he is running short of himself.

I would like to recall here the superb words of Tacit: id quod corrumpit et
corrumpitur saeculum dicitur. Time, which becomes mere saeculum when the Other is
not present in it, takes everything from man, together with himself. Saeculum is a time
of “diabolical” semi-truths, time which does not indicate anything beyond itself.
Secularized man, that is the man who lives in the time of semi-truths, does not behold
the Future before himself. He is held in a leash by the conviction that he who does not
know how to avoid pain and suffering in the time of corruption is a worthless man; he
is nobody because he “did not succeed” (patior ergo non cogito). The secularized
society, which I would call furba homunculorum, is governed by the colorful image of
the ever young man, fancifully existing beyond time in advertisements, where he
indulges in pleasures.

The “mystics of success and pleasure”, however, on which the Faustian
prometheism of the secularized society lives, is a “mystics of defeat”, which renders
society helpless. This “mystics of defeat” sometime takes shape of the empty and
therefore purely horizontal philanthropy of Faust.



StaNIsSLAW GRYGIEL 55

The society closed in saeculo loses the Memory of the Past and the Memory of
the Future. Living for the moment and governed by the temporary need possession,
such a society falls from the Tradition of man’s being the magna quaestio, Tradition of
hope, of love and of faith, that is, the Tradition of freedom. Such a society, not knoving
either its origin or its destiny, cannot create culture, because it does not know how to
cultivate the soil, into which the seeds of values are sown and advance in grace to
future fulfillment. In Latin, to cultivate means coleo; from this verb the word cultura is
derived which as the future participle indicates the future which man ought to work
for, cultivating the soil of his own being. This being, culture is created not by homo
faber but by homo patiens; it requires the patience and the courage of Job.

Secularized society creates an infantile civilization based on the lust for things
and for man as one of them!2. Having made of lust some kind of “pre-understanding”
of all things, secularized society wants to have it all now. It imposes its own construction
even on God’s Word, when in need of Him, rather than bearing witness to Him.

One of the signs of the infantilization of society is the disappearance in men of
the capability to govern and to be governed and, at the same time, the increase of the
ability to administer and to be administered. One can administer things, never men.
What today is called politics has little or nothing to do with the art of governing; it is
rather a kind of administering constituted on the one hand by the monologue of masters
and on the other by that of slaves. Neither of them knows that every human act fulfills
itselfin grace. Suffering and death require the grace of a miracle. If secularized society
is not free, it is because it does not know the Gift.

Job is free because with all his being he asked God about something more than
life itself. Job asked Him about the miracle which was demanded by sovereign man. In
the face of death, he saw that the meaning of a human being is either in this Truth,
which is a miracle, or it is cruel illusion. Job disposed himself as a subject; asking God
about this miracle, in fact he asked Him about the Truth of His Divine Being. In this,
he scandalized the slaves, that is, the men who are unable to exist in dialogue with
God. Job did not scandalize God. And God’s freedom descended to his freedom, a
freedom that God challenged. In answering Job’s being the magna quaestio, God showed
to Job the Wisdom of His own creative Love.

God does not descend to Job’s friends, who not yet knowing the suffering and
death and therefore do not know God. Instead of challenging Him, they try to reason in
His defence, as if he was dependent on this. They defend Him while accusing poor Job
of being a sinful man. Their tragedy consists in defending only their own ideas about
God and Job, without seeking for the truth of both. Thus they offend both God, who is
the Love, and put Job, who is a just man, in righteous indignation. Their thought treats
both God and Job as if they were objects belonging to their world; such thought is atheistic.

12 It seems to me that John Paul IT thought of liberating society from such infantilism when he said
that the sick contribute to the deepening of the spiritual life in the Church.



56  ARTICOLI SCIENTIFICI

God does not descend to Job’s friends because they do not yet constitute a
community and are not com-patientes with Job. There is com-passio personarum only
where there is communio personarum. It is in com-passio that the truth of communio
reveals itself.

One of the signs that we live in a secularized society is the fact that there is non
mention to the duties and rights of human persons to exist in the dialogue of com-
passio, whereas there is much ado about individual claims, separated from one another
by monologizing thoughtlesness. In a secularized time one fights no more against death;
death’s victory has been tacitly accepted. In consequence, the Other and the others
have disappeared.

All rights and duties of man emanate from the dialogue between the freedom of
man and the freedom of God, between hope and Promise, between faith and Salvation.
These rights and duties are rights and duties of love. Their truth reveals itself in the
suffering man. It is the oppressed man who constitutes the epiphany of truth and justice.
1t is the tortured man, and not the torturer, who perceives the nature of man, his rights
and obligations. Job, homo patiens, is the first champion of human rights, in the deepest
sense of the word. He fights for them with God and he does it efficaciously, because
God Himself fights for them with Job, at a first glance as if they were against his
human being. -

It is not my intention to engage here in some kind of cult of suffering and death.
Here, it is the question of some mysterious connection between suffering and man’s
“second happiness”, his beatitudo. Job shares this happiness with God, when God
Himself, in response to Job, becomes a magna quaestio addressed to the suffering man
(see Job 42, 10-17, 38-41). It is about this mysterious connection and this mysterious
dialogue that Jesus spoke on the Mountain (see Mt 5, 3-12).

Homo patiens by his very nature, is homo com-patiens. No wonder then that
every Job feels guilty for the misery of all in the exact measure in which he realizes to
be incapable of suffering in the self-sacrificing way.

His suffering shows which way man ought to go towards salvation. It is his
prayer that provoked God to save also his friends who did not know how to entrust
themselves to God. The prayer of Margaret tears Faust from Mephistopheles’s grasp,
Faust who harmed her radically in her being the love for him. Through the suffering
and prayer of Sonia in Dostoyewskij’s “Crime and Punishment” the light shines on the
darkness of Raskolnikov’s soul. Eliphaz, Bildad, Zophar and Elihu live the God’s
Otherness in Job, Faust in Margaret, Raskolnikov in Sonia...

Society comes to life in suffering and in prayer. If some Abraham were to fight
with God for today’s secularized society, he would have to seek such just people as
Margaret, Sonia... The salvation of society from totalitarianisms, especially from that
of pleasure, will come through the just ones who know how to suffer; only they who



StaNisLAW GRYGIEL 57

know how to suffer, know grace and so too the Future, without which society is
weakened and doomed to self-annihilation.

God’s freedom, which is challenged throughout the freedom of the suffering
man, answers him in that Person in and for whom He created all that is.

“Where were you when I founded the earth?”’, God asked Job (Job 38, 4). Job
finds in himself no answer to such a question. Therefore, he becomes a new magna
quaestio and so the dialogue between man and God goes on. The act of creation into
which God introduces Job displays itself more and more. In the “Word” that was “in
the beginning” and in which “all things came to be” (Jn 1, 1-3), the salutary act of new
creation is being accomplished. Through the Person of Jesus Christ, God enters into
the dialogue com-passionis with the human person. God looks at man, at his pains,
suffering and death through the Passion of His Son on the cross. It is not easy to
understand the necessity of the cross of Jesus Christ, but without this understanding,
never will we understand the truth of man, for we will not see him through the eyes of
the Other, that is God.

When Jesus told his disciples that he had to suffer and be killed, Peter, driven by
the best of his intentions, rebuked him: “God forbid, Lord. No such thing shall ever
happen to you”. Jesus replied: “Get behind me, Satan. You are an obstacle to me. You
are thinking not as God does, but as human beings do” (Mt 16, 22-23). Whoever does
not think of the Divine, will never understand what is human, because man, “not
comprehensible on earth” is “more understandable in heaven”, writes C.K. Norwid!3.
“Jesus will die until the end of the world: we should not sleep during this time”14, If
man will understand himself, he ought to be with Him. History is either the story of
man’s entering into the God’s glory (cfr. Lk 24.,26) or only a fortuituous set of yarns
told by idiots. Therefore Philosophy if it is to be really the friendship of wisdom, filo-
sofia, it ought to be above all the friendship of God’s glory, of His Love, filo-agapia.

In the Cistercian monastery in Hauterive in Switzerland, in the fifteenth century
stalls, there is a bas-relief representing the Holy Trinity in the shape of the Pieta: the
Father holds up His dead Son. From between Their heads the Dove of the Holy Spirit
arises; this Dove, looking somewhere else, is ready to fly far away...

Man is “attuned” to God, but God is even more “attuned” to man. Man’s freedom,
awaked by his contingency, and God’s freedom, touched by human condition, come
together in God-Man.

Through God’s Word, clothed in human contingency and subject to suffering
and death, man enters in the Mystery of Trinitarian Dialogue. Participation in this
eternal Conversation in Love between Father and Son saves man’s sovereignty. Only
here, in the Trinity, death reveals itself not as a radical injustice but an act of radical
entrusting to the Father. Therefore, to ask why so many people are suffering and why

13 C.K. Norwid, “Dumanie (I)” (Meditation), in: Pisma Wszystkie, PIW, 1971, vol. I, 18.
14 B. Pascal, Thoughts, 736 (553 Brunschvicg). “The mystery of Jesus”.



58 ARTICOLI SCIENTIFICI

Jesus Christ’s cross does not free man from suffering, but obliges him to co-suffer
with God’s Son, is the wrong quaestion. Quaerebam unde malum et non erat exitus.
There was no exitus for such a question even for Jesus Christ; when asked “Rabbi,
who sinned, this man or his parents, that he was born blind?”, Jesus answered: “Neither
he nor his parents sinned; it is so that the works of God might be made visible through
him” (Jn 9, 2-3). When He heard that Lazarus was dead, He said: “This illness is not to
end in death, but it is for the Glory of God, that the Son of God may be glorified
through it” (Jn 11, 4 and 40).

Suffering and death lead man towards the Future and it is only in this perspective
that they are comprehensible. The greatest alarm, then, is not that so many people are
suffering, but that so many do not know how to suffer. It means that so many do not
enter into the God’s glory, which is our home. To be homeless means to be unhappy.
The house which would be worthy of man one can build only upon his being the
magna quaestio.

When Raskolnikov had understood this truth he kissed Sonia’s feet and said: I
bow in front of the whole human suffering”. This truth has been expressed by Peter’s
brother, Andrew, in praying the words: ave crux, spes unica.

In the penal colony Raskolnikov saw through Sonia’s suffering the dawn of the
“new life”. It is in just this moment that Dostojewski interrupted his tale. The “new
life” should be told, he wrote, in another way. It should be a song about the “new
creation” (Rv 21) that Jesus Christ began to sing on the cross. “Therefore, we are not
discouraged; rather, although our outer self is wasting away, our inner self is being
renewed day by day [...] for what is seen is transitory, but what is unseen is eternal” (2
Cor 4, 16-18).

No doubt, it is painful to be contingent, but is it not because of this painful
contingency that we are led to our being’s truth which is present in live God? We can
be ourselves only in Him. It must be for this reason that God, allowing Satan to touch
what Job “had”, i.e. what is “seen”, said to him: “behold, all that he has is in your
power; only do not lay a hand upon his person” (Job 1, 12). Indeed, this what we are
and then what we should be is in the inaccessible God.

Our life belongs to us and our being belongs to our Creator. Then, life is for
being and not being for life. When Job understood this, he said: “I have dealt with
great things that I do not understand; things too wonderful for me, which I cannot
know. I had heard of you by word of mouth, but now my eye has seen you. Therefore
I disown what I have said, and repent in dust and ashes™ (Job 42, 3-6).

The silence full of the Other’s Presence is man’s word. Such a silence questions
and demands. Thought achieved in rationalistic calculation never asks seriously. No
wonder, then, that it ends in atheism, into which the friends of Job, in spite of all
appearences, have fallen. And no wonder that the happiness, the attribut of divinity,
has come only to the suffering man. It is only he who knew how to think.



StanNisLaw GRYGIEL

o9

Riassunto. Distinguendo il dolore e la sofferenza, 1’ Autore cerca di
far vedere che il pensare fondamentale dell’uomo, cioé il pensare che si espri-
me nelle domande sul senso della sua vita, nasce solo in quell’esperienza
che egli deve vivere quando viene posto di fronte alla morte. Fuori di questa
esperienza, che costituisce lo spazio del filosofare, I’'uomo vive in un modo
spensierato. Essendo un domandare ed un aspettare la risposta, il pensare
filosofico, che si identifica con I'uomo diventato magna quaestio, finisce
nel pregare. Il Libro di Giobbe serve all’ Autore come testo fondamentale in
cui questa esperienza, propria dell’uomo, ¢ stata espressa nel modo piu ade-
guato possibile.

Résume. En faisant une distinction entre la douleur et la souffrance,
I’ Auteur essaie de montrer que la pensée fondamentale de I’homme, ¢’est-a-
dire la pensée exprimée par ses questions sur le sens de sa vie, ne vient que
de 1’expérience qu’il doit vivre face a la mort. Sans cette expérience qui
constitue 1’espace philosophique, I’homme vit de fagon irréfléchie. En tant
que questionnement et attente d’une réponse, la pensée philosophique qui
s’identifie a ’homme devenu magna quaestio, trouve sa conclusion dans la
priére. Le Livre de Job sert a I" Auteur comme texte fondamental dans lequel
cette expérience, propre a I’homme, a été exprimée de la maniére la plus
parfaite.

Summary. Making a distinction between pain and suffering, the Author
seeks to show how man’s questioning of the meaning of life is the basis of
philosophical thought. Outside this experience, man lives in an unthinking
space. Being a question awaiting an answer, philosophical thougth, identified
with man and become the magna quaestio, ends in prayer. The Author uses
the Book of Job as the fundamental text in which this esperience, specific to
mankind, is expressed in the most appropriate way.

Inhaltsangabe. Indem der Verfasser zwischen Schmerz und Leiden
unterscheidet, versucht er zu erkldren, daB philosophisches Denken sich
angesichts des Todes vollzieht. Andernfalls bleibt die Menschheit
gedankenlos. Als Frage und Erwartung der Antwort endet das philosophische
Denken - sich identifizierend mit der Menschheit, der magna quaestio - im
Gebet. Als Grundtext, in dem sich diese spezifisch menschliche Erfahrung
auf hochst angemessene Weise ausdriickt, benutzt der Verfasser das Buch
Hiob.







RTLU 1 (1996) 1, 61-78 61

Leggere la Scrittura:
il testo e il lettore

Azzolino Chiappini
Facolta di Teologia, Lugano

1. URGENZA E ATTUALITA DELLA QUESTIONE

Dal Concilio Vaticano II!, e soprattutto a partire dalla Dei verbum, |’esegesi
cattolica ha percorso un cammino lunghissimo, inimmaginabile qualche decennio pri-
ma, o all’inizio del secolo, quando le medesime questioni avevano avuto nella Chiesa
delle conseguenze laceranti.

In questo contesto nuovo, ’esegesi storico-critica ha trovato il suo posto o la
sua piena legittimita2, ma, nello stesso tempo, sono diventate sempre pili acute alcune
questioni teologiche fondamentali nell’interpretazione di un testo, che non ¢ soltanto
un documento storico, o una serie di documenti storici importanti, non € soltanto do-
cumento fondatore di una storia, ma testo che parla nel presente, Parola di Dio per la
Chiesa e per ognuno qui e adesso.

E fuori discussione un certo disagio vissuto dai teologi, che si pud riassumere in

1 Non tutto & cominciato con il Vaticano II e, nella questione dell’esegesi, bisogna ricordare le
encicliche di Leone XIII, Providentissimus Deus (1893), e di Pio XII, Divino afflante Spiritu (1943). Ma
passo rapidamente su tutto questo, perché il problema a cui voglio rivolgere I'attenzione & un altro, non &
quello della storia dell’esegesi moderna.

2 Vedere Pontificia Commissione Biblica, L'interpretazione della Bibbia nella Chiesa (= IBC),
1993.



62  STATUS QUAESTIONIS

una domanda: come posso usare una pagina biblica, che so dai colleghi esegeti essere
nata in un preciso momento storico, per rispondere ad una determinata questione con-
creta di Israele, o della Chiesa delle origini? come adoperare quella pagina che mi si
dice essere stata il risultato, come un mosaico, di diverse tradizioni? qual ¢ il filo che
da un senso oggi a tutto questo?

Siamo, ancora una volta, nella storia della teologia e dell’esperienza credente,
confrontati con il problema dell’ermeneutica biblica3, che aveva preoccupato gia
Origene, Agostino e tanti altri nei primi secoli della teologia cristiana®. Una prova
dell’urgenza di questa questione ¢ data anche nella conclusione di un’interessante ri-
flessione sulla teologia, pubblicata recentemente da Ghislain Lafont>.

Dopo aver brevemente ricordato i problemi attuali, Lafont scrive: «In questa
prospettiva, amerei proporre come punto di partenza della teoria dell’esegesi, come di
ogni spiegazione di testo profano, la considerazione del suo Sitz im Leben reale, cio¢ la
comunita nella quale questo testo oggi “esiste”, in quanto € conservato per iscritto,
conosciuto nelle memorie, disponibile (obbligatorio) per i membri, scambiato nel lin-
guaggio. Penso dunque che ogni teoria dell’esegesi suppone una teoria della comunita
cristiana come luogo proprio della Scrittura. Ora, per realizzare questa teoria (che si
rifa all’ecclesiologia, senza confondervisi) noi abbiamo elementi estremamente fruttuosi
nelle scienze umane; ¢ utile metterle in azione per dare il suo peso di umanita alla
comunita cristiana e, reciprocamente, percepire l’incredibile trasfigurazione operata
quando si tratta della comunita con Dio, di cui Dio ha I’iniziativax»®.

C’¢ un fatto significativo che, anche se non esplicitamente, suggerisce 1’impor-

3 A partire dal secolo scorso, il concetto e il termine di ermeneutica é diventato sempre piu
onnicomprensivo. Per un’introduzione generale alle questioni teologiche, vedere W. G. JEANROND,
L’ermeneutica teologica. Sviluppo e significato, Brescia, Queriniana, 1994.

4 Ritornero sulla questione, ma voglio ricordare gia adesso alcuni testi fondamentali: ORIGENE,
Philocalie 1-20, Sur les Ecritures (= PH) (ed. a cura di M. Harl), Sources Chrétiennes 302, Paris, Cerf, 1983,
con I'importante introduzione di Marguerite Harl; AGOSTINO, L'istruzione cristiana (ed. a cura di M.
Simonetti), Milano, Fondazione L. Valla-Mondadori, 1994 (la miglior edizione attualmente esistente). Ve-
dere inoltre la sempre utile sintesi di M. SIMONETTI, Lettera e/o allegoria. Un contributo alla storia
dell esegesi patristica (= LA), Studia Ephemeridis «Augustinianum» 23, Roma, 1985.

5 G. LAFONT, Histoire théologique de I'Eglise catholique. Itinéraire et formes de la théologie,
Paris, Cerf, 1994.

6 Jbid., 454 (le traduzioni italiane delle opere francesi citate in questo articolo sono mie; nelle
citazioni (testo e note) il corsivo indica una mia sottolineatura). Lautore sviluppa poi brevemente la sua idea
nelle pagine seguenti (454-456). Il suo suggerimento incontra il modo di porre la questione della lettura
della Scrittura presentato da A.-M. PELLETIER, Lecture du Cantique des Cantiques. De I'énigme du sens
aux figures du lecteur (= LCC), Analecta biblica 121, Roma, Pontificio Istituto Biblico, 1989. Questo artico-
lo, che risponde a una mia preoccupazione teologica da lungo tempo, & nato concretamente a partire dal libro
della Pelletier che apre, mi pare, una buona strada, e su cui tornero pit: a lungo dopo questa introduzione. Pur
seguendo un’altra strada, una preoccupazione simile ¢ manifestata anche in un altro interessante saggio:
Sandra M. SCHNEIDERS, Le texte de la rencontre. L'interprétation du Nuoveau Testament comme écriture
sainte, Paris, Cerf, 1995 (originale 1991).



AzzoUNO CHIAPPINI 63

tanza del problema: ¢ il grande interesse e sviluppo attuale per la ricerca di storia della
esegesi. Al di la del grande interesse storico, queste ricerche danno al teologo non
ricette o formule da applicare materialmente, ma offrono prospettive e indicano piste
di riflessione.

A questo proposito non si puo tacere la riconoscenza dovuta, in questo campo, a
H. de Lubac per il monumento che ha lasciato, un’opera che ha conservato tutta la sua
attualita, perché rimane punto di partenza e di riferimento per ogni riflessione su questi
temi’.

E necessario, a questo punto, indicare i problemi piu urgenti e spinosi che ren-
dono grave, a mio giudizio, la questione dell’interpretazione della Scrittura. Su questi
problemi si sviluppera poi la successiva discussione, a cui & perd importante, per evi-
tare ogni equivoco, premettere una chiara ed esplicita posizione: non ¢’¢ I’intenzione
di negare o mettere in dubbio la necessita dell’esegesi storico-critica8. Essa sard sem-
pre necessaria e utile.

Tuttavia bisogna aggiungere che essa non ¢ sufficiente. E qui nascono i proble-
mi, diversi, ma che si possono condensare in alcune frasi:

— L'esegesi storico-critica aiuta a scoprire la storia del testo, la sua dimensione
diacronica. Conoscere come, quando, dove, perché é nato un testo, e conoscere, se &
possibile, il suo nucleo originario, ¢ utile per la sua comprensione. Ma la sua lettura
piena deve tener seriamente in considerazione un altro, anzi I’altro dato. E cioé questo
testo, che ci viene dall’ultimo redattore, carico di tutta la sua storia e che non & frutto
del caso. Faccio un esempio un poco estremo e che riguarda tutto un libro biblico: il
Salterio non ¢ sicuramente un’antologia nata casualmente. E, dunque, se & interessante
sapere che quel salmo ¢ nato per quella festa al tempio di Gerusalemme, o per quella
celebrazione regale, ¢ probabilmente pili importante capire la struttura del Salterio, la
posizione di quel salmo, il suo significato nel suo contesto ultimo, e nel contesto pit
ampio di tutta la Scrittura. Una lettura piena spinge a uscire (senza abbandonarlo)
dall’orizzonte, che pero diventa ossessivo, dell’origine, per fermarsi molto piu al testo
finale, che ¢ il solo attuale, in tutti i sensi e in quello pitl pieno della parola (il testo cosi
com’e, qui e adesso).

— Laltra grande questione é quella della lettura globale della Scrittura. La Bib-

7 H. DE LUBAC, Exégése médievale. Les quatre sens de I’Ecriture (= EM), 4 voll., Paris, Aubier,
1959-1964; Histoire et Esprit. L'intelligence de I'Ecriture d’aprés Origéne, Paris, Aubier, 1950. I cinque
volumi delle due opere sono ora riuniti in una presentazione recente, Paris, Desclée De Brouwer — Cerf,
1993, anche molto comoda. A questo proposito, vedere il recente e interessante studio di Jean GREISCH,
«De la “lecture infinie” & I'infini métaphysique. Enjeux métaphysiques de la doctrine du quadruple sens de
IEcrituren, Les études philosophiques 2 (1995), 167-191. Da alcuni anni esce in Italia uno strumento di
lavoro e ricerca molto utile, la rivista Annali di storia dell ‘esegesi (ultimo n. 12/2 (1995)). Pure importanti le
pubblicazioni di P. C. BORI, L'interpretazione infinita. L'ermeneutica cristiana antica e le sue trasforma-
zioni (= IT), Bologna, il Mulino, 1987.

8 Vedere IBC (cit. n. 2).



64  STATUS QUAESTIONIS

bia ¢ una biblioteca formatasi nell’arco di quasi mille anni. Ma ¢ anche, per la comuni-
ta credente o per la teologia, un libro — da b€reshit all’amen finale dell’ Apocalisse.
Cio significa che, nonostante e al di 1a delle differenze, ha una sua logica interna, una
sua unita che non ¢ dovuta al caso, in quanto non ¢ un semplice accostamento o raccol-
ta casuale di scritti diversi.

Dentro questa questione, vi ¢ 1’altra, ancora piu difficile oggi, dell’armonia dei
due Testamenti e, alla fine la questione, che ha sempre preoccupato e turbato il pensie-
ro cristiano, del significato attuale e cristiano della Scrittura ebraica.

Se spesso c’¢ stata la tentazione del puro e semplice rifiuto (Marcione e
gnosticismi vari), se oggi, inconsciamente, spesso il rischio ¢ di considerarla soltanto
come documentazione storica, la soluzione non puo essere il ritorno alla lettura tipologica
come praticata dai Padri. Ma come cercare di trovare una strada soddisfacente i diritti
della storia, del testo e della comunita di credenti e teologi? Come leggere oggi «l’uno
e Ialtro Testamento»9?

2. IL TESTO E IL SUO LETTORE

LUopera di A.-M. Pelletier ¢, nel contesto dei problemi evocati sopra, una delle
piu nuove e stimolanti. Non ¢ questa la sede per una recensione, ma mi sembra neces-
sario presentare brevemente al lettore il libro. Titolo e sottotitolo sono espressi chiara-
mente e dicono bene il punto di vista dell’autrice. Si tratta di «letture» del Cantico e del
superamento della problematica solita moderna relativa al senso (enigmatico) del
Cantico per cercare il significato dal punto di vista del lettore!?.

Da questo punto di vista, la scelta del Cantico, uno dei libri pit difficili della S.
Scrittura, ¢ un pretesto ottimo per affrontare la questione fondamentale della lettura,
nel senso pill ampio, cioé come interpretazione.

Nella prima parte, «bilancio di una storia critica» 1, 1’autrice presenta lo «status»
degli studi moderni sul Cantico, esponendo le varie ipotesi quanto all’origine, all’au-
tore, agli eventuali influssi letterari, e percio anche le diverse tesi circa il significato
primo del libro. Questa parte, espone perd gia anche le premesse per una teoria nuova,
diversa, specialmente nel capitolo terzo!2. In questo contesto non & possibile entrare
nei dettagli, ma soltanto ricordare due fatti, messi in evidenza dagli studi moderni, che
la Pelletier usa per costruire una teoria della lettura: si tratta della «citazione e parafrasi

9 Lespressione rinvia alle ricerche e proposte di P. Beauchamp (vedere n. 40) che mi sembra offrire
una prospettiva interessante di soluzioni.

10 2 sua opera ¢ stata citata alla n. 6.

11 A -M. PELLETIER, LCC (cit. n. 6), 1-142.

12 1bid., 108-142.



AzzoLNo CHIAPPINI 65

come strategie enunciative»!3, due momenti o situazioni nell’esistenza di un testo, che
costituiscono anche due momenti, o modi o situazioni di lettura, 14

Gia in queste pagine teoriche, nutrite dalla riflessione sulle ricerche linguistiche
contemporanee, comincia ad emergere un principio fondamentale: ogni lettura vera &
un atto dialogico!®. A questo punto, troviamo anche il teorico che piu direttamente ha
influenzato, per sua esplicita ammissione, la Pelletier: si tratta di Henri Meschonnic
che ha lavorato soprattutto sul testo biblico e sulla sua poetical®. Partendo dai suoi
saggi, essa traceia il cammino «verso una “poetica” della lettura»!7, che & riassunta
bene in queste righe: «Da questa poetica si deduce infine una teoria della lettura. Che
il senso si costruisca nell’interazione di una Scrittura e della sua lettura si ritrova
presso Meschonnic che vi vede “un fare, un prendere, un dare”. Un atto, sempre, ’in-
finito dell’interazione della Scrittura. [l testo deve essere pensato come una costruzio-
ne della lettura»18.

A partire da queste pagine teoriche, appare gia chiara la strada indicata e poi
percorsa dalla Pelletier e che si presenta oggi, nella «crisi» ricordata all’inizio e nella
impossibilitd di ripetere materialmente formule e modelli dei Padri, come una delle
piu feconde per un rapporto nuovo e piu pieno con il testo biblico, che, dopo i necessa-
ri studi storico-critici, ci sembra spesso frammentato e come scoppiato. Atto della let-
tura e figura del lettore non sono dati passivi, ma necessari e interni all’atto interpretativo.

Si diceva sopra, che non & possibile rifarsi oggi, come a metodi e modelli da

13 Jbid., 128-133; in particolare: «Immergere le nozioni di “citazione” e di parafrasi nel crogiuolo
delle teorie dell’enunciazione, non ¢ un gesto anodino. Da una parte, significa abbandonare la concezione
che fa della citazione, globalmente, un’applicazione o un collage di enunciato su enunciato, ora ornamenta-
le, ora— &l caso del commento — ordinato a scopi tecnici. E anche smettere di fermarsi a una parafrasi che
riformulerebbe il medesimo, contentandosi di mettere a profitto equivalenze contenute nella lingua. Si trat-
ta, in realta, di abbandonare nozioni ingenuamente semplici ai giri e rigiri dell’interazione soggettiva. Signi-
fica lasciare il passaggio a delle evidenze che gli stessi linguisti hanno attentamente tenuto ai margini»
(128). Vedere una prima bibliografia nella n. 31 della stessa pagina.

14 Ricordo che qui “lettura”significa sempre anche “interpretazione”.

15 Come lo &, prima ancora, ogni atto di scrittura, come ricorda la Pelletier, partendo dalla teoria di
Bakhtine (LCC (cit. n. 6), 128, n. 31): «Il principio dialogico consiste nel riconoscere che non ¢’¢ enunciato
se non in relazione ad altri enunciati, che ogni scrittura, dunque, dipende dalla struttura del dialogo» (ibid.,
129).

16 perla sua bibliografia vedere la «Bibliografia generalex: ibid., 434. In particolare, i suoi studi e
traduzioni su libri biblici: Les cing Rouleaux, Paris, Gallimard, 1970; Jona ou le signifiant errant, Paris,
Gallimard, 1981.

17 LCC (cit. n. 6), 121-124.

18 Ibid., 123. «Sinotera anche che una tale teoria rivendica un’ispirazione attinta alla pratica biblica,
ebraica, della lingua dove, in particolare, la Scrittura si dice come Lettura (“mikra”), in relazione a un testo»
(ibid.). Poco dopo viene richiamata 1’ importanza per la Bibbia dell’ oralita: «rifiutando i modelli del linguag-
gio fondati sul segno, la scrittura biblica richiama una teoria che integra alla lingua un’oralitd ¢ che mette
insieme soggettivita e collettivitd. A partire di la si puo anche concepire un “testo-lettura” che & “un’attivita
individuale-collettiva, un passaggio trans-enunciativo di un significante, il testo, a un altro significante, il
lettore™ (123-124).



66  STATUS QUAESTIONIS

ripetere, all’esegesi dei Padri. E perd interessante sottolineare gia adesso, come 1’im-
portanza del lettore ¢ presente, quale principio fondamentale, nella teoria patristica
della lettura. S. Gregorio Magno & sicuramente quello che ha pit assimilato, e in un
certo senso riassume, 1’insegnamento dei Padri. C’¢ un suo brano molto bello nelle
Omelie su Ezechiele!9, che, anche se un poco lungo, ¢ utile riportare qui.

«Quando quegli esseri viventi si muovevano, anche le ruote si muovevano
accanto a loro e, quando gli esseri si alzavano da terra, anche le ruote si alzavano.
Gli esseri viventi si muovono quando gli uomini santi nella Sacra Scrittura appren-
dono come deve essere la loro vita morale. Gli esseri viventi si alzano da terra quan-
do gli uomini santi si tengono sospesi nella contemplazione. E siccome nella misura
in cui ciascun santo progredisce personalmente, in quella misura la Sacra Scrittura
stessa progredisce presso di lui, a ragione si dice: Quando gli esseri viventi si muove-
vano, le ruote si muovevano accanto a loro e, quando gli esseri si alzano da terra,
anche le ruote si alzano, perché gli oracoli divini crescono insieme con chi li legge;
infatti uno li comprende tanto pit profondamente quanto piu profonda & 1’attenzione
che ad essi rivolge. Per cui se gli esseri viventi non si alzano da terra, nemmeno le
ruote si alzano, perché se I’animo dei lettori non progredisce verso 1’alto, le parole
divine, non comprese, rimangono a terra. Quando infatti la parola della Sacra Scrit-
tura (se appare sbiadito il senso della parola divina) non scuote I’animo di chi legge
e nel suo pensiero non brilla di alcuna luce di intelligenza, anche la ruota rimane
inerte e a terra, perché I’essere vivente non si alza da terra. Se invece 1’essere vivente
si muove, contemporaneamente si muovono anche le ruote, perché nell’oracolo divi-
no troverai tanto maggior profitto quanto maggiore ¢ il progresso che tu avrai realiz-
zato nei suoi confronti. Se poi I’essere vivente alato si protende verso la contempla-
zione, immediatamente le ruote si alzano da terra, perché comprendi che non sono
terrene quelle cose che prima nella parola di Dio ritenevi dette secondo il modo
terreno. Senti che le parole della Sacra Scrittura sono celesti, se, acceso dalla grazia
della contemplazione, sospendi te stesso alle realta celesti. E quando ’animo del
lettore ¢ penetrato di amore per le cose superne, allora si esperimenta la mirabile e
ineffabile potenza della parola di Dio. Poiché dunque I’essere vivente si solleva ver-
so I’alto, la ruota vola.

«Divina eloquia cum legente crescunt» («gli oracoli divini crescono con chi li
legge»). Il brano dell’omelia gregoriana ci da un bell’esempio dello stile e del modo di
interpretazione del monaco e vescovo di Roma, assiduo commentatore della Scrittura,
sempre preoccupato della vita concreta («morale») del credente. In una frase, ed &
quello che ci interessa qui, egli esprime con forza il legame testo e lettore, fin quasi a
far dipendere da costui la stessa Scrittura. E per questa ragione, al di 12 e dopo ¢ a

19 Omelie su Ezechiele (ed. E. Gandolfo), Roma, Cittd Nuova, 1979. Si tratta qui di I, VII, 8 (132),
commento a £z 1, 19. Vedere P. C. BORL II (cit. n. 7), 13-72.



AzzoLINO CHIAPPINI 67

partire dalle informazioni dell’esegesi storico-critica, I’interpretazione & sempre una
lettura in-finita, sia nella tradizione cristiana che in quella ebraica20.

Mi sembra importante, a questo proposito, ricordare come questo tema della
«lettura in-finita» e dell’importanza della condizione del lettore per I’atto totale della
interpretazione, ¢ presente e centrale nella riflessione ebraica antica e moderna. La
lettura appare, negli scritti di questa tradizione, un atto, se cosi si puo dire per accen-
tuare I’idea, attivo. Leggere ¢ far sorgere il significato da un testo scritto; ha percio una
dimensione creativa e dialogica. Il significato viene si dal testo, e viene dall’autore o
autori dello scritto, ma anche dal lettore. Per questo non basta conoscere la storia di un
testo ma, prendendolo cosi come si presenta, € necessario, secondo 1’espressione
levinassiana, sollecitarlo.

«Mettersi all’ascolto di questa parola [della Bibbia o dei testi della tradizione],
andarle incontro, non pud essere concepito senza interrogazione. Certo, interrogazio-
ne di un altro tipo, ma che da da pensare... Come la filosofia comincia in cio che la
stupisce, in ci0 che non & essa stessa, allo stesso modo 1’esegesi biblica ¢ confrontata al
terribile enigma che costituisce la lettera o il versetto che gridano: “Interpretami’»2!.

La concezione levinassiana di sollecitazione del testo?? diventa, nel contesto di
questa riflessione suscitata dalla teoria di A.-M. Pelletier sulla figura primaria del let-
tore in rapporto al significato del testo, molto utile. Infatti, & proprio una continua,
rinnovata sollecitazione del testo (atto vero del lettore) che rende la pagina sempre
attuale, e che permette una lettura mai-finita. «Dietro il significato ovvio delle parole,
innumerevoli orizzonti di significati e di verita; e, dietro questi orizzonti, nuovi oriz-
zonti da esplorare, a diverse altezze».

La lettura infinita scopre «cio che ¢ al di la» e porta necessariamente all’adora-
zione: «ricerca che si apre precisamente su una lettura infinita a prospettive inattese.
Lettura che ¢ anche, e senza metafora, adorazione»?23.

Non ¢ possibile, in questa sede, sviluppare ulteriormente queste suggestioni, né
seguire le piste dell’ermeneutica rabbinica o ebraica contemporanea. Bastera qui sot-
tolineare ancora una volta il fatto della lettura, come dialogo tra lettore e testo; o, forse
meglio ancora, un dialogo a tre voci: tra autore, lettore e testo; per poter concludere
che il significato vive soltanto dall’atto dei tre24.

20 Vedere il titolo dell’opera di Bori, citata sopra allan. 7; D. BANON, La lecture infinie. Les voies
de linterprétation midrashique (= LI), Paris, Seuil, 1987. Da un punto di vista letterario e culturale, la
stimolante opera di N. FRYE, /I grande codice, la Bibbia e la letteratura, Torino, Einaudi, 1986 (prima
edizione 1981). ;

2l D, BANON, «Exégése biblique et philosophie», in: Emmanuel Lévinas, L'éthique comme
philosophie premiére (ed. J. Greisch — I. Rolland), Paris, Cerf, 1993, 209.

22 Vedere la prefazione di Lévinas, «Dallo scritto all’orale», a D. BANON, LI (cit. n. 20), 7-10.

23 Le due ultime citazioni sono dalla prefazione di Lévinas (ibid.).

24 per questo, riflettendo da tempo a questo problema, mi sembra di poter dire che la lettura-
Interpretazione ¢ possibile solo come risposta a tre domande: che cosa intende, o ha voluto dire I'autore? che
cosa dice il testo? che cosa dice il testo qui e adesso a noi/me? In un altro contesto, la Pelletier fa queste



68  STATUS QUAESTIONIS

[’accento posto sul lettore puo suscitare un’obiezione, o almeno una riserva, se
inteso come riferito a un individuo unico, solo «creatore» e giudice del senso di un
testo. Ogni analisi della posizione del lettore lo vede in un contesto e in una tradizione.
Il testo & sempre un testo ricevuto, e provenienza e ricezione portano gia con sé¢ anche
piu strati di interpretazione. Se questo € vero in generale, ¢ vero anche e pil
marcatamente della Scrittura: in questo caso, la Tradizione che lo trasmette entra nel
dialogo ricordato sopra, come elemento autentico della lettura.

Per non ripetere qui la dottrina cattolica, o piu largamente ecclesiale, che in
questo ambito € ovvia, & interessante ricordare, ancora una volta, la riflessione ebrai-
ca. A questo proposito, pud bastare una sola citazione, di una fedele interprete del
pensiero levinassiano, Catherine Chalier: «Affinché molteplicita dei significati e non-
assurdita siano pensabili nello stesso tempo, ci vuole una tradizione (...). Passare
attraverso la tradizione, attraverso il Talmud, ¢ disporre di un metodo di lettura che
rende solidali di un popolo e permette di evitare ["assurdita di significati dispersi e
privati. Non ¢ prendere la propria coscienza come la misura del testo, ma confrontarla
con quella di tutti coloro che hanno letto, cid che non risparmia dal lavoro
interpretativo»?25.

Le ultime osservazioni ci riportano all’opera di A.-M. Pelletier, e confermano
quanto la via da lei scelta, leggere il Cantico nella tradizione, € importante non solo
per fare la storia diacronica della sua interpretazione, ma per leggerlo adesso. Cosi il
suo cammino, che avevamo lasciato dopo la sua riflessione circa alcuni presupposti
fondamentali, provenienti dalla linguistica moderna e confermati per noi dal brano di
Gregorio Magno, continua seguendo nella storia le tracce della lettura del Cantico dei
Cantici, per mettere in evidenza come il libro vive, nelle situazioni diverse e nelle

osservazioni che sottolineano |'importanza del testo, e il suo essere uno dei «soggetti» del dialogo. Si tratta
qui del testo letto nella sua storia, che si arricchisce nuovamente e proprio a partire da questa storia: «Si
osservera (...) come ¢ cosi incontrato quel motivo della teoria (...) che vuole che i “processi di elaborazione
provocati dal testo” sono anche “pre-strutturati dallo stesso” (“il testo & un potenziale d’azione che il proces-
so di lettura attualizza”). Bisogna dunque supporre un rapporto di tipo dialettico tra il testo e i luoghi della
sua ricezione, nel corso del tempo. Un ambiente di ricezione puo, coscientemente o no, sviare un testo, o
marginalizzarlo, o eliminarlo. Ma pure, quando il testo ¢ letto e ricevuto, impone di ritorno cio che ¢ alla
lettura (...). La diversita di significati lefti & essa stessa regolata e controllata dal testoy» (LCC (cit. n. 6), 141-
142). Per questo motivo la strada percorsa dalla Pelletier non & semplicemente una storia della esegesi del
Cantico. All’inizio del brano citato, I’autrice si rifa alla teoria elaborata da W. ISER, L'acte de lecture.
Théorie de l’effet esthétique, traduction Pierre Mardaga, 1985. Altro autore a cui, pur parzialmente distan-
ziandosi, si riferisce A.-M. Pelletier ¢ J.-P. SONNET, La parole consacrée, Bibliotheque des Cahiers de
I"Institut de Linguistique de Louvain 25, 1984.

25 C. CHALIER, Judaisme et altérité, Lagrasse, Verdier, 1982, 207-208. Importante anche 1’osser-
vazione che segue subito dopo, circa il piano su cui situarsi nell’atto della lettura: «La “sapienza dei saggi”
non si identifica con quella dei filosofi, per i quali questioni e risposte sono detti umani nel silenzio di Dio.
Essa consiste nel restare nel registro nel quale Dio ha parlato. In cui si sono tenuti i Profeti e i Rabbini. Essa
impone una lettura che sia loro fedele, in quanto il significato dello scritto si raccoglie in rapporto a loro».



AzzouNo CHIAPPINI 69

letture differenti, nella storia della Chiesa, nell’esperienza cristiana e poi, infine, an-
che nella tradizione ebraica26.

Il risultato ¢ abbastanza sorprendente: agli antichi non interessava, come que-
stione, la ricerca del senso del Cantico, che qui prendiamo come modello nella rifles-
sione sul problema della interpretazione. Perché il senso non € enigmatico, anzi € tanto
chiaro da poter essere utilizzato per spiegare e commentare varie situazioni dell’esi-
stenza cristiana. Per noi moderni questa conclusione della storia delle letture del Cantico
diventa un’evidenza paradossale. Questo non significa che la preoccupazione, quasi
I’ossessione nostra del significato non sia giusta; significa pero che ¢ necessario sepa-
rarla dall’altra ossessione circa 1’origine. La conoscenza circa [’origine ¢ utile, anzi
importante. Ma non & I’unica, e assolutamente necessaria via per una lettura piena. Si
puo affermare, con una formula che certo deve essere sfumata, che «il testo spiega,
prima di essere oggetto di spiegazione»?7.

26 1CC (cit. n. 6). «Seconda parte: il Cantico dei Cantici nell’eta patristica, letture e tesi», 143-287;
poi nella terza parte, secondo cap.: «Tre letture non patristiche: il senso di una ripetizione» (337-378), e
terzo cap.: «Shir ha Shirim. Alcuni aspetti di soggettivazione nella tradizione ebraica» (379-411). — Lascio
da parte per il momento il primo cap. della terza parte: «Il soggetto dell’esegesi patristica» (291-336),
perché tocca questioni fondamentali su cui ritornerd. Non descrivo il percorso diacronico della Pelletier, non
trattandosi qui di una recensione. Osservo soltanto che ¢ molto interessante. — Mi sembra che questa sia
anche la preoccupazione fondamentale di Origene. Anche per lui, la Scrittura, o meglio il senso della Scrit-
tura «cresce» in rapporto al lettore. Vedere in proposito M. SIMONETTI, LA (cit. n. 4), 82: «La distinzione
ora fra due ora fra tre sensi della Scrittura fa capire che tali schematizzazioni avevano per Origene valore
relativo, rispetto all’idea fondamentale e molto piti profonda che vi soggiace. Per lui la parola divina é
inesauribilmente feconda e I’'uvomo non ne puo esaurire il significato (Co. Mt 14,6); ma come un seme
produce piti 0 meno frutto in rapporto all’operosita del contadino e alla qualita del terreno, cosi i misteri
della parola divina si disvelano in maggiore o minore misura in rapporto all’applicazione e alla capacita
dell’interprete (Ho. Ex.1,1). In effetti Origene concepisce il testo sacro in modo unitario, come un solo libro
corrispondente al solo Logos, e vede il rapporto fra questo testo e chi lo interpreta non in modo statico, come
apprendimento passivo di un dato e definito contenuto, ma in modo dinamico, come sforzo da parte dell’esegeta
di penetrare sempre pit a fondo il senso inesauribile della parola divina, in relazione al proprio grado di
perfezione e alla tenacia nell’applicazione. Infiniti sono i significati della parola divina, e parallelamente
infiniti sono i livelli ai quali si pud progressivamente partecipare di lei, aumentando la propria condizione
spirituale». Se la nota non diventasse troppo lunga, sarebbe il caso di citare anche il seguito (82-83), in cui
Simonetti descrive I’atteggiamento positivo di Origene circa le interpretazioni plurali di un medesimo testo.
Un principio sempre ammesso e presente nell’esegesi rabbinica.

27 Questa conclusione appare in evidenza alla fine del primo cap. («Il Cantico dei Cantici e la
liturgia») della seconda parte (cit. n. 26) di LCC (cit. n. 6), dove sono studiati gli usi liturgici (catechesi
battesimali e velatio virginum) del Cantico nei primi secoli. Quanto & detto in questa conclusione, anticipa in
parte i risultati delle altre parti. E si vede qui I’interesse delle pagine piti tecniche circa la citazione: «Esami-
nando la maniera di citazione del Ct. e la sua finalita, si arriva a osservare che il testo € letto non per essere
spiegato ma al fine di essere ri-enunciato» (178). «Abbiamo inoltre constatato che la logica della citazione
non era quella del commento. Il punto di partenza non ¢ il testo che domanderebbe una spiegazione, ma una
situazione spirituale che, per esplicitarsi, passa attraverso le parole del Ct. Cosi, anche quando la citazione &
accompagnata da una parafrasi, la relazione parafrastica primaria si stabilisce tra una situazione non discorsiva
e il testo del Ct. In altri termini, il testo spiega prima di essere oggetto di spiegazione» (179).



70  STATUS QUAESTIONIS

Giunti a questo punto, possiamo sottolineare una prima importante conclusione:
nell’atto di lettura (e non & un’ovvieta, un giuoco di parole) quanto il testo & importante
il lettore che non & un individuo, ma membro di una comunita, realta diacronica e
sincronica (che nel caso della Scrittura ¢ la comunita credente, la Chiesa). Se la cono-
scenza dell’origine e del/degli autore/i dello scritto € utile e importante, alla fine I’in-
terpretazione nasce da questo testo (cosi come ¢ ricevuto, trasmesso, visto qui e ades-
so, interrogato dal lettore soggetto/comuniti)28,

Se non vuol rischiare di ridursi a pura filologia o storia o archeologia, |’esegesi
scritturistica deve restare attenta e fedele a questo processo della lettura: solo cosi sara
lettura piena, solo cosi sara incontro ed esperienza di conoscenza e di vita.

3. LA BiBBIA: «UN SOLO LIBRO»

Voglio accennare qui, brevemente, a un altro elemento che, anche a causa delle
esagerazioni o distorsioni conosciute nel passato, € oggi spesso dimenticato o minimizzato
nella lettura del testo biblico. Se ¢ vero, da una parte, che cosi come si ¢ costituita la
Bibbia ¢ una «biblioteca» formatasi in quasi un millennio (e cid suppone situazioni di
origine, contesti e in parte anche culture molto diverse), essa & anche per la comunita
credente un libro, che ha una sua logica interna. Perché € questo libro, dalle prime parole
della Genesi alle ultime dell’ Apocalisse, che ¢ un unico discorso di Dio.

Di conseguenza, pur nel rispetto dei generi letterari, ¢ importante ritrovare que-
sto sentimento dell’unita della Scrittura, e aver presente questa dimensione in ogni atto
di lettura. Dal punto di vista letterario si deve dire allora che un brano, una pagina ha il
suo significato anche in riferimento al suo contesto, che non € solo quello immediato,
ma il macrocontesto di tutta la Scrittura.

La tradizione interpretativa ci ricorda questo fatto, che qui si vuole illuminare
con due soli, ma significativi esempi: la parallela prassi ebraica e quella su cui ha
insistito Origene.

Anche qui il riferimento ¢ Lévinas, il filosofo contemporaneo che ¢ pero testi-
mone di una tradizione di lettura che viene dalle origini dell’ebraismo rabbinico. La
seguente citazione & di D. Banon, che spiega il «metodo» levinassiano (e, come appare
evidente, cio che dice della lettura del Talmud, vale anche per la Scrittura). «La sua [=

28 Pper finire, ecco un’ultima significativa citazione nell’opera di A.-M. Pelletier (ibid., 415),
questa volta non di un linguista, ma di un filosofo. Si tratta di Stanislas BRETON, lettore di Aristotele,
che scrive: «il discorso, pill generalmente il logos, ha il suo senso ultimo, il suo compimento o la sua
entelechia nell’uditore che lo accoglie. Da cui un’inversione dei ruoli. Non & I’autore ma il ricettore che
qui rappresenta la causalita per eccellenza, nonostante la sua apparente passivita (...) & I’audizione-lettura
che definisce lo stesso essere di questo essente che ¢ il discorso (orale o scritto)y (Ecriture et Révélation,
Paris, Cerf, 1979, 39).



AzzOLINO CHIAPPINI 71

di Lévinas] ipotesi di partenza ¢ che un’unita profonda percorre questi testi. Come, per
la tradizione ebraica, la Bibbia ¢ un insieme in cui le parti sono interdipendenti e la
loro giusta posizione per nulla fortuita, cosi ’architettura di un testo talmudico, non
deve niente al caso. Tutto vi ¢ significante. Invece di essere una semplice compilazio-
ne di elementi disparati, essi possiedono — nonostante il loro apparente disordine,
amplificato dal fatto che i dottori della Legge si rispondono e si interpellano a distanza
di secoli — un movimento interiore che lega i diversi temi evocati, movimento che noi
dobbiamo mettere in lucen29,

E dunque necessario seguire la parola attraverso la sua disseminazione, senza
mai perderne la traccia. Cosi, delle parole-guida conducono verso altri orizzonti di
significati, che restavano nascosti, che poi ricadono sulla parola e sul punto di parten-
za. «E la ragione per cui, se triturare un poco puo falsare i testi, triturare molto permet-
te di restituire il significato»39.

La concezione dell’unita e della globalita della Scrittura & nel centro e fonda-
mento dell’esegesi patristica e si potrebbero citare molti testi di questa tradizione. Il
riferimento a Origene sembra il piu interessante e significativo perché egli & I’autore di
quello che potremmo chiamare il primo testo completo e sistematico di ermeneutica
cristiana, anche se la raccolta di testi in questione non & sua, ma di Basilio e Gregorio
Nazianzeno. Si tratta della Filocalia, cap. 1-20, che & un vero trattato ermeneutico3!.

M. Harl, nella sua importante introduzione all’edizione della Filocalia origeniana
riassume in una pagina32 limpida il pensiero del Maestro di Alessandria. «Il senso di
ogni testo ¢ da cercarsi nell’accordo con la totalita dei testi. Le Scritture sono portatrici
di un senso globale, disperso attraverso tutte le parti, come & disperso attraverso tutte
le parti dell’universo il preuma divino... I testi isolati restano “chiusi” se non sono
messi in relazione con il tutto della Bibbia. Bisogna prenderla tutta intera, spiegare la
Bibbia con la Bibbia, mettere ogni parte in relazione con ogni altra. La Bibbia é “un
solo libro " »33,

29 D. BANON, «Une lecture herméneutique de la sollicitation. Lévinas, lecteur du Talmudy, in; Les
Cahiers de la nuit surveillée. Emmanuel Lévinas, textes rassemblés par Jacques Rolland, Lagrasse, Verdier,
1984, 106.

30 1pid., 110.

31 Vedere I’edizione di ORIGENE, PH (cit. n. 4).

32 phid, 101.

3 Jbid. Pit avanti (144-145), la Harl ritorna sull’idea e richiama anche, fondandosi su un esperto
dell’ebraismo antico, la vicinanza di metodi: «Ogni testo biblico & solidale di ogni altro testo biblico, non
secondo una continuita testuale, ma secondo misteriose relazioni indicate dall’uso di “parole simili”, inter-
pretate secondo “I’abitudine” che la Serittura ha di parlare delle cose invisibili sotto “la maschera” di realta
corporali. La chiave ermeneutica di un passaggio difficile pud essere fornita da un altro passaggio, che, per
il suo contesto, pud rivelare il senso allegorico, spirituale, di una parola comune ai due testi. La Bibbia si
spiega con la Bibbia: tutte le sue parti si rispondono, si completano, si rischiarano le une per mezzo delle
altre; interpretazione di una parola, di un versetto non deve essere puntuale, essa deve collegarsi al senso di
tutta la Bibbia, all’intenzione d’assieme di Dio parlante in questi testi. Il metodo ermeneutico di Origene,
nella sua tecnica e nei suoi presupposti, ¢ totalmente vicino al metodo targumicoy. A questo proposito, la
Harl cita la fondamentale opera di R. LE DEAUT, La nuit pascale, Analecta Biblica 22, Roma, Pontificio



72  STATUS QUAESTIONIS

La ragione teologica di questo principio ermeneutico origeniano ¢ nell’origine
di tutta la Scrittura dal Dio unico, ma anche dal fatto che una sola & la sua parola, il
Logos e che tutta la Scrittura parla di lui.

Bisognerebbe, a questo punto, rileggere il cap. 6 della Filocalia, che proviene
dal commento di Origene sul vangelo di Matteo (Mt 5, 9: «beati i pacificatori»): «[sul
fatto] che tutta la Scrittura divina & un unico strumento musicale di Dio, perfetto e ben
accordatoy.

Pacificatore ¢ «colui che dimostra che cio che altri prendono come un’opposi-
zione non € un’opposizione e che stabilisce I’accordo e la pace delle Scritture».

Origene inserisce nella sua riflessione una frase dell’ Ecclesiaste (12, 11) che gli
permette di arrivare a un’immagine (che & anche un principio ermeneutico) fondamen-
tale: «Tutte le Scritture sono infatti, secondo la parola dell’ Ecclesiaste, “parole di sag-
gi come pungoli e come chiodi piantati, esse che sono state date in occasione di assem-
blee da un unico pastore, e in esse non ¢’¢ nulla di troppo”. Lunico pastore delle
parole & la Parola: anche se esse hanno 1’apparenza di un disaccordo per quelli che non
hanno orecchie per intendere, in realta possiedono 1’accordo».

Unico pastore delle parole € la Parola: «eis poimeén ton logikon ho logos»
(«I’unico pastore delle parole € la Parola»). Dopo questa bella espressione, le parole
accordo/disaccordo introducono, nel par. 2 di questo cap. della Filocalia, il tema
musicale. Il «pacificatore» ¢ colui «che sa che la Scrittura tutta intera & I’unico
strumento musicale di Dio, perfetto e accordato, producente grazie a suoni diversi
una sola melodia, salutare per chi vuole impararla; questa melodia calma e impedi-
sce ogni azione dello spirito cattivo, come la musica di Davide calmo lo spirito
cattivo che era in Saul e lo soffocava. Tu vedi che c’¢ un... “pacificatore”, colui che,
conformemente alla Scrittura, vede contemporaneamente la pace che € in essa e fa
nascere questa pace in coloro che cercano rettamente e che hanno sinceramente il
gusto di istruirsi»>4.

11 brano di Origene domanderebbe un esame dettagliato. Ma qui, per il nostro
scopo, bastera sottolineare due idee: quella dell’unita della Scrittura, che ci avvicina
anche al prossimo e ultimo tema di questa riflessione e quella dell’efficacia della me-
lodia della Scrittura che purifica e vince lo spirito cattivo dell’uomo33,

Istituto Biblico, 1963. E ricordata anche, a proposito dell’affermazione: «la Bibbia si spiega con la Bibbia»,
la bella espressione di Origene: «cognata quippe sibi est sacra scriptura» (Hom. in I Reg. 1, 5) (ORIGENE,
PH (cit. n. 4), 145, n. 2 e 236). Vedere ancora: «ll senso globale delle Scritture “sparso” attraverso i testi»;
«I1 senso di ogni testo e da ricercare attraverso un accordo con la totalita dei testi» (HARL, (cit. n. 4), 101).

34 La Harl, nella sua edizione della Filocalia, da un’importante nota a questo cap. (ibid., 314-321),
Vedere anche le osservazioni in merito al testo dell’ Ecelesiaste che in Origene presenta una variante impor-
tante (referenza data alla nota precedente).

35 Tema dominante in tutta la letteratura monastica e «spirituale» dei primi secoli.



AzzoLNO CHIAPPINI 73

Come si & gia osservato, molti altri testi della tradizione patristica disegnano lo
stesso orizzonte interpretativo39, a tal punto che si potrebbe dire che le osservazioni
fatte qui sono ovvie. Eppure sembra importante richiamare qui questi principi erme-
neutici, perché troppa lettura della Scrittura & oggi angusta, perché nell’insegnamento
non si da sempre agli studenti delle Facolta Teologiche e dei Seminari la visione di
questo orizzonte € cosi si sentono divisi tra un apprendimento e una prima lettura
«tecnica» che, € bene ricordarlo ancora, € necessaria, e una lettura pit piena — teolo-
gica e spirituale — della Scrittura.

4. COMPIMENTO E FIGURA

La coscienza della globalita della Scrittura, che essa € un tutto e un solo e mede-
simo discorso di Dio, ci conduce a una delle piu difficili questioni dell’interpretazione
della Bibbia. Si tratta del rapporto tra Antico e Nuovo Testamento, della relazione tra
I’Una e I’ Altra Scrittura. Non & Qossibile, neppure con accenni, ricordare qui come nei
secoli della tradizione cristiana e stato posto e risolto il problema. Al teologo, come ad
ogni lettore, la questione si presenta, sempre nuova e, alla fine, si puo esprimere cosi:
quale ¢ il significato di quella parte della Bibbia che i cristiani chiamano Antico Testa-
mento? A questo si aggiunge un’osservazione: gia il fatto di distinguere due parti e di
chiamare una «antico» o «vecchio» (Testamento) induce I’idea di una frattura nel-
I"unico discorso di Dio, e quasi — e a volte questo ¢ sentito — di un’importanza
secondaria o di non-necessita della prima parte.

Per il lettore moderno le difficolta sono pii forti. E difficile capire e soprattutto
fare proprio il linguaggio e I’idea paolina del significato «tipico» (I Co 10, 6) della
Scrittura ebraica. In tutta la tradizione cristiana ¢ stato di aiuto, per risolvere la questio-
ne, I’idea dell’ Antico Testamento come profezia, o preparazione di Gesu Cristo. Oggi
questo ci sembra relativizzare troppo 1’ Antico Testamento. Ancora: dopo la pienezza,
che ¢ Gesu il Logos fatto uomo, che senso ha dare ancora tanta importanza alla «prepa-
razione»? Infine con lo smembramento dei libri ebraici che & il risultato necessario e
non perverso dell’analisi storico-critica, che scopre dappertutto una pluralita di situa-
zioni e fonti diverse, come leggerli alla luce della fede in Gesu Cristo?

36 Voglio ricordare almeno un altro bel testo, questa volta di AGOSTINO (Commento al Salmo 103,
4) (CC, XL, 1521), citato anche da A.-M. PELLETIER (LCC (cit. n. 6), 295): «Ricordate che é il medesimo
Verbo di Dio che si estende in tutte le divine Scritture e che é un solo e medesimo Verbo che risuona in tutte
le bocche degli scrittori sacri. Colui che era all’inizio presso Dio, che non aveva bisogno di sillabe per
esprimersi perché non & sottomesso alla successione dei tempi. Non dobbiamo qui stupirci, se per condi-
scendenza per la nostra debolezza, si abbassa a fare uso di sillabe frammentarie del nostro linguaggio,
poiché si abbassa anche per fare sua la debolezza del nostro corpo».



74  STATUS QUAESTIONIS

Formulate cosi, sembrano domande al limite dell’ingenuita; ma sono |’espres-
sione di difficolta reali, anche se non sempre manifestate esplicitamente. Ancora una
volta, e quindi riassumendo: qual & I’importanza (a parte 1 Profeti, i Salmi, parti
sapienziali, e qualche capitolo «storico») di tante pagine dell’ Antico Testamento? Come
trovare, per esempio, un dinamismo interno che fa si che il Levitico o i Numeri siano
capiti come parte dell’unico discorso attuale di Dio in Gesu Cristo? Un fatto ¢ sicuro:
non possiamo leggere queste pagine come Origene.

Infine, tutto questo si condensa in una parola, centrale per la lettura e per il
discorso sulla Scrittura: si tratta del compimento.

A questo proposito A.-M. Pelletier osserva: «La nozione di compimento ¢ evi-
dentemente cruciale: ¢ attraverso di essa che passa totalmente il rapporto Antico-Nuo-
vo Testamento. Ma essa non costituisce... un concetto di ricupero, una furbizia teorica
per saltare un ostacolo articolando cio che ¢ separato. Per la ratio biblica, é la figura
centrale della storia. Essa € anche, nello svolgimento del “mysterium”, cio che per-
mette I’avvento di una novita radicale, che non sia tuttavia una pura alterita, come tale
impossibile da interpretare, e anzi da riconosceren37.

Molte sono le testimonianze patristiche circa questa concezione; ne ricordiamo
una, ancora di Origene38, «Poiché devo fornite la testimonianza della divina Scrittura,
vediamo se posso stabilire questo punto in modo pienamente convincente dimostran-
do che non ¢ in un solo libro, a mio giudizio, che la Scrittura ha parlato del Cristo...:
perché la Scrittura ha parlato di lui nel Pentateuco, ma si ¢ trattato di lui anche in
ognuno dei profeti, e nei salmi e in maniera generale, come lo afferma lo stesso Salva-
tore, in tutte le Scritture, alle quali ci rimanda dicendo: “Voi scrutate le Scritture per-
ché credete di trovare in esse la vita eterna. E queste rendono testimonianza per me”...
Infatti, egli chiama “un solo rotolo™ tutte le Scritture, perché la Parola che ci ¢ venuta
in relazione a lui & ricapitolata in un solo tutto»39.

37 Jbid., 297-298. Poco prima, la PELLETIER osservava: «Di questa nuova coesione del vivere e
del leggere, della unita nuova del soggetto lettore, in definitiva, che, da vaso rotto ¢ rifatto vaso intatto,
I"unita della Scrittura ¢ il segno e il garante. E anche per questo che essa & il principio organizzatore della
lettura. Non come una regola tecnica 0 come un oggetto tattico, ma in ragione di cio che, nel cristianesimo
primitivo, ¢ il cuore di una identita e di una vocazione. Ne risulta anche che la visione... che oppone Antico
Testamento e Nuovo Testamento come due testi inconciliabili da conciliare, concorrenti da armonizzare,
non puo essere mantenuta. Innumerevoli testi dicono la concordia dei due Testamenti. E la formula di questa
concordia non ha nulla a che vedere con un’affermazione volontarista guadagnata sull’evidenza del suo
contrario; essa si esprime piuttosto come una scoperta meravigliata, che non ci si stanca di nominare, di
provare, di gustare attraverso molti simboli» (ibid., 297). A ragione A.-M. Pelletier ricorda (ibid., n. 14) il
dossier di DE LUBAC, EM (cit. n. 7), I, 305-355 (nel suo testo errore circa la prima pagina del capitolo).

38 Filocalia 5, dove si ritrova anche il tema dell’unita della Scrittura. Vedere su tutto questo capito-
lo, proveniente da un gruppo di frammenti del quinto tomo del Commento sul Vangelo di Giovanni, note ¢
analisi di M. Harl (ORIGENE, PH (cit. n. 4), 283-305), che mette in evidenza nelle pagine di Origene «un
dossier scritturistico sulla Scrittura come “libro unico”» (303-305).

39 Filocalia 5, 5. 11 tema & affine a quello visto sopra (la Scrittura un solo libro); ma qui é specificato
come il libro, 1’unico libro, che parla tutto di Cristo.



AzzoLNO CHIAPPINI 75

Questo brano di Origene, testimone preso qui quasi a caso della sovrabbondante
tradizione patristica sul fatto che tutta la Scrittura parla di Cristo, e dunque sull’armo-
nia dell’Uno e dell’Altro Testamento, ci ricorda quanto questa concezione ¢ fonda-
mentale, ineliminabile. Non ci dice, perd, come noi, oggi, possiamo interpretare e sen-
tire questa armonia.

Un esegeta contemporaneo ha, a mio avviso, iniziato una strada feconda, anche
se difficile, in questa direzione40. Non & possibile, né € mia intenzione, presentare il
pensiero stimolante e ricco di P. Beauchamp; ma voglio almeno ricordare i principi a
partire dai quali apre le sue piste tra i due testamenti, con lo scopo di disegnare una
mappa il cul prospetto sia chiaro e coerente. Spiegando i termini del titolo del suo
libro, dice qual ¢ il suo progetto: «entrare nella Bibbia per mezzo di una scelta specifi-
ca (la Lettera...). Trovarne il centro che ¢ il rapporto di Gesu Cristo a un popolo antico
e nuovo (il Corpo). Uscirne, seguendo un cammino che essa traccia, a partire da un
popolo e dal suo racconto verso tutti i popoli (il Racconto biblico...)»*L.

Questa frase, che si trova nell’introduzione, non riassume soltanto il progetto di
P. Beauchamp, ma esprime, di fatto, il fine dell’esegesi cristiana: interpretare la storia
di un popolo antico e nuovo che riceve significato e coerenza da cio o meglio da Colui
che sta al centro.

Lautore dice I’importanza della Lettera, ma, nello stesso tempo, sottolinea fin
dall’inizio come essa apre su un «al di 1a», un orizzonte che la supera. «Diventata
strumento di critica, la Lettera, iperbolica, radicale, ci ricorda continuamente che il
vero in generale e il vero biblico in particolare, ¢ piu che il verosimile. La Lettera
reclama sempre un debito non pagato. Il testo dice nello stesso tempo piu e “altra
cosa”. Ogni vero lettore ha fatto questa esperienza di essere spostato, e dunque aperto,
dalla lettera biblica».42

Il tema della «figura» che nasce nel Nuovo Testamento (/ Co 10, 4) e si trova al
centro dell’esegesi patristica ¢ riscoperto come fondamentale, ma con una dimensione
e uno spessore diversi, un dinamismo altro. E necessario scoprire la/le figura/e «come
sistema di significaton3. Secondo P. Beauchamp, bisogna superare la concezione se-

40 Vedere il libro di P BEAUCHAMP, che, in un certo senso, pone le premesse della sua concezio-
ne circa i rapporti tra «1’Uno e I’ Altro Testamentow: Le récit, la lettre et le corps (= RLC), Paris, Cerf, 21992.
Seguo qui la prima edizione (1982) che non ¢ cambiata per il tema che qui ci interessa; ID., L'un et ['autre
Testament. Essai de lecture, Paris, Seuil, 1977; ID., L'un et I'autre Testament, II: Accomplir les Ecritures,
Paris, Seuil, 1990). Vedere anche G. BENZI, «Per una riproposizione dell’esegesi figurale secondo la pro-
spettiva di P. Beauchamp, in Rivista biblica 42 (1994), 129-178.

41 p BEAUCHAMP, RLC (cit. n. 40), 7.

42 [bid., 8. Poco piu avanti, Beauchamp parla della crisi contemporanea nella lettura della Scrittura
che chiama «una malattia della lettera» e conclude con la necessita di conoscere I’esegesi patristica (la cui
intelligenza «& una necessita vitale»). Ma cid non basta: «come capita normalmente, per restare nella tradi-
zione, bisogna cambiare. Non basta mettere a punto, migliorare. E il cambiamento non & dettato da una
decisione, ma dal problema posto» (19).

43 Ibid., 39. Vedere tutto il capitolo secondo: «la figura nell’Uno e nell’ Altro Testamento» (39-55).



76  STATUS QUAESTIONIS

condo la quale «la realta succede alla figura». Nell’ Antico e nel Nuovo Testamento
abbiamo figura e realtd. Sarebbe importante citare due pagine#4 in cui ’autore riassu-
me il suo pensiero, espresso con un linguaggio personale ed esigente. In questa sede &
pero possibile riprendere soltanto alcune sue frasi piu significative. Gesu non viene
dopo la fine dell’ Antico Testamento, ma & nel mezzo, come colui che completa 1’edi-
ficio delle figure. Egli «non & per gli Evangelisti soltanto parola, né soltanto nelle
figure, ma lui stesso figura; per questo il riferimento al suo essere corporeo € il nucleo
di cio che apporta. La figura esige la presenza; noi non sappiamo bene cio che ¢ il
corpo, ma noi sappiamo che per gli Evangelisti il corpo di Gesu ¢ I’essere-ancora-la
delle figure di Israele. Ma ¢ anche in esse che egli prende corpo, la figura non essendo
corpo di uno solo: questa dipendenza trova la sua espressione nella posizione della
figura di Maria: Gesu trova I’ Antico Testamento in figura totale in colei in cui prende
carnen>.

Letto cosi, I’ Antico Testamento, mantiene tutta la sua consistenza: non & un’om-
bra destinata a sparire e a perdere significato davanti alla luce. Gesu e 1’ Antico Testa-
mento sono vicendevolmente necessari. E questo lo si costata anche a partire dal lavo-
ro redazionale dei Vangeli: 1’ Antico Testamento spiega Gesu, e Gesu spiega 1’ Antico
Testamento. E un giuoco reciproco e necessario. «Il mistero di Cristo esiste prima di
Criston46, Perché «la figura & un reale che ne contiene un altro»*7. Questa concezione
forte della figura appare una via per una lettura totale della Scrittura, che diventa tutta
significativa di Cristo, senza perdere, in ogni parte, la sua densita, anzi la sua pienezza.
Ancora una volta: non ci sono ombre vuote.

Infine questa lettura ¢ «di natura escatologicay, in quanto rende ogni generazio-
ne contemporanea di Gesu Cristo. Anche per questo, «1’atto di lettura deve sempre
ricominciare»48.

Credo che si debba concludere, sottolineando con la massima forza la dichiara-
zione di Beauchamp secondo cui «la dimenticanza dell’ Antico Testamento nasconde,
soprattutto, un disprezzo per la natura del Nuovo che ¢, lui pure, lettera e, lui pure,

44 Ibid., 53-54.

45 Ibid., 54.

46 Jbid., 64.

47 Ibid. Le pp. 64-68 riassumono i presupposti di Beauchamp che riconoscono i diritti dell’esegesi
storico-critica e, assieme, quelli di una lettura piena della Scrittura. Vedere anche 74: «La principale propo-
sizione... & che la conoscenza del compimento delle Scritture per mezzo di Gesu Cristo ¢ interiore alla
conoscenzadi Gesu Cristo medesimo, che bisogna situarla al centro di questa conoscenza. Si resta lontani
da questo nucleo se si ammette solamente che essa ¢ il preludio, o la dimostrazione per quelli dell’esterno, o
il modo intuitivo, per gli uomini di una cultura, di formulare in termini propri a questa cultura cio che & loro
capitato. Il compimento delle Scritture & un’esperienza “bruciante”, dice s. Luca (24,32), nel cui cuore &
forgiato il messaggio della fede».

8 Ibid., 74. «Essendo I’esperienza del compimento delle Seritture di natura escatologica, essa
fonda la contemporaneita di Gesu Cristo per tutte le generazioni. Latto di lettura deve dunque sempre
ricominciare» (ibid.).



AzzoLNO CHIAPPINI 77

testimone di un popolo che circonda il Cristo. Essere conosciuto nel popolo dei giusti,
I’atto di Gesu Cristo rende questa via necessaria e rivela cosi la sua essenza»*9.

Ricordando le riflessioni, le ricerche e anche i risultati di P. Beauchamp non si
voleva né descrivere né insegnare un metodo: gli altri suoi scritti, che non ¢ possibile
riassumere, dimostrano la fecondita dell’orizzonte in cui si situa>?,

5. CONCLUSIONE

E arrivato il momento di concludere: I’opera di A.-M. Pelletier ci ha offerto
’occasione di riflettere ad alcune questioni centrali e urgenti per la lettura della Bibbia
e per la teologia cristiana in questo tempo. Laffermarsi dell’esegesi storico-critica
anche in campo cattolico ha costituito una tappa necessaria e pure una rottura. Alcune
questioni che essa pone, sono ormai inevitabili, e anche da esse dipende 1’interpreta-
zione dei testi. Tra queste c’¢ la questione che possiamo chiamare dell’origine (come?
quando? perché? chi e quanti gli autori? ecc.). Tuttavia essa non deve oscurare quella
del testo, cosi come & oggi: e di fronte al testo troviamo il lettore, inserito in una
comunita. La comprensione del significato proviene dai due: dal testo e dal lettore, dal
testo e dall’atto di lettura. Il testo poi non & una pagina, un brano, un libro isolato o
isolabile dal suo contesto. Esso significa come parte di un tutto, di un unico discorso,
dalla Genesi all’ Apocalisse; & «agito» dal tutto e agisce sul tutto: e anche cosi diventa
significativo. In questo giuoco delle parti, ’interazione € soprattutto tra quelli che
chiamiamo Antico (1’Uno) e Nuovo (1’ Altro) Testamento.

Lesegesi patristica dimostra come la lettura avviene sempre attorno a queste
questioni. Con metodi forse diversi, bisogna sempre tornare alle stesse questioni o
rifarsi, anche se con occhi sempre nuovi, all’unica chiave di lettura, Gesu Cristo, il
Signore crocifisso e risorto.

Solo cosi € possibile una autentica teo-logia cristiana: un parlare di Dio e delle
sue opere a partire dal discorso di Dio. Parola e discorso che & «sinfonia» e che esige
un’interpretazione armoniosa, eco sinfonica umana della sinfonia divina. Perché, come
ricorda Origene, «la Scrittura tutta intera & I’unico strumento musicale di Dio, perfetto
e accordato, producente, grazie a suoni differenti, una sola melodia, salutare per chi
vuole impararlanS1,

49 Ibid.

50 Anche A.-M. PELLETIER (LCC (cit. n. 6), 135), attira I’attenzione sugli studi di Beauchamp e
cita, per esempio, un suo saggio sul «carattere centrale della struttura dell’Alleanza» (si tratta del sesto
capitolo di L'uno e I'altro Testamento).

51 Filocalia 6, 2.



78  STATUS QUAESTIONIS

Riassunto. «Dall’enigma del significato alle figure del lettore»: il sot-
totitolo del libro di A.-M. Pelletier esprime bene il problema e 1’itinerario
che si presenta oggi all’interprete della Scrittura. Il punto di partenza &
I’esegesi storico-critica; ma ’atto di lettura, come ricorda la tradizione dei
Padri e come mostrano, con metodo e linguaggi diversi, le teorie letterarie
moderne, ¢ anche opera del lettore che diventa, nel processo interpretativo,
I’altro che dialoga con il testo (e con 1’autore).

Résume. «De 1’énigme du sens aux figures du lecteur»: le sous-titre
du livre d’A.-M. Pelletier exprime bien le probléme et I’itinéraire qui se
présente aujourd’hui a I’interpréte de I’Ecriture. Le point de départ est
I’exégese historico-critique; mais 1’acte de lecture est aussi, comme le rappelle
la tradition des Péres et comme le montrent, avec des méthodes et des langages
différents, les théories littéraires modernes, ceuvre du lecteur devenant, dans
le processus interprétatif, 1’autre qui dialogue avec le texte (et avec I’auteur).

Summary. «From the enigma of the sense to the figures of the reader»:
the subtitle of the book of A.-M. Pelletier expresses well the problem and the
itinerary the interpreter of the Scripture encounters today. The point of
departure is the historical and critical exegesis; but the act of reading is also,
as the tradition of the Fathers reminds us and as the modern literary theories
show with different methods and languages, an act of the reader: through the
interpretative process the reader becomes the other who converses with the
text (and with the author).

Inhaltsangabe. «Vom Ritsel der Bedeutung zu den Figuren des
Lesers»: der Untertitel des Buches von A.-M. Pelletier driickt sehr gut das
Problem aus, das sich heute dem Erklérer der Heiligen Schrift vorstellt. Der
Ausgangspunkt ist die historisch-kritische Exegese. Aber der Vorgang des
Lesens, wie die Tradition der Viter erinnert und wie die literarischen
modernen Theorien durch Methode und verschiedene Ausdrucksweisen
zeigen, ist auch das Werk des Lesers, der im Erklarungsablauf derjenige, der
sich mit dem Text (und mit dem Verfasser) unterhilt, wird.




RTLu I (1996) 1, 79-100 79

Seals in Ancient Mesopotamia
and Seals of God in Revelation®

Marilyn Kelly-Buccellati
California State University, Los Angeles-USA

Certain aspects of human culture in the ancient Near East from prehistoric and
protohistoric times would still be recognized in the modern world even when they no
longer would serve a useful purpose — for instance, Upper Paleolithic hand axes.
Other specific aspects of the earliest evidence of human culture, on the other hand, we
still actively employ — for instance certain geographical names such as those for the
city of Aleppo, for the Euphrates or the Tigris Rivers. These names are among our
earliest attested geographical designations in the area and appear to go back to prehistoric
times, since they stem from a substratum language which long preceded the earliest
attested historical languages. The same is also true for a very prominent aspect of late
prehistoric and protohistoric material culture, namely the use of seals, both stamp seals

* This article comes partly out of research I conducted while spending a semester at the Fucolta di
Teologia di Lugano in the Winter semester 1994-95. While the part on ancient Mesopotamian seals comes
directly from my own research and excavations in Syria (from which I have derived the illustrative material
used in the article, some of which is published here for the first time), my interest in connecting my previous
research with the New Testament was stimulated by conversations with the Rector of the Facolta, Fr. Georges
Chantraine S.J., and with its Secretary General, Fr. Ernesto William Volonté. I came to spend part of my
sabbatical year (1994-95) at the Facolta to be near the bishop of Lugano and founder of the Facolta, Msgr
Eugenio Corecco in what, very sadly, turned out to be the last months of his life. While in Lugano I came to
greatly admire the Facolta and its students. This small contribution is dedicated to the Compagnia di Santa
Teresa, whose help and encouragement during the period of its composition made a great deal of difference
to me.



80 STATUS QUAESTIONIS

and cylinder seals. Writing, and therefore what we call civilization, developed for the
first time in the ancient Near East somewhere between 3500 and 3000 B.C. Stamp
seals precede the introduction of writing, while cylinder seals are contemporary with
it. In this article, I will first look at some of the uses of seals in the ancient Near East
before the advent of Christ, especially as connected with recent discoveries we have
made in our own excavations in Syria, and then give some thoughts on seal imagery in
the New Testament.

1. THE SYRO-MESOPOTAMIAN BACKGROUND

a. Earliest Development of Seals

The earliest seals were stamp seals from sites in Mesopotamia such as Arpachiya
in northern Iraq dating to what is known as the Ubaid period, about 4000 B.C.! Cylinder
seals were first employed around 3500 B.C. and developed at a point when writing
was also in its infancy. Writing grew out of an economic need; its evolution is strictly
linked with the temple and civil administrations of the independent city states which
were prevalent in southern Mesopotamia in this period. The prehistory of writing was
a long one, as we now know that its antecedents began around 8000 B.C. through the
making and preservation of tokens which carried a numeric as well as a substantive
meaning; these tokens came at a later stage to be kept inside clay balls.2 Later the
tokens were also impressed on the outside of these balls as a more practical method of
knowing what was inside without having to break the balls; of course in case of a
dispute the balls could be broken to verify the number and type of tokens. The balls
were often sealed all over the outside with stamp and cylinder seals.3

The next stage came with the impression of the tokens on flat pieces of clay —
the first tablets. From the very beginning of writing, around 3500 B.C., cylinder seals

I M. E. L. MALLOWAN and J. CRUIKSHANK ROSE, «Excavations at Tall Arpachiya, 1933, in
Irag 2 (1935), 1-178.

2 We have about twenty five clay balls sealed with stamp and cylinder seals from excavations in
Mesopotamia and Syria. These balls are often referred to as bullae, from the Latin term used in the Middle
Ages to indicate seal impressions attached to important documents.

3 Evidence of this development came first from the stratigraphy of the city of Uruk in southern
Mesopotamia. In Uruk V clay balls are sealed with both stamp and cylinder seals, giving us the earliest
evidence for cylinder seals. By the next level, Uruk I'Vb, stamp seals had gone out of use and cylinder seals
were prominent. This is the only stratified site where we have evidence of this transition from stamp to
cylinder seals. The development of tokens and their importance for numeration and writing is discussed in
detail in D. SCHMANDT-BESSERAT, Before Writing, 2 vols, Austin, University of Texas Press, 1992.



MariLYN KELLy-BuccELLaT 81

were rolled on tablets. Their functional connection with the development of writing is
not clear to us as yet, but the following considerations are important for our topic.
Writing developed out of a burocratic need to keep records — in the beginning «texts»
appear to center around numbers of goods (e. g.: «4 sheep»). Cylinder seals may have
developed in a parallel mode in order to specify the owner of the goods. In other words
during the early stages, the «writing» system was not sufficiently developed to enable
the scribe to express personal names (or names of cities or institutions such as the
temple). Therefore a parallel system was developed which was strictly iconographic;
this system did not «picture» the individual (or indeed refer to an individual in any
spicific manner) but rather stood for the individual (i. e. symbolized the individual).
The iconographic motif then came to represent a certain individual in front of the
bureaucracy and also became the self-identification of that person. The range of the
motifs in this earliest period is intriguing in that they represent animals or people
working, for example potters making large jars, or the activities of a bearded man
interpreted as a king. The cylinder seal format is also interesting. The original stamp
seal format was abandoned for the cylinder probably because the surface of the stamp
seal was not sufficiently large to encompass the diversity needed to produce the number
of different seal designs needed by individuals — even at this early stage.

Thus from the very beginning seals were employed in a shape and for purposes
which then lasted thousands of years. That is, we have evidence even in this early
period of seals used to seal doors, jars, boxes and baskets. From our own excavations
at the site of Qraya, along the Euphrates River in eastern Syria, we discovered a number
of both stamp seal and cylinder seal impressions* (Fig. 7)°. To seal a container or a
door, the seal was rolled on a lump of clay which had been placed over a portion of the
cover of the container or, in the case of a door, over a peg and string used to tie the door
closed. This system never envisioned that the clay lump would be strong enough in
itself to be used as a lock or other physical device to prevent a person from breaking
into the container or room. There was a door lock and a guard for this purpose.®

What is even more significant for our present argument is that, from the beginning,
seals appear to have belonged to a specific person. That is to say, in most instances a
seal did not belong to an administrative entity such as a temple or a bureau in the city
administration, to a kinship group such as a tribe or a family, or to any other type of

4 G BUCCELLATI, «Salt at the Dawn of History: The Case of the Bevelled Rim Bowls», in
Resurrecting the Past. A Joint Tribute to Adnan Bounni (eds. P. Matthiae — M. Van Loon — H. Weiss),
Publications de I’Institut historique-archéologique néerlandais de Stamboul 67, Leiden, Nederlands Historisch-
Archacologisch Instituut te Istanbul, 1990, 17-40; K. SIMPSON, «Qraya Modular Reports, N° 1: The Early
Soundings», in Syro-Mesopotamian Studies 4/4 (1991).

5 See, pp. 84-88.

6 Just as 3000 years later they were used in the same way to seal Christ’s tomb (Mt 27 : 66); note
that here too there was need for a guard. In Rev 20 : 3 a seal is used in this sense also.



82  StATUS QUAESTIONIS

group, but belonged instead to an individual person.” The earliest seal designs only
have visual representations of figures and no inscriptions, as in Fig. /. From the
beginning of the development of cylinder seals two factors are evident: the designs
were complicated iconographically and no two seal designs were exactly alike. This is
the case whether the seals or sealings are excavated from the southern heartland around
the city of Uruk or at great distances from it in northern Syria and southeastern Anatolia.
Around 2500 B.C., when the seals themselves begin to be inscribed, the inscriptions
contain the name and in many cases the patronymics of the individual seal owner. An
individual would ordinarily only have one seal which in many cases was buried with
them.3

b. Seal Use in the Third Millennium

There is more evidence for seal usage in the third millennium B.C., in connection
with administrative practices as known through excavated cylinder seals and sealings.
From our own excavations in the ancient Hurrian religious center of Urkesh (modern
Mozan), dating to the late third millennium, we have a large corpus of sealings resulting
from these practices.? On the southwestern edge of the High Mound, just inside what
appears to be the city wall in this area, and possibly near a major gate, we are excavating

7 This is very clear from about 2300 B.C. onward. Before this period some seals may have been
used as institutional seals. One case in point is a group called «city seals» because they have the names of
cities inscribed on them. These seals were in existence only for a short period of time, around 2500 B.C.; this
tradition was not continued. See R. J. MATTHEWS, Cities, Seals and Writing: Archaic Impressions from
Jemdet Nasr and Ur, Materialien zu den Frithen Schriftzeugnissen des Vorderen Orients 2, Berlin, Gerb.
Mann Verlag, 1993, and my forthcoming review, «Review of Matthews 1993», in Archiv fiir Orientforschung,
1996. In later times deities could have a seal; for instance the god Assur had a seal in the Old Assyrian
period. Kings and queens could possess multiple seals: from our excavations in the ancient Hurrian city of
Urkish (Mozan), we have uncovered evidence of seven seals belonging to the queen and five of the king.
Research on the use of cylinder seals in an administrative context as evidenced by excavated seal impressions
from the fourth and third millennium is very much in the forefront of scholarship in the field of Syro-
Mesopotamian studies today.

8 For the case of a tomb from Assur with three seals see M. LARSEN, «Seal Use in the Old Assyrian
Period», in M. Gibson—R. Biggs, Seals and Sealing, Biblioteca Mesopotamica 6, Malibu, Undena Publications,
1977, 89-105. In the Hurrian city of Urkesh the seal cutters went to great lengths to differentiate in small
details the various seals of the queen which were used contemporaneously by the various representatives of
the queen. In one case from Urkesh, baskets were sealed by the cook of the queen, see G. BUCCELLATI -
M. KELLY-BUCCELLATI, 4 King and Queen of Urkesh (Mozan): Evidence from the Royal Storehouse
AK, Bibliotheca Mesopotamica, Malibu, Undena Publications (forthcoming in 1996).

9 The ongoing excavations at Mozan are directed by G. Buccellati and myself; they are sponsored
by IIMAS, The International Institute for Mesopotamian Area Studies. Excavations at Mozan have been
funded in part by The National Endowment for the Humanities (grant RO21543-87), The Ambassador
International Foundation, The Kress Foundation, and various private donors. The Mozan seal impressions
reproduced here were drawn by Cecily J. Hilsdale. See particularly G. BUCCELLATI — M. KELLY-
BUCCELLATI, Mozan I, Bibliotheca Mesopotamica 20, Malibu, Undena Publications, 1987.



MaARILYN KeLLy-BuccELLaT 83

a royal storehouse dating to about 2300 B.C. (the Akkadian period). What we have
excavated of this building thus far is characterized by a plan with two major wings,
one being the mirror image of the other; such a symmetrical layout is typical for the
buildings of this period farther to the south in Akkad itself. A unique feature of this
plan is the existence of two small closets or vaults each with an antechamber preceding
-it. Thus far we have excavated only one of these vaults with its antechamber and a
large room connected to it. On the mud floor of the vault, the antechamber and the
larger room were about 600 seal impressions. From the reverse of these impressions
we have the imprints of the objects these seals were sealing. Some of the impressions
were used in conjunction with the sealing of doors (Fig. 2), possibly the vault itself.
Many had been employed to seal jars (Fig. 3), others boxes or baskets (in which case
the reeds of the baskets are clearly seen in the reverse of the impression). Two of these
seals are inscribed with the name and title of the seal owner while in several others the
names of a king and queen of Urkesh appear.!? The seals had been carved locally and
used unique motifs. One seal design which has been found for the first time in the
Mozan material is a scene with a small attendant touching the lap of a seated woman
(Fig. 6). Such intimate human gestures are very rare in the ancient Near East; this one
is evocative of a kind of personal connection but the nature of the connection is not
clear.!!

One interesting aspect of the Mozan designs is that they use some of the same
motifs in different ways; that is to say, specific motifs are recombined and reorganized
so that some elements are the same but others have been added (Figs. 4-7 show the
scene with and without the table). This also occurs in the seal inscriptions. The
knowledge of the proper seal design or designs which could be used to reseal was
fundamental to the operation of the administrative system since only a seal owner (or
the designated representative of the owner) was authorized to open the seals, and
therefore reseal them. All of these details serve to emphasize the fact that seals had
come to be seen more and more as an extension of the personal power of their owner:
they properly stood for him or her, and authorization to use them implied delegation of
this personal power.

10 Seven from this storehouse can be attributed to the queen and five to the king, named Tupkish.
The importance of storehouses and their sealing can be seen in a second millennium Hittite myth which
. reflects an older Hurrian myth. In the song of Ullikummi, Ea asks the gods to open the primeval storehouses
and to get from there a tool not used since creation, after which they will reseal the storehouses: «Open again
the old, fatherly, grandfatherly storehouses. Let them bring forth the seal of the primeval fathers and with it
reseal themy. H. A. HOFFNER, Hittite Myths (ed. G. M. Beckman, transl. H. A. Hoffner), Society of Biblical
Literature, Writings from the Ancient World 2, Atlanta (Georgia), Scholars Press, 1990.
11 Just as they are rare in the Old Testament, however see Gen 24 : 2 and 47 : 29; on both occasions
a solemn promise is connected with the gesture of putting a hand under the thigh. We have no parallels for
the Mozan examples which date to around 2300 B.C.



84  STATUS QUAESTIONIS

Fig.l Seal impression from Qraya
| dating to the end of the fourth
millennium B.C.

Fig. 2 Reconstruction of the door
sealing mechanism from Mozan




MaRrilyN KELLy-BuccELLan 85

Fig. 3 Reconstruction of a jar sealing from Mozan

Fig. 4 Mozan seal impression showing part of the lyre and table scene
(Photo number VE8b3201)



86 STATUS QUAESTIONIS

Fig. 5 Mozan seal impression showing part of the lyre and attendant scene
(Photo number VE7-2407)

1

Lt
L A

Fig. 6 Composite drawing of the lyre and table scene from Mozan



MaRriLYN KeLy-BucceLan 87

Fig. 7 Composite drawing of the lyre and
attendant scene from Mozan

Fig. 8 Terga contract with seal impressions of
the witnesses (TQ4 T63)




88  STATUS QUAESTIONIS

Fig. 9 Finger nail impressions on
cuneiform tablet from Terqa (TQ4
T71)

Fig. 10 Garment border impression on
cuneiform tablet from Terga (TQ4 T63)



MaRILYN KELLY-BuccELLan 89

c. Seal Use in the Second Millennium

In the second millennium inscriptions on cylinder seals are standard and at times
became so important that there was little room for an iconographic motif. The seal
inscriptions usually give the name of the seal owner, his or her patronymics and tutelary
deity.!2 At this point cylinder seals were mainly employed by individuals to seal
cuneiform tablets in addition to sealing doors and containers!?; our evidence is more
abundant for their use on tablets in this time period. By way of example we can look at
the tablets excavated by us from the house of a man named Puzurum who lived just
before 1721 B.C. in the ancient city of Terqa located along the middle Euphrates River
in modern Syria.!4 In a storeroom of this house we excavated a number of cuneiform
tablets of contracts for the acquisition and sale of land and houses. The contracts were
guaranteed by the presence of a number of witnesses who also sealed the tablets (Fig.
8). Since the tablets were relatively small and since a number of witnesses were needed
to seal them (four or five), in effect only a portion of the seal design could be rolled
onto the tablet. However the name of each of the witnesses sealing the contract was
written next to the impression of their seal. There were times when a person had only
a limited need for a cylinder seal. In this case they could have a seal carved out of clay
instead of stone; we found several of these cylinder seals made from clay in the
excavations at Terga.

There were, however, two other possibilities of indicating individual affirmation
or ownership if the individual did not have a seal. One was to make a series of finger
nail impressions in the clay (Fig. 9). The other possibility was to impress the hem/
border of the garment into the clay (Fig. 10). In Fig. 10, one of the witnesses, Hazibum,
obviously did not have a seal available, so he impressed his garment border (Akkadian
sissiktu). The scribe wrote next to the garment impression: «Garment border of
Hazibumy. In all cases however (seal, finger nail, or hem impression) the impression
signifies the agreement of that individual to the legal ramifications of the contract, or,
in the case of goods or doors, their authority over such. Certainly the impression of a

12 For details see Henri LIMET, Les légendes des sceaux cassites, Brussels, Académie Royale de
Belgique, 1971.

13 From the Mari archives come a number of cuneiform texts concerned with the opening and
resealing of storeroom doors, see especially G. DOSSIN, Correspondance féminine, Archives Royales de
Mari 10, Paris, Geuthner, 1978, 39, n® 12; J. BOTTERO, Lettres de Mukannishum, Archives Royales de
Mari 13, Paris, Geuthner, 1964, 32-34, n° 14-15.

14 The Terqa excavations, directed by Giorgio Buccellati and myself, were conducted between
1976 and 1987. On the seals from Terqa see M. Kelly-Buccellati, «Miniature Art from Terga, 1700 B.C.:
New Sources for Mid-Second Millennium Art in Mesopotamiay, in G. BUCCELLATI — Ch. SPERONI, The
Shape of the Past: Studies in Honor of Franklin D. Murphy, Los Angeles, Institute of Archaeology and
Office of the Chancellor, University of California, 1981, 45-54; id., «Sealing Practices at Terqa», in Insight
Through Images: Studies in Honor of Edith Porada (ed. M. Kelly-Buccellati), Bibliotheca Mesopotamica
21, 1986, 133-142, pl. 27.



90  STATUS QUAESTIONIS

cloth border or even less finger nail impressions did not have the individuating
characteristics that the personalized iconography (with or without a seal inscription
naming the seal owner) of a cylinder seal did have, but they were perceived as an
important part of an individual and could therefore be used where necessary to
symbolize the person. The cases of the use of the garment hem or finger nail impressions
are few as most important individuals did own a cylinder seal.

2. SEAL IMAGERY APPLIED TO CHRIST AND TO THE SPIRIT

Against the backdrop of this 4000 year long tradition of seal use, we can now
look at two aspects of the New Testament as they are connected with this cultural
phenomenon. Throughout the history of Palestine, stamp seals were much more
important than cylinder seals, which were for the most part imported.!5 But stamp
seals were utilized in the same manner as cylinder seals in Mesopotamia and had the
same significance: that of representing personal identity and control. In the time of
Christ, signet rings (stamp seals mounted to be worn as rings), in addition to conveying
the personal identity of the owner, were a sign of wealth and power (thus probably the
Greek sphragis mentionedin / Cor 9:2;2Tim2:19; Rev5:1;6:1;7:2;8:1;9:4).
In Revelation these seals are most important, and in fact central to the events which
are depicted.!® Next to the use of seals, the significance of the hem of the garment
as representing personal identity also plays an important role. We will begin with
this aspect.

a. The Garment Border of Christ

The New Testament emphasizes the fact that people wanted to touch Christ.
They wanted to touch him because, as Lk 6 : 19 explains, «power came out of him that
cured them all»!7. This explains why there was always the problem of large crowds
following him; they were not following him at a distance, but were all surging forward

I5 H. LEU-KEEL, Vorderasiatische Stempelsiegel: Die Sammlung des Biblischen Instituts der
Universitt Freiburg Schweiz, Orbis Biblicus et Orientalis 110, Freiburg, Universititsverlag, 1991.

16 1n the New Testament the word «seal» (sphragis) is used sixteen times, ten in Paul and six in
Revelation. Paul uses the term in the sense discussed below under I, 2, p. 66, that is, in connection with the
alliance. For a review of Mesopotamian iconographic and literary traditions which may have had some
bearing on the imagination of the author of Revelation see J. H. CHARLESWORTH, «Folk Traditions in
Jewish Apocalyptic Literaturey, in Mysteries and Revelations: Apocalyptic Studies Since the Uppsala
Colloguium (eds J. J. Collins and I, H. Charlesworth), Journal for the Study of Pseudepigrapha, Supplement
Series 9, Sheffield, JSOT Pr., 1991, 91-113.

7 The citations are extracted from The Jerusalem Bible, New York: Doubleday, 1990.



MARILYN KELLY-BuccELLaT 91

seeking to touch him. He was in constant danger of being physically overwhelmed by
the crowds and took strong measures to avoid this. This is the reason for the surprised
reaction of his disciples to his question: «Who touched my clothes?» (Mk 5 : 30-31,
see also Lk & : 44-45).

One of the people who succeeded in touching him was a hemorrhaging woman
(Lk & : 43-48, Mk 5 : 25-34 and Mt 9 : 20-22). In Matthew and Luke she is described
specifically as touching the border of his cloak.!8 This was the most important portion
of an ancient garment and often was the only part with a design decorating it.1°
Yahweh had ordered the «Jews to put tassels on the hems of their clothes and to work
a violet thread into the tassel at the hem. You will have a tassel, and the sight of it will
remind you of all Yahweh'’s orders and how you are to put them into practice»
(Num 15 : 38-39).

These tassels then were a reminder of the special relationship with Yahweh and
his law.20 More important than its design, the garment border was another sign which
could be used to symbolize personal power and authority.2!

It would be a mistake to suppose that these two references to the garment
border in the texts concerning the hemorrhaging woman are there almost
accidentally; the emphasis in the two texts on the fact that she touched this
portion of the garment is a calculated articulation of the specific appeal of the
garment border as the most significant portion of the robe. The power of this
symbol was not a self-conscious allusion to that same contemporary practice
attributed to the scribes and Pharisees of wearing particularly decorated garment
borders, but rather to the charisma of Christ and specifically, in these texts, to
his healing power. The Gospel writers project this importance and also
presumably the perception of the woman. In the eyes of the woman the garment
border of Christ was equated with the person and power of Christ and therefore
was the most significant part to touch.

In order to demonstrate the validity of this argument another text can be quoted.
The garment border is again referred to in Mt 14 : 35-36: «When the local people
recognized him they spread the news through the whole neighborhood and took all that

18 The Greek word used in Mt 9 : 20 and Lk 8 ; 44 is kraspedon, the edge of his cloak. In Mk 5 : 27
the less specific himation indicates only in a general way his cloak.

19 Christ eriticizes the Pharisees for the size of their tassels (Mt 23 : 5); here the plural of kraspedon
is used. See also J. MILGROM, «Of Hems and Tassels: Rank, Authority and Holiness Were Expressed in
Antiquity by Fringes on Garmentsy, in Biblical Archaeological Review 9/3 (1983), 61-65.

20 See also Deur 22 : 12.

21 For a study of garment borders in the second millennium see S. SCHROER, «Der Mann im
Wulstsaummantel. Ein Motiv der Mittelbronze Zeit IIB», in O. Keel-S. Schroer, Studien zu Den Stempelsiegeln
aus Palaestina / Israel, 1, Orbis Biblicus et Orientalis 67, Freiburg Schweiz, Universititsverlag, 1985, 49-
115.



92  STATUS QUAESTIONIS

were sick to him, begging him just to let them touch the fringe of his cloak. And all
those who touched it were saved».22

Again, the border (kraspedon) is referred to specifically as being the object most
appropriate to touch in order to receive the saving grace of Christ. The symbol of the
garment border in the time of Christ as viewed through these texts is analogous then to
the expression of personal identity and power in the second millennium Terqa example
just discussed.?3

The garment border in antiquity was always the most decorated portion, and in
many cases the only decorated part of the garment. Because of this it was seen as
appropriate to consider it as a symbol of personal authority and power.2# The cultural
possibility of impressing it into clay tablets was no longer alive in the time of Christ
but here we have a case of the transformation of an ancestral model whereby the garment
border still had a similar significance if not a similar physical use. We do not have here
a mere case of a formal similarity, but a more substantive parallel, whereby a physical
object intimately connected to an individual person had come to characterize that person
and his power.

b. The Servants Sealed and the Concept of Alliance

Seals were used on objects, not persons, in the ancient Near East.25 An extension
of the concept of sealing and a restructuring of ancient and contemporary ideas and
forms can be seen in the conceptualization of seals as visual expressions of the divine
link.

The sealing of God’s servants is used in Rev 7 to highlight the bond between
God and his people and therefore unites this portion of the text to the Old and New
Testament concepts of the relationship to Yahweh and Christ.

22 See also Mk 6 : 56.

23 There is of course no historical connection between the two and the use of cylinder seals even in
Mesopotamia had ceased by this time. My point is only that a perceived importance of the garment hem
continued to exist in the time of Christ. This is most striking in the second and third century funerary statues
from Palmyra with their depiction of kaftans decorated with elaborate borders.

24 In one ancient Near Eastern text touching the god’s garment hem is a gesture of confidence and
allegiance: «when Marduk entrusted the rule of Assyria to me I grasped the hem of his divine majesty», cited
in The Chicago Assyrian Dictionary, Vol. S, Chicago, The Oriental Institute — I. J. Augustin Verlagsbuch-
handlung, 1984, 324, s. v. sissiktu.

25 We are not referring here to tattooing or other methods of marking the human body nor to the
branding of animals. For a discussion of this see J. MASSYNGBERDE FORD, Revelation: Introduction,
Translation and Commentary, The Anchor Bible, Garden City, New York, Doubleday, 1975, 116-117; still
of current interest is F. . DOLGER, Sphragis, Paderborn, Druck und Verlag von Ferdinand Schéningh,
1911. See also G. W. H. LAMPE, The Seal of the Spirit, London, Longmans, Green and Co., 1951, who
reviews the evidence drawn from the classical world, but mainly discusses the image of the seal in connection
with Baptism and Confirmation from a theological point of view.



MaRILYN KELLy-BuccELLaT 93

In Rev 7 : 2, an angel rises in the east «carrying the seal of the living God». The
angel calls to the angels of destruction and tells them to wait «until we have put the
seal on the foreheads of the servants of our God».

That is, the seal of God will indicate who out of the totality are the «servants of
our God». The seals on the foreheads of the faithful protect them because the seals
signify that they are «owned» by God who has given no creature authority to touch
them.26 That this seal is a sign of the absolute protection by God is made clear in Rev
9 : 4: «they were forbidden to harm any fields or crops or trees and told to attack only
those people who were without God’s seal on their foreheads».2”

The sealing of these persons is a public expression of an alliance between God
and the individual .28 An analogous public expression of this alliance is constituted by
the image of the blood of the lamb in Ex 12 : 1-7.

The Old Testament alliance between Yahweh and the people of Israel is conceived
in a manner articulated in ancient Near Eastern terms. From the historical point of
view, alliances were developed in Syria and Palestine in the second half of the second
millennium as a political relationship between one of the larger, powerful states (Egypt
or the Hittites) and minor local states. These alliances are actualized in the form of a
treaty (Akkadian rikistu) written on clay tablets and sealed by the kings involved.?? In
one instance we have both a letter of the Hittite king Suppiluliuma to his vassal Nigmadu,
king of Ugarit, referring to a future treaty, and also the treaty itself written later. The
carlier letter states the terms for the granting of the future alliance in very specific
language: «When in the future the great king [Suppiluliuma] will have gotten the better
of this king [a minor king revolting against Hittite authority], the great king will give
you an alliance treaty sealed with his grand seal».3°

The same concept may well be present in Ex 37 : 18: «When the Lord finished
speaking to Moses on Mount Sinai, he gave him two tablets of the Testimony, tablets
of stone, written by the finger of Gody.

In both of these situations, the alliances are confirmed personally by the greater
power involved, by God on the one hand and the king on the other. This direct, perso-
nal involvement is signaled in one case by the description of the tablets as having been
personally written by God, and in the other by the explicit promise that the treaty will

26 See J. MASSYNGBERDE FORD, (cited n. 25), 94, for a discussion of the people owned by
God.

27 This is also the meaning of the use of seal in 2 Cor / : 22 discussed below.

28 This connection is also made by Paul in Eph 4 : 30, but especially Eph [ : 13-14, discussed
below.

29 See the classical treatment by G. E. MENDENHALL, «Covenant Forms in Israelite Tradition»,
in Biblical Archaeologist 17 (1954) 50-76; and more recently id. — G. A. HERION, «Covenant», in The
Anchor Bible Dictionary, 1, New York, Doubleday, 1992, 1179-1202.

30 | NOUGAYROL, Textes accadiens des Archives Sud, Paris, Klincksieck, 1956, 35: Palais Royal
d’Ugarit 4; G. BUCCELLATI, Primer of Mesopotamian History, Los Angeles, UCLA, 1991, 180.



94  STATUS QUAESTIONIS

be sealed with the personal seal of the king. The «finger of God» and the «seal of the
king» are analogous then in this type of relationship. The overarching message in both
instances is that the highest authority is personally guaranteeing the alliance. In an
analogous sense, the sealing of the foreheads of the servants of God in Revelation is
the reflection of a long vigorous cultural and religious tradition in Syria and Palestine.
The sealed forehead is an emblematic expression of the personal involvement of God
in dealing with his people.

St Paul represents a similar type of seal imagery when he connects the sealing of
the servants with the Holy Spirit.

«It is God who gives us, with you, a sure place in Christ and has both anointed
us and marked us with his seal, giving us as pledge the Spirit in our hearts» (2 Cor [ :
21-22). «You have been stamped with the seal of the Holy Spirit of the Promise, who
is the pledge of our inheritance» (Eph 1 : 14). «Do not grieve the Holy Spirit of God
who has marked you with his seal» (Eph 4 : 30).

These three examples have a particular pertinence to our discussion since in
these three passages the Holy Spirit is encountered in two ways: 1) as the One who
impresses his seal to seal the servants of God thereby symbolizing the alliance of God
with the Church (Eph), and 2) as being himself symbolized by the seal and its use
(2 Cor). In every meaningful sense the Holy Spirit is characterized here in St Paul with
the traditional and fundamental particularities of a seal: it, in itself, symbolizes the
individual (2 Cor) and can be used to demonstrate possession, ownership, or control
over persons (Eph) or objects. The Trinitarian implications of these passages will be
discussed below.

¢. The Seven Seals

In Rev 5 the visionary sees the Father («the one who is sitting on the throney)
who has in his hand a scroll which is described in 5 : 1: «a scroll that was written on
back and front and was sealed with seven seals»; or in 5 : 5: «so he will open the scroll
and its seven seals».

The seals must be «opened»3! before the scroll can be read. The breaking of the

31 The term used in connection with the seals is literally «to loosen» (/ud) and «to open» (anoigo),
not «to break». It has been noted in the literature on the Book of Revelation that the sequence of actions in
the text refers to the scroll first and then to the seals: «open the scroll and loosen its seals» (Rev 5 : 2) or «he
will open the scroll and its seven seals» (5 : 5). This does not seem like a logical order of events since scrolls
were normally sealed in such a way that opening the seroll would entail first breaking the seal or seals. This
may be relevant for our argument because it implies that the action of opening is important in itself, more so
than the subsequent reading of the scroll. There is the possibility that the document could be written on a
folded text, see J. MASSYNGBERDE FORD, (cited n. 25), 92-95; she also refers to a scroll found by Yadin
in the Judean desert which had seven threads sealed with seven seals, see The Scroll of the War of the Sons
of Light against the Sons of Darkness (ed. Y. Yadin), Oxford, Oxford University Press, 1962, 92.



MARILYN KELLY-BuccELLAT 95

seals and the reading of the scroll is so important that «I saw a powerful angel who
called with a loud voice : “Who is worthy to open the scroll and loosen its seals?”»
(5 : 2). The response is at first negative: «there was no one in heaven, or on the earth or
under the earth who was able to open the scroll and read it» (5 : 3). That is, there was no
created being, whether living or dead, who could open the seals.

To rephrase the question in ancient Near Eastern terms we could ask whose
seals had been used to seal the scroll32 : it is not a question concerning the physical
ability to break a lock, but about the authority to undo a sealing. In other words, opening
a seal is not an isolated act, but a moment in an interactive and dynamic sequence of
events.33

«Then I saw, in the middle of the throne with its four living creatures and the
circle of the elders, a Lamb standing» (Rev 5 : 6).3% When the Lamb first appears,
nothing happens immediately; it is not even clear what relation the Lamb has to the
drama being enacted. But when «the Lamb came forward to take the scroll from the
right hand of the One sitting on the throne, and when he took it» (5 : 7-8) only then
does it become clear to the other figures present (the four living creatures and to the
twenty four elders) that the Lamb has the power to open the seals. That is, it is clear to
them that the Lamb is equal to «the One sitting on the throne», and has equal jurisdiction.
Immediately on realizing this the four living creatures and the twenty four elders pro-
strate themselves in adoration before the Lamb. They have recognized him through the
power of the seals. «And when he took it [the sealed scroll] the four living creatures
prostrated themselves before him and with them the twenty four elders» (Rev 5 : 7).

At this point the scene becomes greatly enlarged. The saints are introduced («a
golden bowl of incense which are the prayers of the saints»). Added to these, the heavenly
hosts are congregating: «I heard the sound of an immense number of angels gathered
round the throne and the living creatures and the elders; there were ten thousand times
ten thousand of them and thousands upon thousands» (5 : 11).

Not only the saints and the heavenly hosts are suddenly present but also «all the

32 In New Testament times seals of witnesses were also used to seal as we have seen was the case in
the second millennium.

33 This authorization entailed the giving of the seal to the person being authorized so that they could
reseal the scroll. In ancient Near Eastern contexts, functionaries with their own seals often had authority
over a certain aspect of the bureaucracy and therefore could break seals and reseal the doors or containers in
question on their own authority.

34 Note that the throne is conceived here as a large platform similar to the one Solomon built to
address Yahweh in 2 Chron 6 : 12: «for Solomon had made a bronze platform, five cubits long, five cubits
wide, and five cubits high, which he had placed in the middle of the court and on which he was standing». A
depiction of this type of platform is rendered on the fagade of the tomb of Darius Il at Nagsh-i-Rustam. In
the forefront of this field of iconographic research is the work of O. Keel, see O. KEEL — C, UEHLINGER,
Altorientalische miniaturkunst. Die dltesten visuellen Massenkommunikationsmittel. Ein Blick in die
Sammlungen des Biblischen Instituts der Universilit Freiburg Schweiz, Mainz, Verlag Philip von Zabern,
1990,



96  STATUS QUAESTIONIS

living things in creation — everything that lives in heaven, and on earth, and under the
earth, and in the sea» (5 : 13).

Why is it then that not only the church but all the angels immediately enter this
scene? Why, in striking contrast to the earlier atmosphere in the scene, a sense of joy is
now pervasive?33 In my opinion this may result from the recognition that present here
with the Father and the Son is also the Spirit; that we have, in other words, a Trinitarian
drama being enacted. In this drama, the seals are a primary factor: their role is to be the
personal link between the Father and the sacrificed Lamb, His Son; as such, they are a
symbolic representation of the power of the Holy Spirit. In this way we can read this
scene as a metaphor of the Trinitarian relationship; a metaphor set in cultural terms
which are well understood by the writer and his audience. Through this metaphor, the
Trinitarian relationship can be viewed as equally shared personal power which is
individual and distinct but which cannot be separated. In this scene, the Father and the
Son are bound together through the Holy Spirit as symbolized by the power of the
seals. The link through the seals is, by the very nature of a seal as known cultural
phenomenon, a personal one and one of self identification.

The next portion of the drama centers around the opening of the seals and the
eschatalogical events unleashed by the opening of each successive seal. The text directly
links these events with the individual opening of each seal. In other words the events
are not called forth specifically from the book itself (although they may well be linked
with its contents), but rather they are called forth by the opening of the seals. It is the
power of the seals and the power to open them which calls forth these events, not the
reading of the book!36 This can also be seen from the fact that the book is not mentioned
again in this context.

If my interpretation is correct, the image of the seal as a way of symbolizing the
Holy Spirit is one of the few representations of the Trinity we have in the New Testament.
Specifically in this scene, the opening of the seals unleashes the power of the Spirit.
One may consider the possibility that this refers not just to an eschatological moment,
but to the very first outpouring of the Spirit at Pentecost, as the event made possible by
the Lamb, slain for our redemption. The coming of the Spirit on the occasion of Pentecost
was heralded by extraordinary cosmic events: «when suddenly there came from heaven
a sound as of a violent wind which filled the entire house in which they were sitting;
and there appeared to them tongues of fire; these separated and came to rest on the
head of each of them» (Acts 2 : 2-3).

35 This earlier atmosphere, that is the emptiness of heaven, is stressed in the Geez Commentary,
Tdrgwame Qdldmsis; on this book, R. W. COWLEY, The Traditional Interpretation of the Apocalypse of St
John in the Ethopian Orthodox Church, London, Cambridge University Press, 1983.

36 1t is also interesting to note that the first four seals have a very specific iconographic design; this
connection will not be discussed here.



MaARILYN KeLLy-BucceLLan 97

In this case the effect of the coming of the Spirit was a positive one, e. g. the gift
of speaking languages previously unknown to them and the power to convince through
their preaching. But the coming of the Spirit does not always convey such positive
effects. In Jn 15 : 26 Christ says: «when the Paraclete comes... he will be my witness».

And in addition what will he do? «And when he comes he will show the world
how wrong it was about sin (hamartia), and about who was in the right (dikaiosunes),
and about judgment (kriseos)» (Jn 16 : 8). «About judgment, in that the prince of this
world is already condemned» (Jn 16 : 11).

The emphasis here is on negative judgment. In the same way the breaking of the
seals and the consequent unleashing the power of the Spirit has many destructive aspects,
though at the same time the faithful are upheld (Rev 7). The articulation of the details
of the destruction and the marking of the servants of God from destruction are contained
in the text within the context of the opening of all seven seals. Thus the most dramatic
moment of all comes at the end: «When he opened the seventh seal, there was silence
in heaven for about half an hour» (Rev 8 : 1).

A coherent picture emerges of the coming of the Spirit for the judgment of the
world and the marking of the servants with the seal of God. In both contexts, the
Church is signaled out for divine protection.

From the texts both of Revelation and St Paul I have discussed, it seems reasonable
to suggest that the seal of God is the Holy Spirit37. It would be a mistake to suppose
that this image is either casual or accidental in these texts. There are few Trinitarian
images in the New Testament and this particular one is interwoven throughout these
texts. The seal and the power of the seal with respect to the Father and the Son is a very
precise image of the Holy Spirit, which was understood in the context of the particular
cultural milieu of the earliest Church. The force of the specific attraction existing among
the three Persons38 through this image has an unequaled dimension, one for which the
study of ancient Near Eastern practices can help to develop a finer sensibility.

37 1t goes without saying that the image, and expression, of the Seal of God should not be taken to
refer exclusively to the Holy Spirit. In Rev 7 : 2 the «seal of the living God» is being carried by an angel, and
s it refers presumably to an actual seal. The multiple type of reference is common to all metaphors. For
instance, the dove refes both to the Holy Spirit (Mz 3 : 16; Mk 1 : 10; Lk 3 : 12; Jn 1 : 32) and to a symbol of
simplicity (M? 10 : 16). On the other hand it must be stressed that the dove is explicitly identified with the
Holy Spirit in the Baptism of Jesus (Mt 3 : 16) as is the fire in the event of Pentecost (dets 2 : 3). Such an
explicit identification is obviously not present in relationship to the image of the seal in Revelation.

38 It is worth noting that the concept and term of «person» goes back to an image, that of the actor’s
mask (prosépon, persona) which is very similar, as to derivation from a secular context, to that of the seal
proposed here. However, the imagery of the «mask» begins only in Patristic times (see J. S. GRABOWSKI,
«Person: Substance and relation», in Communio. International Catholic Review 22 (1995) 139-143), whereas
the imagery of the seal proposed here goes back to the New Testament itself.



98  STATUS QUAESTIONIS

CONCLUSION

In the modern context, the more apparent impersonal aspect of ancient cylinder
seals as objects, which elicit our delight for their iconography and style, can overwhelm
our sensitivity for them as the most intimate symbols of the individuality of the ancient
person. This individuality should not be viewed only on a superficial level; from our
scant ancient evidence it appears that few scenes were cut from the beginning for a
specific individual. From the second millennium on, seals were produced for sale with
some additions specific to that seal (whether the inscription or a specific symbol, perhaps
relating to the personal god of the buyer) to individualize the design. But ever after the
seal was acquired it retained its identification with that person and indeed stood for
that person wherever the seal or its impression were present. As a personal expression
of individuality it was the most powerful symbol the ancients had; its authority was
pervasive and absolute. From the second millennium a less specific symbol, the garment
border, also came to be viewed as a symbol of the individual person, though it remained
less common in practice.

But the importance of the seal image in Revelation is not so much the survival of
an ancient cultural feature, to be noted as a matter of erudite curiosity. It is rather the
role that it serves in expressing through human language and human signs the great
mystery to which Christian sensitivity was just then beginning to be exposed. The seal
image evokes a spiritual connection which is profoundly dynamic and all encompassing.
It is the image of our personal relationship to God (through the alliance) and also of the
relationship of the persons of the Trinity to each other (through the interconnection of
authority). The seal metaphor in Revelation is a manner of self-revelation through the
use of the oldest image humanity knew to symbolize the individual3?.

The seal archetype embodying the relationship of the people of God in the Old
and New Testaments is viewed in Revelation through the sacrificed Lamb and the
sealing of the servants. St Paul also emphasizes these two aspects in very similar terms.
The importance of the seal metaphor in Revelation goes even beyond the specifics
discussed here. The image of the seal and its power to symbolize the connection between
God and His People is seen in Revelation as both the Old Alliance and the New one.
That is, this link between the two, which was conceived via an image as old as the
earliest epoch of civilization, is both old and new. New because the seal metaphor is
used here in connection with the establishment of the church and with some future
eschatalogical event. The images then which were used in the past, even from the very

39 1t is presumably older than the image of the mask, and certainly more linked with the notion of
personal identification: for the mask identifies a fictitious character originally at home in the «profane»
setting of the theater, whereas the seal identifies to the fullest extent possible the human subject as such,
originally at home in the legal setting.



MaARILYN KELLY-BUCCELLATI 99

distant past, will still evoke those same realities in the future. This aspect of «sameness»
throughout all recorded history, the use for some 6000 years (starting from around
4000 B.C.) of seals to indicate an individual and the power of that individual and the
projection of this image into an eschatological future is fundamental for our
understanding of the text.

Seals are the oldest affirmation in existence from the realm of human material
culture of the individual and personal power and authority. Seals as a reality and as a
metaphor are one of the few defining images which link the culture of both the Old and
New Testaments with the millennial relationships existing before and after. The fact
that seals are not only known but still used in our own culture is part of that continuum.
As human culture develops further and further away from that cultural expression
found in the Old and New Testaments, it is going to be more difficult for us to understand
particular aspects of the Biblical texts. Even today only 2000 years after Christ there
are many details of both Testaments we only vaguely understand. I am not talking here
about revelation or the essence of the Biblical message, but rather the cultural matrix
within which it developed and was understood at the time. One help we have for
understanding the cultural environment of the Bible is through archaeological research;
through it we are finding evidence of this ancient past which does help us to understand
the Biblical texts. It is even true to say that we know much more today about the long
history of seals and their ancient importance as a direct expression of personal will
than anyone in the ancient world.

Riassunto. Sigilli di vario tipo entrarono in uso in Mesopotamia dal
3500 a. C. Larticolo adduce esempi del quarto, terzo e secondo millennio
a.C., frutto degli scavi condotti dall’ Autrice, e discute il loro significato tut-
tora attuale. I sigilli servivano a garantire I’identita di una persona quando
venivano usati su lettere o transazioni legali o commerciali. Con una miglio-
re comprensione di ¢io che i sigilli significavano nell’antichita si puo arriva-
re a capire meglio perché nel libro dell’ Apocalisse i sigilli rappresentano,
secondo |’ Autrice, lo Spirito Santo.

Résumé. On connait I'usage de sceaux de types variés en Mésopotamie
depuis 3500 av. J.-C. L article en présente des spécimens datant du quatriéme,
troisiéme et second millénaire av. J.-C., extraits des fouilles menées par
I’ Auteur, et discute de leur signification toujours actuelle. Dans les lettres
ou les transactions légales et commerciales, les sceaux servaient a garantir
’identité de la personne. Une meilleure compréhension de ce que les sceaux
signifiaient dans 1’ Antiquité nous permet de mieux comprendre pourquoi,
dans le livre de I’Apocalypse, les sceaux, selon 1’Auteur, représentaient
I’Esprit-Saint.




100 STATUS QUAESTIONIS

Summary. Stamp and cylinder seals were used in Mesopotamia
beginning about 3500 B.C. From the Author’s excavations, examples from
the fourth, third and second millennia are illustrated, and use of seals and
their significance in the contemporary culture discussed. Seals were a perso-
nal identification used on letters, legal and economic transactions. A proper
understanding of what seals and their use meant in Antiquity lends a new
appreciation of why in the Book of Revelation the seals, according to the
Author, represent the Holy Spirit.

Inhaltsangabe. Verschiedene Arten von Siegeln sind in Mesopotamien
in Gebrauch seit etwa 3500 v. Chr. Der Artikel bringt Beispiele aus dem
vierten, dritten und zweiten Jahrtausend v. Chr., Frucht der Ausgrabungen
unter der Leitung der Verfasserin, und diskutiert die Bedeutung der Funde.
Die Siegel dienten dazu, die Identitit einer Person zu gewihrleisten, wenn
sie auf Briefen fiir juristische oder kommerzielle Transaktionen benutzt
wurden. Mit einem besseren Verstindnis der Siegel in der Antike erkldrt sich
leichter, wieso in der Offenbarung des Johannes die Siegel den Heiligen Geist
vertreten.




RTLu | (1996) 1, 101-116 101

Evangéliser les pauvres et
étre évangélisé par eux
dans I’Arche”

Jean Vanier
L’Arche, Trosly-Breuil, France

Il'y a trente ans, appelé et inspiré par le Pére Thomas Philippe O.P., j’ai commencé
une communauté a laquelle j’ai donné le nom de «I’ARCHE»!. Les débuts ont été trés
simples. J’avais rencontré, dans un asile prés de Paris, deux hommes souffrant d’un
handicap mental, Rapha€l Simi et Philippe Seux. Ils y avaient été placés a la mort de
leurs parents, sans que personne ne leur ait demandé leur avis. Lasile était carcéral,
lugubre, inhumain: quatre-vingts hommes y vivaient dans deux dortoirs. Il n’y avait
pas de travail, pas d’activités, pas méme de télévision. Entre les malades enfermés a
vie régnaient une grande violence au milieu de beaucoup de cris. Pour les soi-disant
éducateurs, il s’agissait surtout de maintenir la discipline.

Avec I’aide de mes parents et d’amis, j’ai pu acheter une maison délabrée dans
un petit village au nord de Paris, Trosly-Breuil. J*ai invité Raphaél et Philippe a venir
y vivre avec moi. En aolit 1964, aprés avoir obtenu les autorisations nécessaires des
responsables de 1’ Action Sanitaire et Sociale, nous avons commencé a vivre ensemble.
Mon intention était de créer avec Raphaél et Philippe, au nom de Jésus et de 1’ Evangile,

* On peut se reporter aux deux derniéres publications, en langue frangaise et anglaise, de Jean
VANIER, ot le fondateur de I’ Arche approfondit le méme théme: Toute personne est une histoire sacrée,
Paris, Plon, 1994; Jésus, le don de | ‘amour, Paris—Montréal, Fleurus—Bellarmin, 1995.

«J’ai appelé la communauté “1’Arche” en référence a I’Arche de Noé qui a sauvé la famille
humaine des eaux» (TP (cité n.*), 8, n. 1).



102 ViA DELLA CHIESA NEL MONDO

une nouvelle forme de famille, une communauté, et d’étre ouvert a tout ce que Jésus
me montrerait par la suite. En sortant ces deux hommes de ’asile, je savais que je
faisais un geste irréversible. «Au nom de Jésusy», nos vies étaient désormais liées les
unes aux autres; il était hors de question méme de penser a les remettre un jour dans
une autre institution.

C’est ainsi que I’ Arche est née, tout simplement, je dirais méme, naivement. Je
n’étais ni psychologue, ni éducateur spécialisé. Je ne savais rien des personnes ayant
un handicap mental. J’avais été formé dans la marine de guerre que j’avais quittée en
1950 pour suivre Jésus. J’avais également fait des études de philosophie et un doctorat
a I’Institut Catholique de Paris sur la morale aristotélicienne.

L Arche a commencé dans la pauvreté a tous points de vue: la maison était
pauvre; nous n’avions pas beaucoup d’argent; je n’avais pas de projets en dehors de
celui, trés simple, de vivre «en famille» avec Raphaél et Philippe, d’étre avec eux et de
me laisser guider par eux, par leurs besoins et par [’appel de Dieu.

En 1964, sous la pression des parents des personnes ayant un handicap mental,
le gouvernement frangais encourageait les initiatives privées qui avaient pour objet la
création d’écoles, d’ateliers et de résidences pour de telles personnes. Il donnait
facilement les autorisations et I’aide financiére nécessaires. A cette époque, les hopitaux
psychiatriques et de grandes institutions accueillaient des milliers d’oligophrénes ou
déficients mentaux, comme on les appelait alors, mais un mouvement se dessinait pour
privilégier des structures plus petites, plus ouvertes et moins institutionnelles. Par
ailleurs, dans les années qui précédérent et suivirent immédiatement le Concile Vatican
II, beaucoup de jeunes cherchaient a vivre leur foi en étant plus proches des pauvres,
dans de nouvelles formes de communautés, insérées dans les villages ou les quartiers
des villes. Tout favorisait alors 1’expansion de 1’Arche et la création de nouvelles
communautés.

Cette premiére communauté de 1’ Arche a Trosly a grandi. Aujourd’hui, en 1996,
nous y sommes plus de 400 personnes: 200 ayant un handicap mental, certaines avec
de lourds handicaps, et 200 «assistants» qui ont choisi de vivre et de travailler avec
elles. Nous vivons ensemble, non pas dans une grande maison de type institutionnel,
mais dans une multiplicité de maisons de taille familiale, 2 Trosly méme et dans d’autres
villages proches.

De cette premiére Arche sont nées une centaine d’autres dans différents pays du
monde, sur les cing continents. Toutes adhérent 4 la méme Charte de vie, qui définit la
vision, 1’esprit, les buts d’une communauté de 1’ Arche. Nous voulons créer de petites
communautés ou des personnes, appauvries des la naissance ou par une maladie durant
leur enfance, appauvries surtout aussi par le rejet de la société et de ’entourage, puissent
vivre avec des personnes qui ont choisi de partager leur vie, au nom de 1’Evangile.

C’est & partir de cette expérience de vie tres riche avec les personnes plus faibles
que je voudrais dire ce que nous avons découvert sur I’étre humain, sur I’Evangile, sur
la vie communautaire et sur les personnes faibles.



JEAN VANEER 103

1. LE CRI DU PAUVRE

La premiére chose que j’ai découverte en vivant avec Raphaél et Philippe, ce fut
la profondeur de leur souffrance. Il est intolérable pour un enfant de sentir qu’il est une
déception pour ses parents. Dans une famille, la naissance d’un enfant ayant un handi-
cap est un drame. Qui ne serait blessé et dégu en découvrant que son enfant ne pourra
jamais parler, marcher ou avoir pleinement part a la vie sociale? Qui ne souffrirait en
pensant a sa souffrance? Avoir un enfant avec un handicap est une immense souf-
france. On peut comprendre les parents. Mais avoir un handicap est aussi une immense
souffrance! Btre limité, se sentir différent, étre mis de cHté, étre un sujet d’angoisse
pour ses parents, étre dévalorisé par rapport a ses fréres et sceurs... [l n’est pas étonnant
que beaucoup de personnes avec un handicap soient angoissées et développent un
sentiment de culpabilité et une image négative d’elles-mémes. Elles vivent souvent
dans une forme larvée, si elle n’est pas explicite, de dépression ou de révolte; elles
manquent de confiance en elles et souvent compensent en faisant le clown ou en
s’échappant dans des réves.

Il était clair que Raphaél et Philippe avaient surtout besoin d’amitié et de
confiance, besoin d’étre aimés et respectés tels qu’ils étaient, avec leurs limites, leurs
handicaps mais aussi leurs dons. Aimer quelqu’un, ce n’est pas d’abord faire des choses
pour lui mais lui révéler sa valeur et sa beauté, I’aider a retrouver confiance en lui-
meéme. Cela n’était pas facile pour moi, car j’avais été formé a I’efficacité de I’action.
On m’avait appris a faire des choses pour les autres et a étre généreux. Or, 13, il fallait
que j’apprenne a écouter Raphaél et Philippe; il fallait que je prenne le temps de les
comprendre, de découvrir leurs besoins mais aussi leur beauté, leurs dons; il fallait que
je les laisse me révéler le sens de leur vie. Il me fallait entrer vraiment en relation avec
eux, c’est-a-dire ne plus me protéger derriére quelques barriéres que ce soient, mais
accepter d’étre vulnérable. Il me fallait découvrir la communion.

2. LA coMMUNION

Le Concile Vatican II a mis en évidence le mystere de la communion avec Dieu,
source de la communion entre tous les enfants de Dieu. Il me fallait comprendre,
cependant, ce qu’est la communion et ce qu’elle implique.

Ma formation m’avait habitué a essayer de faire des choses pour les personnes:
les enseigner, organiser leurs vies, leur donner du temps, de attention, des choses...
Bref, je pensais qu’il fallait étre généreux. Cet amour de générosité, qui est certes trés
important, je ne me rendais pas bien compte cependant qu’il suppose que les personnes
en présence aient des positions différentes, qu’il implique une forme de supériorité de
celui qui donne par rapport a celui qui regoit, et que, plus profondément encore, il
sous-entend une conception a sens unique de la relation. La générosité suppose que



104 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

quelque chose passe de I’un a I’autre, qu’il y a celui qui donne et celui qui regoit, celui
qui parle et celui qui écoute... Il m’a fallu progresser, cheminer dans la découverte
d’une autre forme d’amour, fait d’accueil et d’acceptation de I’autre tel qu’il est, pour
découvrir que la communion est autre chose.

C’est une qualité de présence réciproque, I’espace commun de 1’un et de 1’autre
qui se trouve étre — je 1’ai découvert par la suite — 1’espace méme de Dieu. La
communion est un état de grace, le fruit de I’amour partagé. Elle nait de 1’ouverture
réciproque de I’un a I’autre, de cet accueil réciproque qui ne propose rien a 1’autre ni
n’attend rien de lui, mais trouve sa paix et sa joie dans la seule présence. La communion
implique une égalité, un don mutuel et simultané; elle suppose qu’on n’ait aucun projet
sur ’autre, aucun désir de ’accaparer; elle se fonde sur "humilité; elle nait de la
confiance. Elle est un cadeau merveilleux de la confiance, de la foi, de la pauvreté, de
’acceptation simple de soi et de I’autre dans la vérité. Dans la communion, ce qui
passe de I'un & I’autre n’appartient ni a [’un ni a I’autre, ¢’est un don de Dieu, une
lumiere commune a laquelle chacun se réchautfe, croyant qu’il regoit tout de 1’autre,
ignorant ce qui nait de lui. Elle est une forme de la Présence.

C’est bien pour cela que la communion jaillissant en joie et en célébration est au
centre de 1’ Arche. Grace a elle, on peut dire a celui qui a souffert de son handicap et qui
a une image blessée de lui-méme: «je suis heureux d’étre avec toi tel que tu es». Peu a
peu I'image blessée de soi se transforme en image positive; la personne ayant un han-
dicap découvre qu’elle est libre d’étre elle-méme, qu’elle n’est pas une déception, un
raté de la nature, qu’elle est une personne humaine, un enfant de Dieu, qu’elle fait
partie intégrante de I’humanité, qu’elle a une place dans la communauté et la sociéte,
qu’elle peut donner vie a d’autres.

Lexpérience de la communion est bouleversante, ce n’est pas si simple cependant
de vivre de cet amour gratuit qui la prépare et lui donne naissance.

3. ANTONIO

Antonio est un homme de vingt-six ans que nous avons accueilli il y a six ans. Il
venait d’un hopital psychiatrique. Il est fragile a tous points de vue: il ne peut ni marcher
ni parler, son corps est déformé; il ne peut pas utiliser ses mains. Il est totalement
dépendant et d’une pauvreté radicale. Mais si vous vous approchez de lui en I’appelant
par son nom, ses yeux brillent et un grand sourire éclate sur son visage. Il vous regarde
avec une telle confiance, une telle tendresse! Il y a une grande transparence en lui,
aucune trace de dépression ni de révolte. Il semble s’accepter totalement.

Les assistants qui vivent avec Antonio diront qu’il les a transformés. Ces assistants
viennent souvent d’un monde compétitif et conflictuel ou il faut réussir, se protéger,
apparaitre fort et capable, porter des masques. Le regard aimant et confiant d’ Antonio
les appelle dans un autre monde, celui de la tendresse et de la compassion. La petitesse



JEAN VANIER 105

et la tendresse d’Antonio semblent pénétrer a travers leurs systémes de défense et
éveiller leurs coeurs, ¢’est-a-dire la source méme de leur vie. Le cceur n’est pas d’abord
le siege de la sentimentalité ou des émotions; il est le siége de I’amour, ¢’est-a-dire de
ce qui, en nous, donne vie a 1’autre et nous donne vie. Camour implique 1’écoute, la
tendresse, I’intelligence et la compétence. Car il s’agit aussi de nourrir Antonio, de lui
donner son bain, de comprendre ses besoins et de les respecter, de ’aider a étre
pleinement vivant et a communiquer ses désirs.

Nous touchons la au paradoxe fondamental de I’Arche: le faible qui risque
toujours de perdre selon les normes de la société et qui est souvent rejeté par elle, a un
pouvoir mystérieux: il éveille et touche le cceur des forts si ceux-ci veulent bien
’accueillir. Il les sort du monde de la compétition et les fait entrer dans un monde ou
chacun a le droit d’étre lui-méme et de trouver sa place.

4. PIERRE

Cependant la relation avec des personnes ayant un handicap n’est pas toujours
aussi gratifiante qu’avec Antonio! Certaines sont enfermées dans la dépression et la
révolte et portent beaucoup de violence en elles. D’autres ont tellement souffert qu’elles
cherchent & ramener tout & elles. Pierre, par exemple, a un handicap trés lourd. Il a
souffert de terribles angoisses quand il a été séparé de sa mére avec laquelle il avait
vécu seul pendant prés de trente ans sans ’avoir jamais quittée. Quand j’ai laissé la
responsabilité de la communauté, j’ai vécu une année dans le méme foyer que Pierre.
J’avais du mal a supporter ses cris; ses hurlements d’angoisse éveillaient mes propres
angoisses et sa violence suscitait la mienne. Pierre, dans toute sa faiblesse, ébranlait le
fond de mon étre et provoquait un monde de ténébres caché en moi. Je me rendais
compte que si je n’avais pas vécu en communauté, j’aurais été capable de lui faire du
mal!

Certaines personnes qui ont un handicap nous introduisent dans le monde de la
tendresse; d’autres dans un monde d’angoisse et de violence. Bien siir, cet éveil de la
tendresse ou de I’angoisse en nous ne dépend pas seulement des autres. Il dépend de
notre fatigue, de notre stress, de notre état physique et spirituel aussi bien que de 1’état
de paix ou d’angoisse de ceux que nous rencontrons.

5. RETROUVER LA SOURCE

Antonio introduit dans la communion, Pierre dans la violence. Ils nous
introduisent tous les deux dans la vérité de notre étre, qui est a la fois si beau et si
chaotique. En chaque étre humain existe une capacité d’aimer, un désir de vivre dans



106 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

la communion, une lassitude de la compétition et de la guerre, mais en chaque étre
aussi, il y a un monde de ténébres, de violence et de chaos, qui fait peur et qu’il faut
découvrir et accepter, si on veut vivre dans la vérité de son étre et utiliser ses forces
pour aimer.

Le disciple de Jésus a I’ Arche, confronté a cet appel vers la vérité de son étre et
vers I’amour, est obligé d’approfondir sa foi et de se mettre a prier. La communion
avec Antonio lui fait découvrir le sens profond de la communion avec Jésus, ce
«Demeurez dans mon amour» qui devient alors le sens de sa vie. Il découvre aussi
qu’il est appelé d’abord a étre avec Jésus, 4 Lécouter, a vivre de la confiance en Lui, a
Laimer et a se laisser aimer par Lui. Il découvre ainsi que la priére ne consiste pas
seulement a dire des paroles, a demander a Dieu de faire des choses ni méme seulement
a le louer, mais a vivre en Sa présence, a retrouver la Source.

De méme, quand il touche ses propres ténébres, son chaos intérieur, ses incapacités
d’aimer, sa pri¢re devient un cri vers 1’ Esprit-Saint, qui plane au-dessus du chaos, pour
qu’il y pénétre et lui donne sens et vie: «Viens, Seigneur Jésus». Cela ameéne les assistants
a percevoir leur humanité blessée, mais aussi I’ardent désir de Jésus de les orienter
vers la guérison du ceeur et de les libérer des attitudes fausses. Ce qui demande d’étre
accompagné par quelqu’un de sage, qui connait le cceur humain avec toutes ses pauvretés
et ses blocages.

6. DEUX MONDES

Plus je pénétre dans le monde des personnes exclues a cause de leur handicap,
plus je vis avec elles, plus aussi je découvre combien beaucoup de nos attitudes
s’expliquent par la peur de ce chaos que nous sentons menagant a I’ intérieur de nous-
mémes. Les personnes, les groupes, les sociétés humaines se protéegent contre leur
propre chaos, chaos de la folie, de la violence, de la peur, de la sexualité... Chistoire de
I’humanité est celle de groupes qui s’enferment, pour se protéger, derriere des lois et
des certitudes sécurisantes, derriére des frontiéres: a tout prix, il faut mettre de 1’ordre,
car on ne peut vivre dans le chaos.

Et le prix 4 payer est lourd: en mettant de 1’ordre, en créant des frontiéres claires,
’humanité se distingue en une multiplicité de langues et de cultures. Naissent alors les
préjugés: le monde se divise entre bons et mauvais.

Je demeure étonné de la profondeur des préjugés par rapport aux personnes
ayant un handicap mental. La persistance et la profondeur de tels préjugés m’ont permis
de comprendre comment 1’étre humain se défend et de comprendre aussi que I’homme
croit en abaissant ces murs de préjugés pour laisser apparaitre I’humanité commune.
Des chrétiens apparemment fervents sont capables de dire a des assistants de 1’ Arche:
«Pourquoi perdez-vous votre temps avec des gens comme ¢a?», Des parents, «excellents
chrétiens», m’ont dit: «C’est dommage que ma fille soit assistante a 1’ Arche, elle aurait



JEAN VANIER 107

pu faire tellement de bien». Pour tant de personnes existe une hiérarchie dans la société:
ceux qui réussissent humainement et spirituellement sont «en haut»; ils ont de la valeur;
ceux qui ne réussissent pas, les pauvres, les faibles, sont «en bas, ils sont sans valeur.

Paul, dans sa lettre aux Ephésiens, dit que Jésus est venu abattre «le mur
d’hostilité» qui séparait les étres humains, pour faire de ’humanité un corps. Il est
venu détruire ces préjugés pour que chaque étre humain, quelles que soient ses limites
et ses faiblesses, soit reconnu dans sa valeur et sa beauté. I Arche veut étre un de ces
lieux on les barriéres tombent, ou les forts et les faibles puissent découvrir qu’ils ont
besoin les uns des autres pour étre pleinement humain, et pour répondre a la vision de
Dieu sur I’humanité.

I’ Arche nous fait découvrir que Jésus est venu transformer notre société
pyramidale qui écrase les plus faibles, en un corps ou chacun a sa place. Et, dans ce
corps, les faibles ne sont plus écartés mais au contraire ils sont nécessaires au corps et
doivent étre honorés (1 Co 12, 22-25).

7. LA PERSONNE AVEC UN HANDICAP, CHOISIE PAR DIEU

Dans nos communautés de I’ Arche se vérifient d’une maniére unique les paroles
de Paul: «Ce qu’il y a de fou dans le monde, voila ce que Dieu a choisi pour confondre
les sages; ce qu’il y a de faible dans le monde, voila ce que Dieu a choisi pour confondre
la force; ce qui dans le monde est sans naissance et ce que I’on méprise, voila ce que
Dieu a choisi» (1 Co 1, 27-28).

Déja Jésus avait dit dans la parabole du repas des noces (Mt 25, 1-13; Lc 14, 15-24)
que les gens, bien insérés dans la société et couverts d’honneur, tardent a répondre a
I'invitation. Ce sont de bonnes personnes sirement, ayant méme, parfois, un sens
religieux et moral réel, seulement elles n’entrent pas dans le mystére de I’Evangile et
de Jésus, lui qui fait toutes choses nouvelles. Les pauvres, eux, viennent, se laissant
attirer par la Bonne Nouvelle de Jésus.

Les personnes ayant un handicap mental n’ont pas pu développer leurs capacités
intellectuelles et manuelles, mais elles ont gardé un ceeur assoiffé de communion et
d’amitié. Chaque petit enfant commence sa vie, non pas dans 1’ordre de la compétition,
mais dans celui de I’amour et de la communion. Certes, le petit enfant ne peut pas
encore faire de choix, il est dépendant et incapable, par exemple, de I’amour de
générosité, mais il vit une forme particuliére d’amour, celle de la confiance qui est un
don du cceur et de soi. Par la confiance on se donne 4 un autre. La pauvreté, sur le plan
de la compétence, des personnes ayant un handicap mental, les ouvre davantage 4 une
vie relationnelle; elles cherchent d’abord la présence.

Le Dieu du Nouveau Testament est le Dieu de ’amour et de la présence,
«’Emmanuely, ¢’est-a-dire «Dieu-avec-nousy. Les intellectuels ont tendance 4 vouloir
connaftre Dieu 4 travers des concepts. Ils ont des idées ou des lumiéres sur Dieu qui les



108 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

enrichissent et leur donnent un pouvoir spirituel sur les autres. Ils peuvent enseigner et
précher. Cela est important. Les actifs ont tendance a vouloir servir Dieu a travers les
rites et les cérémonies ou le service des autres. Ils organisent, sont utiles et font le bien,
et cela les enrichit et leur donne un pouvoir sur les autres. Les personnes pauvres
intellectuellement n’ont pas d’idées sur Dieu, les personnes pauvres physiquement
sont maladroites, ne peuvent aider personne et ne savent comment servir Dieu, mais
elles ont besoin de se savoir aimées par lui. C’est le cri de leur ceeur. Sans cet amour
elles tombent dans la dépression et la révolte; elles se ferment sur elles-mémes. C’est
bien pour cela qu’elles sont plus adaptées a recevoir le don de Dieu. Elles cherchent
d’abord sa présence, non des idées sur lui.

Aprés un week-end de retraite, j’ai demandé a Didier, un homme ayant un han-
dicap mental, ce qui I’avait touché le plus. Il m’a répondu: «Quand le prétre parlait,
mon ceeur briilait». Si on lui avait demandé de quoi le prétre avait parlé, il n’aurait pas
pu le dire. Et Pierre, dans une de nos communautés en Suisse, nous a dit, un jour, que
sa priére était d’écouter Dieu qui lui disait: «Tu es mon fils bien aimé».

Le Dieu d’amour est libre de se donner et de se communiquer aux étres humains
par la paix et la joie intérieures. Sa joie est de se donner et de révéler sa présence
aimante a ceux qui veulent ’accueillir. N’est-ce pas pourquoi Jésus voulait étre proche
des enfants et qu’il était en colére quand les disciples voulaient les écarter? N’est-ce
pas pourquoi Il nous dit que pour entrer dans le royaume il faut devenir comme un
petit enfant?

Cela ne veut pas dire pourtant que tout est simple pour les personnes ayant un
handicap mental, qu’elles ne vivent pas de luttes, qu’elles n’ont pas besoin d’éducation
humaine et religieuse. Rien ne serait plus faux.

Elles ont besoin parfois de 1’aide psychiatrique et médicale. Certains hommes,
dans mon foyer, s’ils ne prenaient pas les médicaments appropriés, deviendraient
complétement fous: il y aurait trop d’angoisse en eux. De méme, comme nous tous, ils
ont besoin d’étre éduqués. Jean-Marie qui a toujours vécu avec sa mere et toujours
obtenu tout ce qu’il voulait, a besoin d’une éducation forte et sévere qui lui permette
de découvrir qu’il n’est pas le centre de I"univers et qu’il doit donner de la place aux
autres. Les personnes ayant un handicap ont besoin d’une pédagogie sur le plan de la
vie et du travail pour découvrir leur dignité humaine et pour développer leur potentiel.
Et cette pédagogie doit étre fondée sur la communion avec les personnes qui ont de
I’autorité sur elles. Si elles se sentent aimées, respectées et en confiance, elles peuvent
avancer plus vite. De méme, elles ont besoin d’étre catéchisées et de connaitre 1'Evangile
a travers la parole, les mimes, les dessins...

Pour vivre le deuil de leurs propres handicaps et les conséquences de ceux-ci,
comme le renoncement au mariage, pour vivre ’accueil de la mort de leurs parents, la
peur de leur propre mort, elles ont besoin de découvrir et de vivre la bonne nouvelle de
Jésus. Une telle découverte de I’amour de Dieu est libérante, spécialement pour elles
qui ont été si souvent écrasées. Un jeune ayant un handicap mental faisait sa premiere
communion. La cérémonie avait été trés belle. oncle, se tournant alors vers sa sceur,



JEAN VANIER 109

la mére du jeune, lui dit: «C’était si beau. Quel dommage que lui n’ait rien compris!».
Le jeune, I’ayant entendu, dit alors a sa mere: «Ne t’inquiéte pas maman, Jésus m’aime
comme je suisy.

Les personnes qui ont un handicap ne sont pas des gagnants dans la course de la
vie, mais elles sont souvent ouvertes a cette connaissance aimante et simple de I’amour
de Dieu; elles se découvrent enfants du Pére, aimées par lui.

Elles ont aussi leurs luttes et leurs ténébres. Elles ont leur liberté pour pouvoir
demander pardon ou non, aprés un acte de violence, ou pour aller ou non a la chapelle
demander de 1’aide a Jésus et a I’Esprit-Saint.

Pour vivre cette union avec Jésus, elles ont besoin d’un milieu porteur; elles ont
besoin de soutien. C’est le rdle de la communauté chrétienne, le role de 1’ Arche.

Parfois des visiteurs de 1’ Arche louent les assistants en leur disant combien leur
travail est merveilleux. Nous, nous avons conscience que ce sont les personnes ayant
un handicap qui sont merveilleuses. Elles nous devancent sur la route du Royaume;
elles sont proches de Jésus par la simplicité de leurs ceeurs; elles savent pardonner sans
rancune; elles vivent les béatitudes.

Nous commengons 4 pressentir un mystére: Jésus, en s’identifiant aux pauvres,
ne nous fait-il pas découvrir qu’ils sont des consacrés? Une personne consacrée a Dieu,
appartient & Dieu, sa vie est pour Dieu. Certains sont appelés et choisissent ce chemin.
Les personnes ayant un handicap ne le choisissent pas, mais ne sont-elles pas pauvres
de par leur étre, consacrées a Dieu par ’huile de la souffrance et du rejet?

8. I’ ARCHE, UN MILIEU PROFONDEMENT HUMAIN

I’ Arche est un milieu profondément humain et son but est de redonner aux
personnes ayant un handicap leur humanité qui leur a été volée par le rejet. Son but est
d’aider chaque personne — que ce soient les personnes ayant un handicap mental ou
les assistants — a trouver une place dans la communauté humaine, a exercer ses dons,
avivre une alliance avec d’autres pour mieux étre elle-méme. Il y a quelques temps un
assistant m’a dit que Dieu pénétre dans nos cceurs comme une semence dans la terre.
Pour que la semence puisse grandir, il faut que la terre soit labourée et nourrie. Pour
croitre divinement, il faut croitre humainement. Depuis que le Verbe s’est fait chair, il
n’y a pas d’opposition comme telle entre le spirituel et I’humain. Jésus est venu nous
révéler la beauté et I’importance de notre humanité.

Pour vivre humainement, nous devons, nous libérant de la peur de la relation,
croitre dans nos capacités de communion, de coopération et de compétence.
Beaucoup, dans notre monde, risquent de privilégier la compétence, d’étre séduits
par les connaissances scientifiques et les technologies nouvelles. Le monde évolue
vite. Beaucoup sont obligés de se jeter dans le travail pour augmenter leur qualification
et leur salaire. Beaucoup, fatigués du travail et de I’agressivité du monde du travail,



110 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

n’ont plus la force de créer des célébrations humaines, de communiquer humaine-
ment; ils prennent le chemin de la facilité, en regardant la télévision. Les milieux
humains et les lieux d’appartenance naturels comme la famille, le village, la paroisse,
se disloquent; chacun va seul sur un chemin d’indépendance. Et, ce faisant, chacun
se ferme sur lui-méme. Ne faut-il pas retrouver la beauté de notre humanité et
découvrir les célébrations réellement humaines ot nous communiquons et nous
réjouissons ensemble?

La vie a I’ Arche est exigeante pour les assistants: un rythme de vie lourd, la vie
quotidienne avec des personnes qui sont parfois difficiles. En méme temps, il y a quelque
chose de trés humain dans cette vie ou I’on met 1’accent sur les relations, le repas, le
travail manuel, 1’alliance, la célébration, la priére, le pardon. Les assistants apprennent
des attitudes, non d’agressivité par rapport au réel et aux personnes, mais d’écoute, de
bienveillance, de tolérance et d’accueil. Cette vie communautaire simple et vraie est
pour eux comme un retour a la terre, a I’humain, a leur propre corps.

Pourtant un tel retour a la terre de la réalité humaine, le retour a la terre de son
propre corps, de ses propres émotions constitue une épreuve pour certains. Il est plus
facile, d’une certaine fagon, de vivre de grandes choses, de fuir en avant dans de
nouvelles expériences, de chercher de nouvelles connaissances, de nouveaux
diplomes. La vie communautaire est faite de petites choses: préparer le repas et faire
le ménage, donner le bain, travailler dans les ateliers ou le jardin, vivre des réunions
dans I’écoute les uns des autres... Il y a des moments de grande joie, de belles céle-
brations, il y a aussi tous les moments ou la vie relationnelle parait difficile et
conflictuelle.

La petitesse de notre vie fait sa difficulté: on n’y entreprend rien de grand, on y
fréquente toujours les mémes personnes avec les mémes difficultés. Dans un monde
qui exalte la grandeur et la puissance, dans un monde ou les difficultés, les souffrances
et les questions mondiales sont si importantes qu’on a du mal méme a les envisager
dans toute leur ampleur, notre vie a I’ Arche apparait petite, insignifiante. Il faut beaucoup
de foi pour accepter la petitesse de 1’ Arche.

L’ Arche n’est pas une solution a tous les maux. Les assistants qui y découvrent
leur vocation, réalisent qu’elle est un signe du royaume, une petite semence qui revele
’ceuvre de Dieu. UEvangile est une bonne nouvelle pour chaque personne; et cette
bonne nouvelle se vit dans une terre, avec des étres humains qui veulent célébrer leur
humanité en célébrant le Verbe qui s’est fait chair dans la petitesse de Bethléem et de
Nazareth.

Pour vivre cette vie communautaire simple, proche de la terre et des personnes,
nous sommes appelés a vivre une spiritualité centrée sur la vie cachée de Jésus, de
Marie et de Joseph; une spiritualité de confiance et de présence dans les petites choses
ou I’amour est patient et serviable; ot ’amour ne fanfaronne pas, ne se gonfle pas; ou
I’amour n’est pas jaloux, ne cherche pas son intérét, ne s’irrite pas, ne tient pas compte
du mal, ne se réjouit pas de I’injustice mais met sa joie dans la vérité. Un amour qui
excuse tout, croit tout, espére tout et supporte tout (1 Co 13, 4). Mais nous savons aussi



JEAN VANER 111

que cet amour de Dieu s’enracine dans une terre fragile, dans des psychologies parfois
instables, et que nous avons a apprendre 4 mieux connaitre cette terre de nos corps et
de nos esprits, pour mieux la préparer a recevoir le don de Dieu.

9. LES TEXTES FONDATEURS DE L’ ARCHE

«Lorsque tu donnes un déjeuner ou un diner, ne convie ni tes amis, ni tes fréres,
ni tes parents, ni de riches voisins, de peur qu’eux aussi ne t’invitent a leur tour et
qu’on ne te rende la pareille. Mais lorsque tu donnes un festin, invite des pauvres, des
estropiés, des boiteux, des aveugles: heureux seras-tu alors...» (Lc 14, 12).

Ce commandement de Jésus est le ceeur de I’ Arche. Toute personne ayant un
handicap, qu’elle soit chrétienne ou non, fait partie intégrante de la communauté. Manger
a la méme table veut dire devenir ami. La vocation de I’ Arche est de créer un nouveau
type de famille ou I’alliance entre les personnes n’est pas fondée sur les liens du sang,
mais sur un appel de Jésus. Nous voulons étre ainsi un signe de cette unité que Jésus
désire pour I’humanité: qu’elle soit un seul corps, que chaque personne, dans sa
différence, y ait sa place, et que le faible y soit accepté, respecté, et honoré. N’est-il pas
important d’annoncer aujourd’hui cette vision de Jésus: manger 4 la méme table, devenir
’ami du pauvre? N’est-il pas important de 1’annoncer aujourd’hui, dans un monde ou
nous avons si peur de la faiblesse et ot il y a de plus en plus de personnes pauvres,
faibles et marginalisées?

«Que tous soient un. Comme toi, Pére, tu es en moi et moi en toi, qu’eux aussi
soient un en nous, afin que le monde croie que tu m’as envoyé» (Jn 17, 21).

En accueillant des personnes appauvries dans leur étre et dans leur coeur, I’Ar-
che veut étre signe d’unité, d’autant plus que ceux que nous accueillons, viennent
d Eghses et parfois de religions, différentes. Nous voulons que chaque personne puisse
approfondir la foi reque de sa famille, en lien avec son Eghse ou sa tradition religieuse.
Nous ne pouvons pas toujours alors, participer 4 la méme table eucharistique, en
communiant ensemble, mais nous pouvons tous nous aimer les uns les autres, boire a
la méme coupe de la souffrance, et vivre une communion des coeurs.

L’ Arche ne peut travailler a I'unité des chrétiens par des rencontres théologiques,
mais elle peut vivre une telle communion. Les personnes ayant un handicap mental
nous amenent a découvrir que notre foi religieuse se situe en-dega de notre humanité
commune. Elles ne peuvent comprendre les divisions entre les disciples de Jésus. Elles
voient tout de suite le ceeur, plus que la pensée, I’idéologie, les certitudes ou les fonctions
de la personne qui est devant elles. Avant la guerre du Golfe, nous avions ouvert une
communauté dans le quartier musulman de Béthanie en Cisjordanie. Nous y avions



112 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

accueilli Ghadir, une jeune fille musulmane ayant un lourd handicap mental. Elle était
d’une beauté et d’une douceur étonnantes. Elle touchait et éveillait le ceeur des personnes
autour d’elle. Par sa faiblesse et sa confiance, elle créait la communion entre musulmans
et chrétiens.

«Quiconque accueille ce petit enfant & cause de mon Nom, c’est moi qu’il
accueille, et quiconque m’accueille accueille Celui qui m’a envoyé» (Lc 9, 48; Mc 9, 37).
«Dans la mesure ou vous 1’avez fait a I’un de ces plus petits de mes fréres, c¢’est & moi
que vous I’avez faity (Mt 25, 40).

Ce sont des phrases mystérieuses de Jésus. Il y indique que le pauvre qu’on
accueille devient sacrement, si on vit la rencontre dans la foi en Jésus. Un grand nombre
d’assistants de |’ Arche, qui entrent en communion avec les personnes faibles, découvrent
peu a peu la foi en Jésus, en la priére et par la suite dans 1’Eucharistie et dans I’Eglise.
Jésus, caché dans le pauvre, semble les faire entrer dans ce monde de tendresse, de vie
relationnelle et de communion, qui est a I’image de la vie relationnelle entre les
personnes divines, la vie en Dieu, et qui en est saturée. Les personnes faibles n’éveillent
pas seulement le cceur des assistants mais elles sont méme instruments de la grice:
c’est un mystere de foi.

«Jésus Ote ses vétements, lave les pieds de ses disciples et les appelle a faire de
méme» (Jn 13).

Jésus fait de ce geste une béatitude qui nous offre une nouvelle fagon de concevoir
les relations entre les hommes et d’entrer en communion avec Dieu. Il s’agit de devenir
de plus en plus vulnérable, de plus en plus petit, pour aider d’autres a «monter en viey.
En devenant homme, le Verbe de Dieu accepte de s’anéantir, de s”humilier, de devenir
plus petit. En se dépouillant des vétements, qui manifestent la dignité ou révelent la
fonction, et en ne gardant que la tunique de 1’esclave, il se met a nu, ¢’est-a-dire qu’il
supprime encore une barriére entre lui et les autres, se rend vulnérable et nous révéle
ainsi quelque chose de trés profond de la nature méme de Dieu. En lavant les pieds de
ses disciples, en se faisant ainsi leur serviteur de la fagon la plus concréte et la plus
humble, il nous montre un chemin. Il est 1a encore notre modeéle: en nous dépouillant
de nos masques, de nos habits de connaissance ou de fausses grandeurs, en acceptant
la nudité de nos cceurs, nous rejoindrons les petits et les faibles, nous entrerons en
communion avec eux. En acceptant de nous faire serviteurs les uns des autres, en
choisissant la voie du service des plus petits, nous marcherons avec Lui. «Moi je suis
au milieu de vous comme celui qui sert» (Lc 22, 27).



JEAN VANIER 113

10. ConcLUSION
a. Le sens de la fragilité des communautés de I’ Arche

Les communautés de I’ Arche sont fragiles et vulnérables en ce qui concerne les
finances mais surtout les assistants. Il n’y en a jamais assez! La vocation d’assistant de
I’Arche n’est pas reconnue. Nous ne sommes pas un ordre religieux au service des
personnes ayant un handicap. Avec elles nous formons une communauté. Les parents
d’assistants accepteraient plus facilement que leur fils ou leur fille soit prétre, religieux
ou religieuse; ces derniers auraient ainsi un statut social. Mais vivre fraternellement,
toute sa vie, avec des personnes ayant un handicap n’est pas trés noble a notre époque!
Cette fragilité de nos communautés, cependant, n’est-elle pas naturelle pour une
communauté de pauvres? Une communauté de pauvres n’est-elle pas, par définition,
pauvre, ¢’est-a-dire jamais assurée des lendemains et par 12 dépendante de la providence
divine?

Je disais, en introduction, que dans la communauté d’origine, a Trosly, nous
¢tions maintenant environ 200 assistants: une centaine de permanents, mariés ou
célibataires, et une centaine d’autres qui demeurent entre trois mois et trois ans. Ces
derniers sont absolument nécessaires pour que la communauté puisse continuer. Le
fait qu’ils viennent a I’ Arche, d’année en année, depuis trente ans, alors qu’ils ne
regoivent qu’un pécule et que leurs heures de travail sont longues, est comme un miracle
permanent de la Providence. Et, toute proportion gardée, il en est ainsi dans chacune
de nos communautés. Comment aider nos communautés a découvrir la pauvreté et la
faiblesse comme le lieu ou Dieu habite? Parfois, comme le peuple juif dans le désert,
nous avons tendance a murmurer!

b. L'Arche dans 1’Eglise

Les assistants de I’ Arche ne constituent pas, redisons-le, un ordre religieux. Nous
sommes tous laiques. La communauté est une ceuvre sociale reconnue par I’Etat. En
France et dans les pays riches, les communautés regoivent des subventions de I'Etat et
sont contrdlées par lui. Notre défi est d’étre une institution reconnue, qui doit suivre
les lois concernant le travail, et en méme temps une communauté chrétienne, inspirée
par les valeurs de I’Evangile.

Pour vivre ces valeurs chrétiennes, nous avons besoin d’un prétre ou d’un pasteur
mandaté par I’Eglise, qui nous révéle Jésus dans le sacrement et dans la parole et qui
nous rappelle sans cesse notre vocation. Il est si facile d’oublier Jésus quand il y a
tellement de choses a faire! Le prétre ou le pasteur est la comme la mémoire spirituelle
de’ la communauté toute entiére. Par sa présence, il nous rappelle le mystere de
I’Evangile, les promesse de Jésus; il joue un réle important comme guide spirituel des
membres de la communauté. Le prétre n’est pas chargé des choses temporelles; il n’a
pas de place de commandement ou d’organisation; il a une place humble, non a la téte,



114 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

mais au cceur de la communauté, marchant au milieu de son peuple, comme Jésus,
caché et humble.

J’ai dit plus haut que tous les membres de 1’ Arche ne sont pas nécessairement
chrétiens ni catholiques. De fait, chaque communauté définit son identité ecclésiale.
Certaines sont catholiques, d’autres protestantes, d’autres interconfessionnelles, d’autres
sont interreligieuses. Toutes sont cecuméniques, c’est-a-dire ouvertes a 1’accueil de
personnes d’autres confessions, dans le respect de leur cheminement dans la foi.

Si une communauté de I’ Arche n’est pas juridiquement dépendante de I’évéque
local, elle veut &tre en communion avec lui et avec les autres autorités religieuses, si la
communauté est interconfessionnelle ou interreligieuse. Dans chaque pays, I’ Arche
demande a un évéque de lui servir de référence ou d’accompagnateur. Elle a aussi un
coordinateur international. Celui-ci rend visite réguliérement au Cardinal Eduardo
Francisco Pironio, Président du Conseil pontifical pour les laics, au Conseil pour 1" Unité
des Chrétiens et au Secrétariat pour les Religions non-chrétiennes, de méme qu’a
I’ Archévéque de Canterbury et au Conseil (Ecuménique des Eglises. Dans le domaine
de I’cecuménisme, 1’ Arche semble frayer un nouveau chemin ot le pauvre est signe de
Dieu, un chemin précaire mais qui est source d’unité et de vie.

Fragile, I’ Arche veut révéler a notre époque que I’Evangile est source de vie
pour les pauvres, que la compétence et la foi sont appelées a s’unir pour leur donner
espérance.

Une des plus grandes souffrances aujourd’hui est que I’Eglise a comme perdu
les pauvres. Pendant de longues années, les congrégations religieuses ont été le refuge
des pauvres. A notre époque ce sont des professionnels qui «s’occupent» des pauvres,
au nom de la compétence et de la réinsertion sociale, accusant parfois les religieux
d’incompétence, de spiritualisation indue et de paternalisme. Beaucoup de ces critiques
sont justifiées avec le regard de notre époque. Toutefois il y a aussi les déficiences du
professionnalisme pur: le manque de chaleur, d’amitié, 1’établissement, non pas de
communautés, mais d’institutions ou 1’on ne fait pas cas des besoins spirituels, ou les
prix de journée sont souvent exorbitants, ce qui amene a exclure beaucoup d’autres
personnes qui sont dans le besoin. Aujourd’hui, o I’argent manque, un grand nombre
de personnes ayant un handicap ne trouvent pas de lieu de soutien, de soin ou
d’hébergement. Ne faut-il pas que des disciples de Jésus associent leur compétence et
leur foi, pour venir au secours des pauvres qui crient leurs besoins, pour créer des
communautés avec eux, au nom de 1’Evangile, et pour découvrir comment ils sont
signes et présence de Jésus, et que, si on les accueille, ils seront source de vie et de
renouvellement pour I’Eglise?

N’est-ce pas une priorité, aujourd’hui, pour les chrétiens, d’accueillir les pauvres,
de manger a la méme table qu’eux, de découvrir comment ils peuvent nous évangéliser?
Par dela la distinction entre ordres contemplatifs et ordres actifs, n’y a-t-il pas lieu de
reconnaitre que le pauvre est icdne de Jésus, qu’en [’aimant et en le contemplant, on
aime et on contemple Jésus?



JEAN VANEER 115

Isaie avait déja indiqué ce mystére du pauvre qui renouvelle quand il dit:

Ne savez-vous pas quel est le jetine qui me plait?
oracle du Seigneur Yahvé:

Rompre les chaines injustes,

délier les liens du joug;

renvoyer libres les opprimés,
briser tous les jougs;

partager ton pain avec 1’affameé,
héberger les pauvres sans abri,

veétir celui que tu vois nu

et ne pas te dérober devant celui qui est ta propre chair.
Alors ta lumiere poindra comme 1’aurore,

ta blessure sera vite cicatrisée.

Ta justice marchera devant toi

et la gloire de Yahvé derricere toi.
Alors, si tu cries, Yahvé répondra,
a tes appels il dira: «Me voici».

Si tu exclus de chez toi le joug,

le geste menagant et les propos impies,
si tu donnes ton pain a I’affame,

si tu rassasies |’opprimeé,

ta lumiére se levera dans les ténebres
et tes ombres deviendront plein midi.
Yahvé te guidera constamment,
dans les déserts il te rassasiera.

11 te rendra vigueur

et tu seras comme un jardin arrosé,
comme une source d’eaux

dont les eaux sont intarissables.

Et tu batiras sur des ruines antiques,

tu édifieras sur des fondations antérieures.

On t’appellera Réparateur des breches,
Restaurateur des demeures en ruines (Is 58, 6-12).



116 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

Riassunto. Un ex ufficiale di marina, professore di filosofia all’Uni-
versita di Toronto, figlio dell’ultimo Governatore generale del Canada, ac-
coglie, nell’agosto del 1964, a Trosly, nei pressi di Parigi, Raphaél e Philippe,
due persone con un handicap mentale. Da quel momento le loro vite sono
legate nel nome di Gesti: nasce cosi la «Comunita dell’ Arca». Un centinaio
d’altre case sorgono poi ovunque nel mondo, unite da un’identica Carta e da
uno stesso spirito. Nell’accoglienza e nell’accettazione delle persone handi-
cappate diventa possibile vivere un’esperienza di autentica comunione.

Résumé. Un ancien officier de marine, professeur de philosophie a
I’Université de Toronto, fils du Gouverneur Général du Canada, accueille,
en aolit 1964, a Trosly, prés de Paris, Raphaél et Philippe, deux personnes
ayant un handicap mental. Au nom de Jésus, leurs vies sont désormais liées.
«L Archey est fondée. Depuis lors, une centaine d’autres Communautés de
I’ Arche sont nées sur les cing continents, unies par une méme Charte et un
méme esprit, qui est d’accueillir et accepter les personnes ayant un handicap
telles qu’elles sont et de découvrir ainsi la communion.

Summary. Son of the former Governor General of Canada, an ex-ma-
rine officer and professor of philosophy, Jean Vanier welcomed two men
with mental handicaps into a home in Trosly-Breuil (northern France) in
August 1964. In the name of Jesus their lives were now covenanted together.
«L Archew, or in English «The Ark», was founded. Since then over a hundred
Arche communities have been set up on the five continents, united by the
same Charter and in the same spirit, where people with mental handicaps
give and receive life; where all grow in communion with God and with one
another.

Inhaltsangabe. Ein ehemaliger Marineofficier, Philosophieprofessor
an der Universitdt von Toronto, Sohn des letzten Generalgouverneurs von
Kanada, empfangt im August 1964 in Trosly, in der Nidhe von Paris, Raphaél
und Philippe, zwei geistig Behinderte. Im Namen Jesu ist ihr Lebensgang
fortan vereint. «Die Arche» ist gegriindet. Seitdem sind ungefdhr hundert
weitere «Archen» entstanden auf allen fiinf Kontinenten, geeint durch die
gleiche Satzung und den gleichen Geist, dem es darum geht, Behinderte
aufzunehmen und zu akzeptieren, so wie sie sind, und auf diese Weise
Gemeinschaft zu entdecken.




RTLu L(1996) 1, 117-182 117

Au Kazakhstan:
comment se sont formées
des communautes catholiques

Pierre Dumoulin®
Facolta di Teologia, Lugano

1. UN PAYS REDOUTABLE ET FASCINANT

Le Kazakhstan est le deuxiéme pays de 1’ancienne Union Soviétique par sa
surface. Grand comme cinq fois la France, vaste univers de steppes, il s’étend de la
Mer Caspienne a la Chine et confine au nord avec la Sibérie. Nous sommes 1 au
confluent de 1’Europe et de 1’Asie: le fleuve Oural, avant de se jeter dans la Mer
Caspienne, traverse la province occidentale du pays; le Kazakhstan a donc une petite
région européenne. Au sud, les quatre autres républiques d’Asie Centrale, le
Turkménistan, le Tadjikistan, I’ Ouzbékistan et le Kirghizistan! ouvrent leurs frontiéres

* En novembre 1992, la Faculté¢ de Théologie de Lugano, alors encore Institut, a regu, pour une
session de formation, cinq évéques de la Communauté des Etats Indépendants. Au cours de cette rencontre,
un projet de collaboration entre I’administrature apostolique du Kazakhstan et des républiques d’ Asie Cen-
trale et la Faculté s’est ébauché. Ainsi, en 1993, le Professeur Dumoulin, qui connait la langue russe, est-il
allé faire, & Karaganda, une série de conférences. Découvrant une situation eritique en raison du manque de
prétres, il a proposé, la méme année, & Mgr Lenga, Administrateur apostolique, que soit fondé un Pré-
séminaire. Mgr Lenga a fondé le Pré-séminaire et en a nommé Recteur le Prof. Dumoulin. En deux ans,
vingt jeunes de ce pré-séminaire sont entrés au séminaire, a Saint-Pétersbourg pour la plupart. En outre, cing
Jeunes filles du Kazakhstan étudient 4 la Faculté de Théologie de Lugano dans le but de fonder un centre
d’enseignement religieux 4 Karaganda.

! Voir la Carte I, p. 119.



118 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

vers ’Iran et I’ Afghanistan... I’Inde est toute proche. La Chine borde tout I’est du pays
puisque, au-dela des hauteurs du T’ien-chan, s’étend le désert de Gobi. La Mongolie
est au nord-est. Une telle situation géographique fait de cette terre une passe strate-
gique d’importance capitale pour ’avenir de la planéte2.

Au cceur de paysages désolés et ingrats, sans arbre ni relief, émergent quelques
villes miniéres ou ont été regroupées les familles de déportés: Karaganda, la deuxiéme
ville du pays, bétie sur les mines de charbon, la nouvelle capitale, Tselinograd, qui a
retrouvé depuis peu son nom ancestral de «Akmolay, et les préfectures des districts
périphériques: Koustanai, Aktioubinsk, Pavlodar, Petropavlovsk... La s’élevaient jadis
des camps d’internement. Alexandre Soljenitsyne était emprisonné a soixante kilometres
de Karaganda. Au sud, dans la région qui rayonne autour de Alma-Ata (Almaty en
Kazakh), la capitale jusqu’en fin 1995, s’étend le territoire ou les Kazakhs se sont
sédentarisés en masse, de Djamboul au lac Balkhach et jusqu’au pied des hautes cimes
de I’ Altai et du Djoungarski Alataou3.

Entre le Kazakhstan du Nord, peuplé principalement d’Occidentaux déportés,
et celui du Sud, typiquement kazakh, s’étend le «Bet-Pak-Dalay, la «steppe de la faim»,
vaste désert d’un million de kilométres carrés. Il sépare, du sud au nord, Alma-Ata de
Karaganda et, d’est en ouest, le lac Balkhach de la Mer d’Aral.

Ce territoire n’est pas fait pour les hommes, seuls les chiens de prairie, les loups
et les grands aigles de la steppe peuvent survivre dans un monde semi-désertique, au
climat continental le plus rude de la terre, et plat, infiniment plat. Dans le vent du Nord
qui déferle sans obstacle depuis la Sibérie toute proche, les températures descendent
régulierement a moins de cinquante degrés sous zéro en janvier et février et s’élévent
en juillet jusqu’a quarante degrés et plus... mais dés la fin du mois d’aoit le gel peut
surprendre les plantations. Le blé est la seule culture rentable d’une terre couverte par
les neiges d’octobre a avril, a laquelle on pourrait appliquer le proverbe castillan:
«neuf mois d’hiver, trois mois d’enfer».

Oui, ce territoire n’est pas fait pour les hommes et pourtant des hommes y vivent.
Un peu plus de dix-sept millions d’habitants sont installés 13-bas.

2 Surle plan économique le Kazakhstan posséde un potentiel propice au redémarrage: en 1994, le
Produit National Brut par habitant était de 1540 dollars, mais, en raison de ’inflation — supérieure a deux
mille pour cent en 1994 —, le Produit Industriel Brut chute annuellement de plus de dix pour cent depuis
1991, les salaires élevés étant de I’ordre de vingt-cing a trente dollars par mois, avec des prix libérés tendant
a rejoindre les niveaux occidentaux; I’instabilité gouvernementale actuelle s’explique par cette situation
¢conomique catastrophique, la criminalité se développe rapidement. Sources: Le Moci (janvier 1994), 94.
La relative stabilité de 1995 s'est faite au prix de restrictions draconiennes.

3 Voir la Carte 11, pl19:



Pierre DumouLlin 119

L i : \")- - : %
= = A z

X v s ) o
e 4 Algg, i 35 s
! e . L

(or, .
v, gy Lo s
~
B S el . 1

Carte [

sKaraganda

KAZACHSTAN CINA

AFGHANISTAN

Carte I1



120 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

2. UNE POPULATION HETEROCLITE

Les Kazakhs, autrefois répartis sur tout le territoire, étaient des nomades d’ori-
gine turco-mongole. Aprés avoir dépendu du khanat mongol des Ouzbeks, ils prirent,
en 1465, leur indépendance, puis se divisérent en trois hordes, avec leurs familles,
leurs clans et leur tribus. Au X VIII€ siécle, certaines de ces tribus acceptérent un traité
de vassalité les liant au tsar de Russie. Leur nom est synonyme d’insoumission et, de
fait, les Kazakhs restérent des hommes libres. Se concentrant alors surtout vers le Sud,
ou il sont actuellement majoritaires, ils se sont, pour la plupart, sédentarisés, mais il
n’est pas rare de voir, aujourd hui encore, des yourtes, sortes de tentes circulaires d’ori-
gine mongole caractérisant leur mode de vie avant la colonisation soviétique: ils ont
gardé leurs traditions ancestrales et une mentalité de clan fermé.

Le Nord, au contraire, est principalement peuplé de descendants des déportés
européens: le régime stalinien avait fait d’une pierre deux coups, se débarrassant de
peuples indésirables et trouvant des esclaves pour exploiter le riche sous-sol du plateau
kazakh. Ceux qui y furent amenés ne risquaient pas de s’échapper, prisonniers des
steppes et de la misére. Pourtant ce n’étaient pas les plus malheureux: aujourd’hui
encore, en 1996, on n’a pas pu faire disparaitre les traces des camps de la mort ou des
milliers, des centaines de milliers de prisonniers ont payé de leurs souffrances le fait
d’avoir osé penser ou d’avoir été soupconnés de penser.

Certains avaient servi une cause qui ne plaisait pas aux dirigeants, d’autres avaient
affirmé leur foi chrétienne, d’autres encore avaient simplement commis une erreur
involontaire, comme cette amie, professeur a Karaganda, internée pendant dix ans
pour avoir, par inadvertance, frappé du poing un portrait de Staline, qui se trouvait en
premiére page du journal posé sur son bureau. Des éléves ont rapporté le fait au comité
local des jeunesses communistes; quelques jours plus tard, elle était remplacée.

En 1994, I’ambassadeur de France au Kazakhstan m’a demandé de bénir une
stéle a la mémoire des Frangais morts dans le camp de Spask, au sud de Karaganda.
Ces jeunes Alsaciens et Lorrains avaient été enrdlés de force dans la Wehrmacht apres
I’annexion de leurs provinces. Envoyés sur le front oriental, ils s’étaient rendus aux
troupes soviétiques. Portés disparus aux yeux de 1’Occident, ils vivaient 13, dans
I’isolement total. Les gens des alentours ne savaient rien de ces camps «militaires»
dont I’acces était strictement interdit. Au cours des années de famine 1956 et 1957, les
derniers d’entre eux sont finalement morts de froid, de faim ou de folie, plus de dix ans
apres la fin de la guerre. Parmi ces milliers d’hommes oubliés, il y avait aussi des
Japonais, des Ukrainiens, des Roumains et peut-étre méme des Belges, des Américains
et des ressortissants d’autres nations. Quelques listes ont été retrouvées et ’actuel
gouvernement kazakh les a remises aux ambassades locales.

L histoire de ceux qui ne vivaient pas dans les camps n’est guére plus heureuse.
A la fin du X VIII€ siécle, les Allemands de la Volga, «invités» par Catherine I1 & mettre
en valeur les terres de la plaine moyenne du grand fleuve russe, formerent une petite
république autonome qui faisait partie de I’U.R.S.S. Mais Staline prit peur de ce foyer



Pierre DumoulN 121

allemand risquant de se rebeller en cas de guerre contre I’ Allemagne. Sans en avertir
personne, il fit donc déporter, de nuit, des milliers de familles vers des destinations qui
équivalaient a la mort assurée: la Sibérie et le Kazakhstan. Par quel miracle ont-il
réussi a survivre, seules la ténacité, 1’organisation et la foi de ce peuple peuvent
I’expliquer. Puis sont arrivés les Russes, les Ukrainiens, les Polonais, les Coréens et
bien d’autres, transportés 1a au gré de I’avancée d’un régime impitoyable, au gré de la
folie de dictatures implacables. Ils ont donné aux villes des allures de melting pot d’un
far-est misérable. Ils ont creusé des mines, bati des usines; d’immenses cimetieres
rappellent a quel prix. Et comme il fallait produire sans souci de la santé et du bien-étre
humains, cette terre vierge, ou les chevaux s’ébattent en liberté, est devenue la plus
polluée du globe, y compris sur le plan atomique, puisque Russes et Chinois en ont fait
le lieu de leurs essais nucléaires et leur poubelle®.

Aujourd’hui le Kazakhstan compte prés de quarante-cing pour cent de Kazakhs,
divisés par des rivalités de clans, et cinquante-cing pour cent d’occidentaux>, mais la
proportion tend a s’inverser en faveur des Kazakhs, le nouveau régime faisant tout
pour héter le départ ou I’assimilation des Européens afin d’affirmer I’identité kazaque
de la nouvelle république indépendante et de la libérer de la tutelle russe.

Le russe n’est plus la seule langue officielle, d’importants efforts sont faits pour
imposer la langue kazaque a toute la population. Au nord du pays, cette langue est
totalement ignorée, chaque village gardant son identité propre et la langue des peuples
qui I’habitent: le délabrement actuel du réseau ferroviaire et routier, déja trés réduit en
soi, accentue les distances et I’isolement; par la force des choses, chaque hameau sur-
vit en autarcie: on y parle, selon les endroits, le russe, 1’allemand, 1'ukrainien ou le
polonais. La population des déportés européens, majoritaire au nord, forme 1’essentiel
de I’Eglise du Kazakhstan, puisque les Kasakhs sont, de tradition, musulmans.

3. UNE LONGUE HISTOIRE D’EGLISE

Les premiéres traces d’évangélisation remontent aux débuts de 1’ére
chrétienne. Des objets religieux, découverts au sud du pays, des croix en pierre et
en métal, en particulier, en font foi. Ce sont probablement des Ariens qui implantérent
la foi dans la région de Tashkent et Tchimkent, et dans la plaine nord du Syr Darja,

# On estime a plus de quatre cents les explosions nucléaires réalisées a ciel ouvert dans la région de
Semipalatinsk ot la population continue de vivre. Les maladies et les malformations congénitales ne se
comptent plus, la mortalité infantile est trés élevée.

5 Les chiffres officiels pour 1995: 43 % de Kazakhs, 37% de Russes, 5 4 6% d’Allemands, 5%
fl’Ukrainiens, 4% de Polonais et 5 % de diverses minorités, coréenne et arménienne entre autres (Le Moci,
Janvier 1994), 95.



122 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

dés le IV® ou Ve siécle. L'Iran est 4 moins de mille kilométres et, avant I’invasion
islamique, existaient, dans I’empire Perse, des communautés chrétiennes. Peut-étre
sont-ce les persécutions des sages zoroastriens, sous la dynastie sassanide, qui
poussérent, au V€ siécle, les «porteurs de lumiere» chrétiens a se réfugier plus au
nord, peut-étre est-ce le désir de répandre la joie de la foi. Toujours est-il que ces
petites communautés chrétiennes, en marge de 1’empire, ne furent pas totalement
balayées par I’Islam qui deferla sur la Perse a la fin du VII€ siécle. Apres 1’invasion
mongole, un dialogue s’engagea: en 1245, Urbain IV envoya Jean du Plan Carpin
dans le massif du Karakorum, auprés du Khan de Tartarie. Une communauté
franciscaine s’installa alors dans la région d’Alma-Ata. La tolérance des tribus
mongoles lui permit de déployer son influence jusqu’en 1339. A cette date, le dernier
évéque catholique de la région, Richard de Bourgogne, était un frangais. Il fut
martyrisé par les Sarrasins, avec la dizaine de fréres qui desservaient I’ Asie centra-
le, prés de I’ancienne forteresse d’Almali, & quelques kilometres de 1’actuelle
frontiére kazakho-chinoise.

A I’aube du XXIe siécle, cette histoire est d’une importance capitale pour la
nouvelle évangélisation des républiques d’Asie Centrale. Elle atteste la présence du
christianisme dés les origines de 1’état kazakh et oblige tout fondamentalisme passé ou
futur & reconnaitre 1’existence d’étapes chrétiennes dans 1’histoire de cette nation
considérée désormais comme musulmane. En outre, elle atteste 1’antériorité de la
présence catholique romaine sur I’orthodoxie dans ces territoires qui n’ont jamais été
assimilés a la Sainte-Russie: apres I’an mil, I’évangélisation est partie de Rome, non
de Constantinople ou de Moscou, et les martyrs du XIVe siécle proclameérent leur fidélité
au pape qui les avait envoyés. Ces données historiques sont essentielles pour 1’avenir
du catholicisme en Asie Centrale et pour le dialogue avec les freres orientaux, qui
vénérent la tradition et le témoignage des martyrs. L'Eglise orthodoxe a, elle aussi,
payé un lourd tribu sur la terre kazaque; le sang des martyrs, semence de I’Eglise
nouvelle, pourrait devenir source d’unité.

Aprés le XIVe siécle, un vide de pres de 600 ans dans la documentation n’autorise
pas a nier toute présence chrétienne dans ces territoires, il correspond a un déclin de la
population, de la culture et de I’influence des hordes kazakhes, dii au morcellement de
I’immense empire mongol. L’Islam sunnite, qui est devenu la religion officielle des
Kazakhs — mais non celle de 1’état du Kazakhstan actuel, laic —, n’a jamais été trés
vivant, ni fondamentaliste, il s’efface facilement devant certaines pratiques animistes
et un culte des tombeaux des saints et des ancétres.

11 faut en venir au XX¢ si¢cle pour voir, avec certitude, les chrétiens revenir dans
la steppe. Un retour orchestré par le régime soviétique: apres la création de la république
autonome kazaque, en 1920, ce territoire devient un lieu de déportation et d’implantation
forcées de colons pour exploiter le sous-sol richissime du «Seuil kazakhy.

Si les Russes sont les plus nombreux, formant a I’heure actuelle preés de quarante
pour cent de la population, les Ukrainiens, les Allemands et les Polonais forment un
bloc de quinze pour cent environ, malgré leur retour massif vers I’Europe ces derniéres



PiErRe DumMouLN 123

années. Or ces trois derniers groupes ont des racines chrétiennes: ils sont généralement
orthodoxes, catholiques ou luthériens.

Pour comprendre la vie de ces familles dont certaines ont gardé la foi envers et
contre tout, peut-étre faut-il se rappeler certains épisodes de la tragique histoire des
déportes.

En 1930, les Allemands de la Volga sont évacués en masse. Enlevés, de nuit, par
milliers, ils sont conduits, sans bagage, sur des chariots, vers des wagons a bestiaux
partant en d’interminables convois vers 1’Orient. Exténués, affamés, ils sont déchar-
gés, apres plusieurs jours de trajet, sur une terre nue, sans savoir ou ils se trouvent. Il
n’y a ni maison ni arbre a I’horizon. Eberlués, atterrés, ils voient les soldats, qui les ont
conduits, remonter dans les wagons et repartir vers le lointain. Eux restent 1a,
emprisonnés par les steppes.

Les femmes et les enfants tournent alors leurs regards vers les hommes. Le
désespoir est total. A ce moment, raconte Valentina Détzel6, «un vieux s’avanga, et de
sa voix haute et ferme, dit: “Mes amis, braves gens, rassurons-nous; et vous, les femmes,
ne pleurez pas. Dieu a voulu que nous arrivions ici. Si nous remercions Dieu dans les
bons moments, remercions-le aussi maintenant, demandons-lui de nous aider et qu’il
reste, ici aussi, notre Pere Céleste. Chantons le Te Deum. Le vieux lui-méme se mit 4
chanter, et derriére lui les autres chantérent, et pour la premiére fois I’hymne allemand:
“Grosser Gott, wir loben Dich...” résonna a travers la steppe sauvage et déserte du
Kazakhstan».

Les vieillards et les enfants ne survécurent pas au premier hiver, mais les plus
valides avaient construit des abris, en partie souterrains, pour résister au vent glacial,
et organisé leur vie sur une terre o seuls des nomades étaient jamais passés. Et puis il
y eut les premiers prétres martyrs et confesseurs de la foi.

Le Pére Kels, en 1936, choisit de rester sur place, aprés avoir subi un long
internement, mais il ne put guére procurer ses secours que pendant une année: arrété
avec six chrétiens actifs, il disparut... vers quelle torture? Et puis cet autre prétre, tombé
d’épuisement entre deux villages, dont on m’a raconté qu’il faillit mourir gelé, et ce
pére ukrainien qu’on tua sous prétexte de I’opérer, a I’hopital, de 1’appendicite, et le
Pére Zarietskji, encore jeune, torturé & mort par le KGB il y a une vingtaine d’années
seulement, et tous ceux dont on ne connaitra jamais ni le nom, ni I’histoire: ces
catéchistes fusillés, ces meres de familles qui disparurent sans laisser de traces et tant
d’autres.

Lun d’entre eux, le Pére Wladislaw Bukowinski, a une place particuli¢re
dans le cceur des déportés. Aprés six condamnations et un long séjour dans un
camp, il refusa de rentrer en Pologne. De 1954 4 1971, il se dépensa sans compter,

6 Valentina Détzel est 1'une des premiéres allemandes qui ait pu s’enfuir du Kazakhstan. Aux
Audiences Internationales Sakharov 2 Rome, en novembre 1977, elle a rendu public son témoignage, publié
depuis dans Tribunale Sakharov, atto secondo, Milan, La Casa di Matriona, 1979.



124 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

baptisant et catéchisant des milliers de fideles, rassemblant les communautés dis-
persées, aidé par Sceur Gertrude, une femme du pays, énergique et déterminée, qui
put réunir autour d’elle un groupe de collaboratrices, fondant ainsi la premiere
communauté des religicuses clandestines de Karaganda. En 1956, Mgr Alexandre
Chira, évéque hongrois de rite oriental, ordonné clandestinement dans un camp de
concentration, refusa lui aussi de retourner dans sa patrie pour rester serviteur des
chrétiens exilés, vicaire du Pére Bukowinski. Ce n’est que bien plus tard qu’il révéla
qu’il était évéque, lorsqu’il fallut consacrer I’église. Ce prélat était alors trés age et
ce fut I’'un des derniers actes de son ministére. Ces deux hommes sont considérés
comme les «Péres» de la communauté catholique de Karaganda. Leurs tombes
sont devenues un lieu de pelerinage, placées contre 1’église de Karaganda, une
église que le Pére Bukowinski ne vit pas: elle fut achevée en 1980, malgré une
forte opposition des autorités. Celles-ci n’ont pas pu résister a la détermination de
la communauté allemande, qui, grice a ses protestations et pétitions, a obtenu
I’autorisation de construire un sanctuaire, puis a gardé le chantier jour et nuit pour
le protéger des milices. Lorsque 1’édifice fut achevé, son toit dépassait de quelques
centimetres la hauteur autorisée et les autorités obligerent les travailleurs a démolir
ce qu’ils avaient bati au prix de tant d’efforts. C’étaient souvent des mineurs qui se
relayaient a 1’ouvrage le soir et pendant les rares journées de repos. Ainsi est née la
premiére paroisse du Kazakhstan.

4. AUJIOURD’HUI, VIVRE SA FOI

En 1990, le Pape Jean-Paul II a nommé le Pére lan Pavel Lenga Administrateur
apostolique du Kazakhstan et des quatre autres républiques d’Asie Centrale. Peu apres,
ce prétre, formé dans la clandestinité, fondateur d’une paroisse a Krasno-Armeisk,
village situé au nord du Kazakhstan, fut ordonné évéque. Lordination eut lieu dans
une toute nouvelle église, le sanctuaire de Marie-Reine de la Paix 4 Aziernoie, construit
par les habitants d’un kolkhose polonais dont les trois quarts des huit cents membres
participent a la vie paroissiale. C’est 1a que, le 25 juin 1995, I’évéque a consacré le
Kazakhstan & Marie.

Une trentaine de prétres, religieux polonais ou allemands pour la plupart,
travaillent, en 1996, sur le territoire gigantesque confié a 1’ Administrateur. Ce sont des
religieux ou des prétres «Fidei Donumy, a ’exception de Iohannes Trei, le jeune curé
de Karaganda, seul prétre diocésain. Une dizaine de communautés religieuses féminines,
originaires des lieux et longtemps clandestines, les aident. Ces consacrées vivent souvent
isolées de tout, telle cette communauté de quatre religieuses pour laquelle nous avons
célébré la messe un mardi de Pentec6te et qui n’avait pu y participer depuis Noél, ou ce
jeune prétre qui rayonnait de joie parce qu’enfin, au bout de quatre mois, il rencontrait
un confrere et pouvait se confesser.



Pierre DumouLIN 125

Afin de favoriser la communion sacerdotale, I’évéque rassemble son clergé, deux
fois par an, pour une retraite d’une semaine. Certains parcourent plus de mille, voire
deux mille kilométres, en train, en voiture ou en avion pour venir a ces rendez-vous
vitaux pour la vie de I’administrature apostolique.

Pendant plus de cinquante ans, les descendants des déportés, disséminés dans
tout le Kazakhstan, se sont réunis clandestinement dans les villages et les villes, pour
prier, lire la Bible, catéchiser les enfants. Ils ont risqué leur vie pour transmettre la Foi
a leurs enfants et plusieurs d’entre eux sont morts martyrs. Perdus au cceur des steppes,
nombre de kolkhozes subsistent, totalement coupés du monde extérieur. Les chrétiens
qui y vivent se baptisent entre eux, généralement sous 1’autorité d’un chef religieux,
un homme ou une femme d’age mir qui a pris la direction de la communauté et organise
des célébrations. Aujourd’hui encore, les prétres qui travaillent sur place découvrent
parfois des assemblées de fideles qui, sans avoir jamais vu de prétre, se rassemblent
chaque dimanche pour prier dans leur langue d’origine: dans le Nord-Kazakhstan, sur
le territoire qui lui est confié, un prétre allemand en a repéré seize en trois ans. Pendant
I’été 1994, deux communautés ont été rejointes, par hasard, a une centaine de kilomeétres
de Karaganda: une dizaine de personnes dgées s’y réunissaient encore; les chrétiens de
Karaganda firent alors un «pont de solidarité» pour les soutenir. Cannée suivante, le
jour de Piques, nous avons célébré vingt baptémes et plus de cent personnes participerent
a la procession dans chacun de ces villages.

Dans nombre de bourgs du Centre et Nord-Kazakhstan, les habitants ont abattu les
cloisons internes d’une maison et I’ont transformée en chapelle, conservant la cuisine et
une salle a manger pour servir du thé ou méme un repas aux fideles qui arrivent parfois
de trés loin. Une «babouchka»’ ou une famille se charge de I’entretien de la chapelle et
de I’accueil. Quand un prétre peut desservir ces petits centres, il est stir de trouver partout
nourriture et hébergement, vitaux pendant I’hiver. Jusqu’a ces derniéres années, on ne
pouvait exhiber aucun signe chrétien; désormais, des objets religieux, venus d’Occident,
agrémentent ces «maisons de priére», comme on les appelle la-bas. Dans plusieurs
kolkhozes, 4 majorité polonaise ou allemande, les membres se sont méme mis a construire
des chapelles, parfois sans avoir méme jamais rencontré de prétre: il bétissent I’église,
priant Dieu de leur envoyer un pasteur. Aprés des heures de labeur dans les champs, les
hommes travaillent 4 I’édification de «leur» église. Dans la journée, personnes agées et
enfants préparent les pierres, portent les seaux de ciment, cuisent les briques. Quand il
fut devenu possible, sans risque, d’afficher ouvertement sa foi, il y a de cela environ cing
ans, les administrateurs de certains kolkhozes ont eux-méme pris en charge la construction
des lieux de culte dans leur village... et avec quelle fierté!

Une petite vingtaine de centres sont pourvus d’un prétre rayonnant dans le secteur
qui lui a été confié. Certains prétres se trouvent ainsi a la téte d’une trentaine de

e e A

7 Les «babouchki» sont les courageuses grand-meres qui ont gardé la Foi.



126 VitA DELLA CHIESA NEL MONDO

communautés. Comme les distances entre les villages se comptent en dizaines de
kilométres, avec des moyens de communication aléatoires, cela pose bien des pro-
blémes et exige des sacrifices héroiques: les voitures sont rares et plus rares encore les
piéces de rechange; quant a I’essence, sans relations, on s’en procure difficilement.
Les ministres du culte ne rencontrent que rarement leurs plus proches confréres, sou-
vent éloignés d’eux par plusieurs centaines de kilometres de routes ou de pistes
impraticables ’hiver.

La célébration de I’Eucharistie dominicale est la féte de la communauté, précédée
généralement d’un temps d’adoration, pour permettre au prétre de confesser les fideles...
Etranges confessions, ol il faut jongler avec I’allemand, le polonais ou le russe, selon
les cas. Car les personnes de plus de quarante ans ne connaissent leurs priéres et ne
savent accuser leurs péchés que dans leur langue maternelle. Parfois arrivent des
personnes qui trouvent pour la premiére fois le chemin de I’Eglise, aprés des années
d’éducation dans les jeunesses communistes et 4 la suite d’une vie, non seulement sans
Dieu, mais ou la Foi était méme considérée comme un crime et la morale chrétienne,
un résidu de la «bourgeoisie», haissable. Le mariage civil étant devenu, sous le régime
communiste, une pure formalité, la fidélité n’existait plus, la notion méme de famille
tendait a disparaitre. Confessions terribles de crimes odieux, fruits d’une éducation
monstrueuse, enfin reconnus comme tels et avoués dans les larmes d’un repentir sinceére.
Il est connu publiquement que les avortements et les meurtres d’enfants, qu’on ne
pouvait plus nourrir et qu’on laissait tomber d’un balcon, ont été innombrables, que les
accusations mensongeres, viols et adultéres formeérent la toile de fond de certaines
vies. Dans le méme temps, a I’opposé de cette civilisation de mort, brille la foi des
humbles: ceux qui ont été emprisonnés pour la foi et ces vieillards qui, depuis des
années, parcourent jusqu’a cent kilometres, chaque dimanche, dans des autobus
bringuebalants et par tous les temps, pour participer 4 la messe, a qui il faut quatre
heures de trajet pour se rendre a 1’église et autant pour en revenir. Les chrétiens fidéles
ne travaillent pas le dimanche, malgré une terrible misére; des femmes avouent souvent
avoir volé au marché un peu de farine et des pommes pour survivre, car elles n’ont plus
rien, mais elles ajoutent: «moi, je n’en ai pas mangé, c’était pour mes enfants, ils
avaient trop faim!».

Les conversions sont nombreuses parmi la population qui, progressivement,
retrouve ses racines. On pense qu’actuellement, sur I’ensemble du territoire, deux
millions d’habitants environ sont «potentiellement» catholiques, c’est a dire issus de
familles déportées, catholiques a I’origine. Trois cent a cing cent mille d’entre eux
devraient étre baptisés et, dans la seule Karaganda, cing mille personnes fréquentent
régulierement ’église. Il y aurait aussi une mission a exercer en milieu kazakh, car,
bien que se reconnaissant officiellement musulmans, ils sont souvent simplement
ignorants de toute religion, trace de cinquante années de régime communiste. Quelques
uns ont déja pris le chemin de I’église.

Malheureusement la propagande de la société de consommation occidentale fait
ses ravages dans la jeunesse, par le biais de la télévision et des produits a la mode,



Pierre DumouLN 127

suscitant des désirs inutiles ou néfastes dans une population pauvre et perméable a
toute influence. Les sectes, surtout, sont trés actives et cherchent a profiter de la
disponibilité des ceeurs et de 1’ignorance des esprits: a Karaganda, plus de quarante
d’entre elles sont 4 1’ceuvre, des communautés d’origine américaine, proches du
protestantisme, aux sectes sataniques, en passant par Moon et les Témoins de Jéhowah;
une centaine dans I’ensemble du Kazakhstan. Elles ont beau jeu de faire des adeptes
parmi les chrétiens qui n’ont pas regu de formation et ne savent plus grand chose de la
foi catholique. Souvent les «babouchki» n’ont pu transmettre a leurs petits-enfants
qu’une vague dévotion et le sens d"une fidélité a la foi des ancétres, sans rien connaitre
de ’ouverture opérée par le Concile Vatican II. Face au raz-de-marée de I’athéisme
communiste, ces femmes ont maintenu une présence chrétienne, mais le boulever-
sement actuel est trop grand pour que ce type de religion suffise: il ne répond pas aux
questions que le monde moderne suscite dans le cceur des jeunes. La liberté religieuse,
rendue aux habitants des pays de I’Est en général, a immédiatement déclenché un
déferlement des sectes et les Eglises locales, tant catholique qu’orthodoxe, sont
malheureusement trop faibles et peu formées pour répondre au défi qui leur est lance.

Mais I’Esprit est a I’ceuvre. Certes, bien des familles allemandes qui ont fonde
la communauté chrétienne de Karaganda sont désormais retournées en Europe, pourtant
I’église ne désemplit pas, les conversions se multipliant. En outre, depuis quelques
années, un prétre uniate ukrainien est venu s’installer avec sa famille et prend en charge
la paroisse gréco-catholique, célébrant les offices dans la méme église que les catholiques
de rite romain. Le dimanche, les messes se succedent dans une église trop petite pour
contenir tout le monde: a huit heures, messe en allemand; a onze, en polonais; a treize,
en russe, et a quinze en ukrainien, suivant la liturgie orientale. Et puis il y a les messes
dans les «maisons de priére» des villes périphériques. Chaque trimestre une trentaine
d’adultes se préparent au baptéme, d’autres a la premiére communion. A Paques et
pour la Féte-Dieu, des autels sont dressés dans les rues du quartier. Il n’est pas rare de
voir des personnes arriver de trés loin, parfois de plusieurs centaines de kilométres,
pour demander le baptéme d’un enfant et, par la méme occasion, leur propre mariage,
leur premiére communion, leur premiére confession, et une bible, un petit catéchisme,
des images pieuses... Elles savent qu’en repartant au fond des steppes kazaques ou de
la taiga sibérienne, elles ne verront plus un prétre de toute leur vie. Combien de couples
avons-nous ainsi baptisés, mariés et admis a la communion, en 1’espace d’une messe,
parce que nécessité faisait loi: ils étaient venus «a la ville» et n’y retourneraient jamais.
Mais ils avaient la foi: les centaines de kilometres accomplis, leur vie de priére, un
amour de 1’Eglise rayonnant et les larmes de reconnaissance en rendaient témoignage
plus que des heures d’entretien.

Pendant trois ans, de 1991 a 1994, unique prétre diocésain, le Pere lohannes,
curé de la paroisse catholique romaine de Karaganda, assuma seul la charge d’une
paroisse vaste et peuplée comme une région frangaise. Il s’est battu de toutes ses forces
pour répondre aux demandes et aux urgences de sa mission. Ancien enfant de cheeur de
I’évéque, il n’avait alors pas trente ans et bien du travail a faire, ’agglomération de



128 VI7A DELLA CHIESA NEL MONDO

Karaganda comptant huit cent mille habitants. Trois fois 1’an, il a préparé au baptéme
des groupes de vingt a quarante adultes; &8 Noél 1994, puis a Paques 1995, il a méme pu
baptiser, a deux reprises, une vingtaine de détenues dans une prison féminine; a cette
occasion, d’autres ont fait leur premiére communion.

Heureusement, depuis fin 1994, I’évéque a pu ériger d’autres paroisses dans la
périphérie de la ville, quelques zones de la banlieue étant confiées & de nouveaux
prétres a peine arrivés au Kazakhstan: ce sont le Pére Sbignev Grigortsevitch — un
jeune polonais qui assume aussi la fonction de Chancelier de I’administrature aposto-
ligue —, Don Edoardo, Don Massimo et Don Eugenio, trois prétres italiens de
Lombardie, membres du mouvement «Comunione e Liberazione». Professeur, Don
Edoardo s’est lancé dans la rude tiche de créer un centre chrétien a 1’Université de
Karaganda, ou il enseigne I’italien et I’histoire des religions; en un an, il a déja rassemblé
une bonne équipe de jeunes. En janvier 1995, il a accepté la charge de Vicaire général
de I’administrature apostolique®. Un groupe de sceurs allemandes, d’origine locale,
soutiennent la paroisse principale, aidées, jusqu’en juillet 95, par deux laiques de la
communauté de I’Emmanuel, qui ont fait merveille auprés des enfants, mais ont di
repartir sans étre remplacées. Une équipe néocatécuménale a aussi été formée et on
espére prochainement la venue de petites Sceurs de Meére Teresa.

Dans le reste du territoire aussi, les prétres et les religieuses sont débordés par la
tache d’évangélisation qui leur est demandée. A Alma-Ata, les Franciscains construisent
leur église et ont créé un journal diocésain dont la distribution, sur un territoire aussi
vaste, pose d’épineux problémes. A Kokchetav, Pavlodar et Akmola, d’autres églises
sont en chantier. Pendant ce temps, deux fréres prétres, les Messmer, ont chacun la
charge d’une paroisse aux dimensions d’un pays: I’un rayonne depuis Douchanbé sur
tout le Tadjikistan en guerre, tandis que 1’autre est seul a Bishkek pour le Kirghizistan.
Combien de temps tiendront-ils®? Deux Franciscains conventuels s’occupent de
I’Ouzbékistan, a Tashkent et Samarkand, et il n’y a personne au Turkmenistan. Combien
de catholiques, exilés dans ces territoires oubliés, n’ont jamais vu de prétres? Combien
de communautés se rassemblent-elles encore, attendant dans le silence leur réunion a
I’Eglise visible? Cependant, partout, les portes s’ouvrent: depuis la chute de 1’idéo-
logie communiste, les écoles, les universités, les hopitaux, les journaux, la radio, la
télévision réclament des personnes compétentes pour parler de religion. Tout cela
dépasse les capacités de la trentaine de prétres en place, dont certains sont dgés, dont
d’autres parlent mal le russe, dont d’autres encore se découragent ou s’épuisent.

8 Voir A. SAVORANA, «Il sogno della giovinezza», dans Tracce 22/1 (janvier 1995), 17-20.
9 Depuis 1995, Jerome Messmer a dii quitter Bishkek en raison de la guerre civile.



Pierre DumMoOULIN 129

6. I’ AVENIR

En 1994, un Nonce Apostolique a été nommé, aprés bien des tractations avec le
gouvernement kazakh: Mgr Marian Olech. Cette nomination constitue un prélude
indispensable 4 la reconnaissance officielle de I'Eglise catholique au Kazakhstan: seules
certaines paroisses jouissaient, jusque la, d’un «enregistrement» local avant I’arrivée
du Nonce, alors que plusieurs sectes avaient regu une reconnaissance nationale. Cette
discrimination s’explique par le fait que la loi sur la liberté religieuse interdit I’ «enre-
gistrement officiel» d’un organisme religieux dont le centre est fixé a I’étranger, tant
que ne sont pas établies des relations diplomatiques avec le pays d’origine. Le Saint-
Siége a di s’aligner sur cette pratique légale. Un concordat est en cours d’¢élaboration.

Qutre les problémes d’ordre diplomatique et législatif, I'une des premiéres tAches
auxquelles s’attelle le Nonce est de repérer le terrain. Le représentant du Saint-Siege
dans les cing républiques, découvre sans cesse des communautés catholiques perdues
dans les steppes d’Ouzbékistan, du Kirghizistan ou des autres républiques, comme
dans celles du Kazakhstan. Il a aussi pour tiche de promouvoir la catholicité de ’Eglise:
la multiplicité des origines devrait la manifester, pourtant, dans les faits et en bien des
licux, elle I’obscurcit: les différentes communautés ethniques ont conservé leur identité
en se repliant sur elles-mémes. On ne parle pas d’Eglise catholique au Kazakhstan,
mais, selon les endroits, d’Eglise polonaise ou d’Eglise allemande, voire ukrainienne.
Dans un village 4 majorité polonaise, j’ai demande, un jour, naivement: «Y a-t-il des
russes ou des allemands qui viennent a la messe?». On m’a répondu: «Oh, mon Pére,
nous sommes tous catholiques!» — ce qui voulait dire «Polonais». Pour sortir de cette
situation, I’administrature apostolique d’Asie Centrale a besoin de forces neuves, venues
d’horizons différents, ouvertes aux idées du Concile Vatican II et préparées a
I’évangélisation.

I’ Administrateur apostolique n’a pas a sa disposition les prétres dont son im-
mense territoire a besoin. Dans cette conjoncture, les aides financieres, indispensables
pour la construction de nouveaux édifices, s’averent insuffisantes.

Pour répondre 4 de tels besoins, I’ Administrateur apostolique, Mgr Lenga a décideé
de fonder une institution préparant des jeunes a entrer au séminaire. C’était au départ
un véritable pari: y aurait-il des vocations? Douter, ¢’était compter sans I’Esprit-Saint.
En mars 1994, alors qu’on attendait quatre jeunes dans ce «pré-séminaire», il y en eut
onze. Au mois de septembre de la méme année, huit étudiants venus du Kazakhstan se
sont ajoutés aux deux «pionniers» inscrits au Séminaire de Moscou en 199319, deux
autres jeunes entrant dans un séminaire slovaque. En 1995, quatorze candidats se sont
présentés au Pré-séminaire de Karaganda et huit d’entre eux ont ét¢ admis au séminaire.

10 Voir C. BONETTO, «Un seme nella steppa», dans Mondo e Missione 124/4 (avril 1995), 61-63;
P. DUMOULIN, «In una piccola casa nella neve si prepara ’avvenire della comunita cristiana», dans 1’Os-
servatore Romano, éd. it., 15 juin 1994, 4,



130 VimA DELLA CHIESA NEL MONDO

Si I’on ajoute quatre jeunes polonais étudiant dans leur pays d’origine, et un étudiant
en France, on arrive, en trois ans, au chiffre de vingt-six séminaristes. Citoyens du
Kazakhstan, ces jeunes appartiennent a une dizaine de nationalités différentes et, pour
la premicre fois dans I’histoire, I’un d’entre eux est kazakh. Uannée 1997 s’annonce
fructueuse. On ne peut envoyer, longtemps encore, un nombre croissant de sémina-
ristes au Séminaire de Russie, transféré en octobre 1995 a Saint-Pétersbourg, ¢’est-a-
dire a pres de cing mille kilometres de Karaganda. Les frais de transport sont
considérables et le désir d’entretenir de bonnes relations avec les fréres orthodoxes
impose d’éviter une trop grande concentration de séminaristes catholiques en Russie.

Apres une premiere année héroique, la structure du pré-séminaire s’est étoffée
en batiments et meubles, des collaborateurs s’occupent de [’administration ordinaire
des locaux. Les résultats encourageants permettent d’envisager la fondation d’un Sé-
minaire d’Asie Centrale dans les années a venir, mais son ouverture demeurera
impossible tant que le concordat ne sera pas signé, les lois concernant le service militaire
et le droit associatif étant tres strictes. Il importe aussi de constituer un corps profes-
soral et de proposer un cycle d’études adapté, capable de former des jeunes issus d’un
régime marxiste et sans autres références sacerdotales qu’un curé souvent éloigné. Or
I’éducation aux valeurs du célibat, de 1’obéissance et de la pauvreté est révolutionnaire
dans le contexte postsoviétique. Le sens de la communion fraternelle, de la mission
universelle et de la fidélité a I’enseignement du magistére sont a développer. En outre,
il est nécessaire de donner des armes solides a de futurs pasteurs confrontés a une
multitude de sectes bien organisées. Dans tous les domaines des sciences théologiques,
on ne peut compter que sur une bibliographie, en langue russe, trés réduite; le niveau
d’instruction des étudiants est relativement bas, presque sans références spirituelles,
sociales, culturelles et artistiques: le Kazakhstan ne dispose pas d’une tradition semblable
a celle de la Russie.

Mais I’enjeu est a la mesure de ’investissement & fournir: ces jeunes portent
I’espérance des survivants du genocide stalinien, 1’espérance de tout un peuple de
«Pauvres du Seigneur». Dans les villages du diocése ou les jeunes se rendent avant
d’entrer au séminaire, les gens leur font féte, incrédules. Un jour une vieille femme
dirigeant une communauté, qui n’avait sans doute jamais rencontré de prétre, a demandé
a I’'un d’entre eux: «Quand viendras-tu célébrer la messe chez nous?». — «Dans six ans,
si Dieu m’aide», a répondu le séminariste; elle I’a regardé droit dans les yeux et,
bouleversée, lui a alors dit: «Je serai morte quand tu reviendras, mais cela n’a aucune
importance: je t’ai vu». Ainsi parlait le vieillard Siméon lorsque ’enfant Jésus fut
présenté au temple.

Labonne volonté des laics ne suffit pas, il est nécessaire de former des formateurs
de formateurs. Des jeunes du Kazakhstan, bénéficiant de bourses d’études offertes par
des institutions occidentales, se préparent, en Pologne, en Allemagne ou en Autriche,
pour assurer prochainement des fonctions de catéchistes a temps plein. En Suisse,
grice a I’effort conjugué de 1’ Association «Renovabis» et de la Faculté de Théologie
de Lugano, une, puis quatre autres jeunes filles ont entamé un cycle d’études



PiErRRE DumMoOULIN 131

théologiques; d’ici quelques années, ceci pourrait permettre la fondation, 2 Karaganda,
d’un centre de formation pour catéchistes, jumelé au futur séminaire.

Le véritable besoin de I’Eglise d’Asie Centrale n’est pas d’ordre matériel, mais
humain. Qui sera prét a envoyer des prétres, des religieux et des laics bien préparés
dans ces pays ou |’insécurité et I’inconfort se conjuguent pour repousser les meilleures
volontés? Il faut pourtant que I’Eglise réponde au défi d’évangélisation de I’ Asie.

11 y a urgence: pendant que 1’Eglise hésite, les sectes occupent déja le terrain.
Leur développement hallucinant devrait constituer un stimulant puissant en vue d’un
engagement plus grand des catholiques occidentaux.

Dans le cadre d’une nouvelle évangélisation de notre planéte, pour entrer avec
fougue dans le troisieme millénaire, il convient de viser juste et loin. Le repli frileux de
1’Occident serait un signe de mort. Lavenir du christianisme passe par I’ Asie. Le Christ
a confié a chaque apdtre une mission universelle: avec la force invincible de la foi,
I’Eglise peut et doit oser voir grand pour étre vraiment catholique et apostolique.

Riassunto. La comunita cattolica del Kazakhstan, situato alle porte
della Cina e dell’Iran, & sopravvissuta alle persecuzioni staliniste ed ha una
storia intrisa di sangue. Discendenti dei deportati, i suoi membri — e si
tratta di centinaia di migliaia di fedeli — riscoprono oggi, dopo la perestroika,
la loro identita. Una quarantina-di missionari operano nel territorio dell’ Asia
Centrale dove, da tre anni, anche una ventina di seminaristi diocesani hanno
iniziato il periodo di formazione. Finalmente libera — ma per quanto tem-
po? —, questa Chiesa-martire si trova sul punto di una nuova espansione o
nell’imminenza di persecuzioni rinnovate?

Résumé. Au Kazakhstan, aux portes de la Chine et de I’Iran, la
communaute catholique a survécu aux persécutions staliniennes. Son histoire
s’est écrite en lettres de sang. Descendants des déportés, ses membres —
des centaines de milliers de fideles — redécouvrent, depuis la perestroika,
leur identité. Prés de quarante missionnaires ceuvrent en Asie centrale. Depuis
trois ans, une vingtaine de séminaristes diocésains sont entrés en formation.
Enfin libre — mais pour combien de temps? —, cette Eglise martyre est-elle a
I’aube d’une nouvelle expansion ou de nouvelles persécutions?




132 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

Summary. In Kazakhstan, near China and Iran, the Catholic community
survived the persecutions of Stalin; this period of history is written in blood.
As the descendants of the deported, hundreds of thousands of people have
discovered their own identity since perestroika. Almost forty missionaries
are now working in Central Asia. In the last three years, about twenty
seminarians have begun training. Finally free — but for how long? —, is this
martyr Church at the dawn of a new expansion or a new persecution?

Inhaltsangabe. In Kasachstan, an der Grenze zu China und zum Iran,
hat die katholische Gemeinschaft die Verfolgungen Stalins iiberlebt. Ihre
Geschichte ist mit Blut geschrieben. Ihre Mitglieder, Abkémmlinge von
Deportierten — einige hunderttausend Gldubige —, entdecken nach der
Perestroika aufs neue ihre Identitit. Nahezu vierzig Missionare arbeiten in
Zentralasien. Nach drei Jahren haben etwa zwanzig Didzesanseminaristen
ihre Ausbildung begonnen. Diese Mirtyrerkirche — befindet sie sich nach
Erlangung der Freiheit (aber nach wieviel Zeit?) am Vorabend eines neuen
Wachstums oder neuer Verfolgungen?




RTLu 1 (1996) 1, 133-147 133

Cronaca della Facolta
(maggio 1992 — settembre 1994)

LA COSTITUZIONE DELL’
ISTITUTO ACCADEMICO DI
TEeoL0GIA DI LUGANO

In data 8 maggio 1992 la Congre-
gazione per |’Educazione Cattolica ha ap-
provato la costituzione dell’Istituto Acca-
demico di Teologia ed i suoi statuti.

Nel decreto di costituzione il vesco-
vo di Lugano, e Gran Cancelliere dell’Isti-
tuto, Mons. Eugenio Corecco, espose nei
seguenti termini le ragioni e le premesse
che lo portarono a promuovere tale pro-
getto:

«Mosso dalla sollecitudine di incre-
mentare la ricerca e 1’insegnamento della
filosofia e della teologia nello spirito del
Magistero conciliare e pontificio, nonché
delle altre discipline inerenti la struttura
istituzionale della Chiesa, per una sem-
pre piu approfondita conoscenza della Ri-
velazione cristiana;

attento alle molteplici ragioni ec-
clesiali che richiedono, conformemente
allo spirito dei tempi, la ricostituzione del

Seminario diocesano nella sua sede na-
turale;

consapevole dell’esigenza di rinno-
vare nella Chiesa particolare in Svizzera
la sollecitudine pastorale e I’impegno mis-
sionario, per un piu proficuo incontro tra
Fede e cultura contemporanea;

aperto alle istanze presenti nella
societa ticinese, perché la Svizzera italia-
na sia dotata di istituzioni di livello uni-
versitario, anche nello spirito dell’integra-
zione a livello regionale e sovranazionale;

nell’intento di offrire una risposta
cristiana alle inquietudini dell’ora presen-
te, chiamando anche i fedeli laici a parte-
ciparvi, con maturita e consapevolezza;

nella persuasione che I’edificazio-
ne della Chiesa non puo avvenire senza
un profondo confronto ecumenico;

attentamente valutate le circostan-
ze di luogo e di tempo, ed ascoltati i pare-
ri degli organi consultivi diocesani - Con-
siglio del clero e Consiglio pastorale -
nonché dei Confratelli nell’episcopato in
Svizzera;



134 CRONACA DELLA FACOLTA

confortato dall’attenzione che il
Santo Padre ha sempre riservato alla pro-
gettata costituzione a Lugano di un Cen-
tro di studi ecclesiastici di livello univer-
sitario, che potesse conseguire il ricono-
scimento della Chiesa universale;

e dopo aver costituito con decreto
del 26 febbraio 1991 la Fondazione ec-
clesiastica “Mons. Vincenzo Molo™ con
lo scopo di provvedere all’acquisizione
delle risorse economiche necessarie alla
realizzazione di tale progetto».

IL PRIMO «DIES ACADEMICUS»

I1 14 gennaio 1993 ebbe luogo nel
Palazzo dei Congressi di Lugano il primo
«dies academicusy» del nuovo Istituto Ac-
cademico di Teologia.

Nella prolusione Mons. Eugenio
Corecco si soffermo ad esporre le ragio-
ni ecclesiali, culturali e personali che
sono alla base dell’originaria decisione
di dar vita all’Istituto. Queste furono le
sue parole:

«Le ragioni ecclesiali risiedono
principalmente nella constatazione del-
I’esigenza, non ulteriormente differibile,
di imprimere un nuovo slancio alla ripre-
sa di un processo di evangelizzazione, che
vuole essere una risposta in chiave cristia-
na ai gravi problemi dell’ora presente, alle
inquietudini e allo smarrimento dei valo-
ri fondanti che sembrano connotare in
modo progressivo la nostra epoca e sem-
pre piu ampi settori della nostra societa.

In questa ottica si pone, come pri-
mo e pit immediato livello di fruizione
dell’Istituto, sia I’iniziativa di ricostituire
a Lugano il nostro Seminario diocesano,

per offrire ai candidati al sacerdozio 1’op-
portunita di inserirsi, sin dagli anni della
formazione ministeriale e culturale, nella
realta in cui saranno chiamati a svolgere
la loro attivita; sia I’apertura dell’Istituto
a tutti coloro, chierici e laici - donne e
uomini -, desiderosi di affrontare e appro-
fondire lo studio della filosofia e teologia
e di altre discipline ecclesiali, cid non solo
in ordine all’insegnamento religioso nei
diversi gradi delle nostre scuole, o ad un
impegno ecclesiale pit competente, ma
anche per soddisfare un’esigenza di for-
mazione culturale pit ampia.

Sullo sfondo di questo primo livel-
lo ecclesiale, vi & anche la fondata perce-
zione di poter offrire un valido aiuto, spe-
cialmente e intenzionalmente diretto, alle
Chiese dell’Est europeo, per essere loro
accanto nello sforzo di recuperare, sia
valori di civile convivenza, che una com-
piuta liberta di religione; in tal senso 1’Isti-
tuto ha gia organizzato iniziative di stu-
dio, per ora riservate ai vescovi dell’ex-
Unione Sovietica e, nell’immediato futu-
ro, anche a studenti di teologia, sia laici
che aspiranti al sacerdozio, per favorire
la riscoperta e 1’assimilazione anche in
quella travagliata porzione dell’Europa e
della Chiesa universale, delle matrici cul-
turali e ideali cristiane, di cui & imbevuta
la loro storia.

Accanto a questi profili, vorrei poi
evidenziare la possibilita offerta dal no-
stro Istituto, di radicare nella Chiesa par-
ticolare ticinese e svizzera e nel nostro
Cantone, un’Istituzione che, per la pecu-
liarita del suo corpo docente, puo intrat-
tenere ed agevolare contatti scientifici ed
iniziative culturali con importanti centri
di ricerca, attivi a livello europeo nel set-
tore delle discipline ecclesiali.



Quest’ultimo riferimento richia-
ma la seconda dimensione cui ¢ parti-
colarmente attento il nostro Istituto,
cio¢ la motivazione culturale. I'Istitu-
to aspira a svolgere un ruolo di promo-
zione, di livello universitario, della cul-
tura nel senso piu ampio, non solo at-
traverso la filosofia e la teologia, ma
anche privilegiando, in futuro, campi di
indagine, che abbiano particolari solle-
citazioni o giustificazioni a livello lo-
cale, o che abbiano un radicamento nel-
la nostra tradizione. In cid ¢ mia ferma
convinzione che proprio dalla notorie-
ta a livello internazionale di molti do-
centi e dalla provenienza geografica dei
nostri studenti, possano derivare stimoli
di forte impulso, per favorire un pro-
cesso di integrazione sempre piu stret-
to delle nostre istituzioni culturali nel-
la dimensione europeay.

In rappresentanza del Governo
cantonale prese poi la parola I’onorevo-
le Giuseppe Butfi, consigliere di Stato e
direttore del Dipartimento Istruzione e
Cultura.

«Questo Istituto - ha affermato -
contribuira certamente a elevare il livel-
lo e il tono culturale e spirituale del
Canton Ticino. La specificita dei suoi
contenuti non pud essere argomento di
riserva gia perché si tratta di una speci-
ficita a largo spettro d’azione, ossia di
una scienza che indaga “in rebus divinis”
e “in rebus humanis”, con fini speculati-
vi, sia normativi, toccando anche temi di
bruciante attualita e rivolgendosi quindi
idealmente alla societa interan.

Lonorevole Giuseppe Buffi ha poi
sottolineato il valore di tale iniziativa ac-
cademica per contribuire «al formarsi di

ARTURO CATIANEO 135

un consenso generale sulla necessita, per
il Ticino, di dotarsi d’istituti superiori d’in-
segnamento e di ricerca che ne valorizzi-
no sia la posizione nel contesto svizzero,
sia la funzione di mediatore culturale, e
non solo economico-finanziario, tra nord
e sud dell’Europa.

Laltro tema che il consigliere di
Stato Giuseppe Buffi ha toccato durante
il suo intervento riguardava I’evoluzio-
ne dei rapporti Stato-Chiesa. A tale pro-
posito 1’onorevole ha constatato, anche
in virtu dell’incontro di ieri, una «felice
e consolidata tendenza, ossia il supera-
mento in atto di quella storica antitesi fra
Stato e Chiesa, che se ha ravvivato la vita
del Cantone sul terreno del confronto e
dello scontro dialettico, sicuramente non
gli ha sempre giovato su quello del pro-
gresso civile, dell’evoluzione spirituale
e dello sviluppo materiale. Stato e Chie-
sa - ha constatato Giuseppe Buffi - sono
emanazione di una stessa societa; pur
avendo finalita e statuti diversi essi sono
portatori di valori umani e sociali comu-
ni ai due Enti e alla civilta alla quale, co-
mungque la si voglia chiamare, sentiamo
di appartenere. Nell’ambito di cio che ¢
comune ¢ percid ragionevole procedere
nel segno e nella pratica della reciproca
collaborazione; nell’ambito di c¢io che &
diverso ¢ invece saggio procedere nel
segno e nella pratica della reciproca com-
prensione e tolleranza».

Invitato d’onore del «dies
academicus» & stato il Cardinale Pio La-
ghi, prefetto della Congregazione per
I’Educazione Cattolica. Nella sua allocu-
zione ha manifestato un grande apprez-
zamento per |’iniziativa di Mons. Corecco
affermando fra 1’altro:



136 CRONACA DELLA FACOLTA

«Ho aderito ben volentieri all’invi-
to rivoltomi, non soltanto per il legame di
amicizia con |’Ecc.mo Mons. Vescovo di
Lugano, ma principalmente per la fiducia
e le attese che ripone la Congregazione
per I’Educazione Cattolica, da me rappre-
sentata, in questo Istituto Teologico.

Come si sa, I’Istituto si inserisce nel
contesto culturale europeo odierno con il
preciso compito di contribuire, in una pro-
spettiva accademico-scientifica, alla sua
evangelizzazione. La presenza qui di di-
versi studenti dell’Europa occidentale ed
orientale € un segno tangibile di risposta
a questa intenzione.

Mi sia tuttavia consentito di sotto-
lineare che questa nuova evangelizzazio-
ne ha bisogno, oltre che del contributo di
tutte le forze missionarie, anche dello spe-
cifico apporto della riflessione teologica.
Levangelizzazione infatti non puo far a
meno di un approfondimento della Paro-
la di Dio alla luce delle istanze culturali
che caratterizzano oggi I’Europa, le qua-
li, se da una parte offrono elementi posi-
tivi e promettenti, dall’altra sono pervase
da una mentalita - diffusa nella societa
odierna - impregnata dal secolarismo e
dall’agnosticismo».

Di fronte a questa situazione, che &
anche una sfida per la Chiesa, il Cardina-
le ha rilevato due compiti urgenti: la pre-
parazione filosofico-teologica di sacerdoti
e laici in modo che sappiano diventare
validi evangelizzatori, e ’apporto della
riflessione filosofica alla teologia ed
all’evangelizzazione della cultura.

In conclusione ha espresso la sua
speranza affinché 1’Istituto si inserisca
«negli sforzi cosi necessari volti a favori-
re ['unita spirituale e culturale del nostro
continente, che deve ritenersi indispensa-

bile per I’auspicata unita europea: unita
che, se fosse limitata soltanto agli aspetti
economici, farebbe perdere all’Europa
stessa il ricco e prezioso ruolo che essa
ha svolto nella storia dell’umanita».

In rappresentanza degli studenti
dell’Istituto ha parlato Nicola Zanini che
ha illustrato i pregi della nuova Accade-
mia visti dall’interno di essa. Fra di essi
ha messo in speciale rilievo la sua
internazionalita e |”interdisciplinarieta fa-
vorita dal suo metodo seminariale.

Riguardo all’internazionalita ricor-
diamo che IIstituto ha iniziato i suoi corsi
con 40 iscritti come studenti ordinari di ben
13 paesi diversi. Altrettanto internazionale
¢ la composizione del corpo docente: tra
professori stabili e a termine si contano una
decina di nazionalita diverse.

L'interdisciplinarieta ed il nuovo
metodo teologico seguito dall’Istituto
sono stati presentati dal Rettore Magnifi-
co, Padre Georges Chantraine.

La parola ¢ passata poi al filosofo
Adriano Bausola, Rettore dell’Universita
Cattolica del Sacro Cuore (Milano). La
sua ¢ stata una lezione di filosofia d’alto
livello, seppur con frequenti e chiare
esemplificazioni. Volendo sintetizzare il
suo discorso potremmo dire che ha mes-
so in discussione il principio diffusissi-
mo secondo cui la liberta ¢ il valore pil
alto, che starebbe alla base di ogni altro
valore e costituirebbe il criterio fondamen-
tale per la condotta morale. Ognuno po-
trebbe quindi vivere come vuole, in piena
liberta, purche si rispetti la liberta del pros-
$imo.

«Il fatto di rispettare la liberta de-
gli altri - ha segnalato Bausola - ¢



senz’altro positivo, ma spesso dietro que-
sto rispetto si nasconde in realta I’ indiffe-
renza. Potremmo dire che si arriva ad una
confusione tra rispetto della liberta e in-
differenza».

Il rispetto degli altri e la tutela del-
I’altrui autonomia vengono spesso tradotti
nell’indifferenza, nell’approvazione per la
differenza, giungendo fino all’approvazio-
ne della devianza. Si rinuncia, di conse-
guenza, ad operare (nella liberta e con
carita) affinché 1’altro sia pitt uomo. Se-
condo Bausola, invece, in una visione
teologica 1’altro uomo non & mai indiffe-
rente; «se ¢’ Dio, I'uomo ¢ sempre un
valore. Qui sta il fondamento della respon-
sabilita e della solidarieta».

Il relatore ha poi analizzato i fatto-
ri che hanno prodotto questo atteggiamen-
to. Fra di essi alcuni sono di ordine politi-
co, altri culturale-filosofico e altri ancora
di ordine psicologico. Si € cosi passati
dalla convinzione - presente fino alle so-
glie dell’eta moderna - che i valori pit alti
fossero quelli contemplativi (la veritd), a
quella in cui il centro dell’attenzione &
I’homo faber, per il quale il valore sta nella
prassi, nel trasformare il mondo. In que-
sta linea Cartesio affermo che anche la
verita la si scopre nella liberta. La liberta
da valore subordinato divento il valore
supremo.

Bausola ha criticato questa
impostazione osservando che la liberta
possiede, in fondo, un valore puramente
formale. La liberta, infatti, & la forma de-
gli atti umani, i quali hanno diversi con-
tenuti. Ma nella prospettiva criticata non
si vede come debbano venir regolati. Il
relatore ha quindi concluso: «Il risultato
finale dell’assolutizzazione della liberta
rischia di essere la perdita di ogni criterio

ARTURO CATTANEO 137

obiettivo di azione. La concezione cristia-
na non puo certo coincidere con questa
“religione della liberta”, proprio perché
per essa i valori universali, e percio i prin-
cipi etici, non si riducono a quello solo
della liberta».

VII CoLLOQUIO INTERNAZIONALE
DI TEOLOGIA SUL TEMA:
«ECUMENISMO E MISSIONE»

Dal 10 al 12 giugno 1993 si & svol-
ta nella sede dell’Istituto la settima edi-
zione del Colloquio Internazionale di
Teologia.

Tali Colloqui sorsero dall’amicizia
che si era sviluppata tra Mons. Corecco e
altri professori di diverse Facolta di Teo-
logia europee e in particolare della rino-
mata Facolta di Teologia di Navarra a
Pamplona (Spagna).

Loro intenzione era di approfondi-
re alcune tematiche teologiche d’attuali-
ta. Il primo Colloquio, tenutosi quella
volta a Pamplona, ha avuto come oggetto
di studio il ruolo dei laici nella Chiesa,
tema proposto per il Sinodo dei Vescovi
che si tenne 1’anno seguente. Mediante la
pubblicazione delle riflessioni emerse
durante I’incontro si & voluto cosi contri-
buire al dibattito sinodale. Nel caso spe-
cifico, poi, alcuni partecipanti al Collo-
quio (Mons. A. Scola, J.L. Illanes e Mons.
Corecco) furono pure invitati dal Papa
come esperti al Sinodo. Un altro tema d’at-
tualita trattato in un altro di quei Colloqui
fu «la donnay. Fu pure 1’ultimo a cui par-
tecipo il teologo Hans Urs von Balthasar,
poche settimane prima della sua morte.
Anche il piu recente Sinodo sulla forma-



138 CRONACA DELLA FACOLTA

zione sacerdotale venne preparato con un
Colloquio sul medesimo tema.

Dopo la fondazione dell’Istituto
Accademico di Teologia di Lugano i
membri del Colloquio hanno deciso di
lasciare all’Istituto il compito dell’orga-
nizzazione. I temi dei colloqui verranno
quindi scelti considerando anche le esi-
genze dell’Istituto. Tenendo presente I’in-
teresse coltivato in esso per il dialogo
ecumenico, & logico che quest’ultimo co-
stituird un tema ricorrente. Altre zone
tematiche che verranno periodicamente
svolte in tali colloqui faranno riferimento
a due dei principali teologi del nostro se-
colo: Hans Urs von Balthasar e Henri de
Lubac. Nell’Istituto verra infatti dedicata
una particolare attenzione all’opera di en-
trambi i teologi con la creazione di Catte-
dre e specifici Centri di ricerca.

«Ecumenismo e missione», diceva-
mo, fu il tema del settimo Colloquio di
teologia. Lattenzione dei partecipanti fu
rivolta alle seguenti aree geografiche: la
Russia (della cui situazione ha riferito il
Padre Antoine Elens, direttore del Centro
di studi russi di Meudon), I’ America La-
tina (di cui parlo il prof. Antonio Aranda,
dell’ Ateneo Romano della Santa Croce,
evidenziando il rapporto con le sette) e
I’ Africa (della quale riferi il padre L. Boka
S.I., proveniente dallo Zaire, e professo-
re a termine all’Istituto Accademico di
Teologia di Lugano). I dibattiti furono
aperti da Mons. Eleuterio Fortino, sotto-
segretario del Pontificio Consiglio per
I’unita dei cristiani. Nella sua esposizio-
ne Mons. Fortino ha osservato che nei di-
versi documenti finali, elaborati dalle
commissioni interconfessionali, emergo-
no delle notevoli convergenze che alcuni
decenni orsono sarebbero state

impensabili. «Il problema & oggi quello
di far accettare le conclusioni di tali do-
cumenti dalle rispettive chiese».

Un ottimismo, quello che traspari-
va dagli interventi del sottosegretario ro-
mano, temperato perd da una constatazio-
ne che non puo non far riflettere. Supera-
to lo stadio delle convergenze ritrovate,
tocca ora alle divergenze, ha concluso
Fortino: «Si entra nel campo delle Verita
rivelate e quindi il dialogo, in questo sen-
so, si fara sempre piu difficilex.

CONVEGNO DI STUDIO SU
AIDS E MORALE

1125 e 26 settembre 1993 si & svol-
to nella sede dell’Istituto un incontro tra
professori di teologia morale e operatori
pastorali, impegnati nell’assistenza dei
tossicodipendenti e dei sieropositivi, per
studiare le nuove questioni morali che
pone la diffusione dell’ AIDS.

Promotore dell’incontro & stato
I’Istituto Accademico di Teologia di
Lugano (rappresentato dai professori Lino
Ciccone ed Ernesto Volonté) in collabo-
razione con il Centro di bioetica della Fa-
colta di Medicina dell’Universita Cattoli-
ca del Sacro Cuore con sede a Roma (rap-
presentata dal prof. Antonio Spagnolo) e
con il generoso sostegno dell’ Associazio-
ne «AIDS - Informazione svizzeray (rap-
presentata dal dr. Giovanni Fantacci, me-
dico d’ospedale a Zurigo).

Ecco alcuni dei problemi concreti
discussi nel convegno.

I. Problemi che si pongono ai
Sieropositivi:



1. Quando insorge I’obbligo mora-
le di accertare con indagini cliniche ade-
guate se si ¢ 0 no contratta I’infezione da
HIV?

2. Una volta accertata la condizio-
ne di sieropositivo, in quali circostanze, a
quali condizioni e a chi la persona & ob-
bligata in coscienza a manifestarla?

3. Quale valore vincolante per la
coscienza hanno le norme stabilite dalla
competente autorita sanitaria per i
sieropositivi?

4. In persone non sposate e deside-
rose di sposarsi, il diritto a contrarre ma-
trimonio permane in tutta la sua portata,
oppure ¢ soggetto a limiti, e quali?

5. Nella coppia sposata, la condi-
zione di sieropositivita di uno o di entram-
bi i coniugi pone esigenze etiche partico-
lari nel comportamento sessuale di cop-
pia, e quali?

6. La stessa coppia puo legittima-
mente aspirare alla generazione di figli o
ad adottarli?

II. Problemi che si pongono verso i
Sieropositivi:

1. Quali impegni, da parte della
societd, devono essere ritenuti prioritari
nei confronti dei sieropositivi nella situa-
zione attuale?

2. Superando i confini del campo
dei sieropositivi, a quali criteri deve ispi-
rarsi, e a quali esigenze deve rispondere
la prevenzione per essere autentica ed ef-
ficace?

3. Come valutare, dal punto di vi-
sta morale, una prevenzione, sia primaria
che secondaria, imperniata sul cosiddetto
“sesso sicuro”, e che percio promuove la
diffusione massiccia di preservativi? Op-
pure, per i tossicodipendenti, come valu-

ARTURO CATIANEO 139

tare moralmente una prevenzione
imperniata sulla “riduzione del danno”, e
che percio promuove la distribuzione gra-
tuita di siringhe sterili monouso e
autobloccanti?

4. Come valutare, dal punto di vi-
sta morale, proposte di screening obbli-
gatori per tutte le persone appartenenti ad
una data categoria, o impegnate in deter-
minate forme di attivita lavorativa?

5. Come aiutare le persone
sieropositive, in un percorso educativo, a
porsi responsabilmente problemi di carat-
tere religioso ed etico?

6. Quali condizioni garantire ai
malati di AIDS per affrontare positiva-
mente la sofferenza e la morte?

Per i teologi si trattava di illumi-
narsi sulle situazioni e problemi concreti,
per gli operatori pastorali di comprende-
re meglio la dottrina morale; per gli uni e
gli altri di applicare i principi morali alle
realta psicologiche e sociali dei tossico-
dipendenti e dei sieropositivi per trovare
in ogni caso la soluzione piu giusta ed
adeguata. In conclusione i partecipanti
decisero di ritrovarsi nel 1995 per conti-
nuare ad approfondire lo studio di tali
questioni.

I SECONDO «DIES ACADEMICUS»
E L’ELEVAZIONE DELL’ISTITUTO A
RANGO DI FAcoLTA

I1 3 dicembre 1993 si ¢ svolto al
Palazzo dei Congressi di Lugano il secon-
do «dies academicus» la cui nota domi-
nante fu il graditissimo annuncio dell’ele-
vazione dell’Istituto al rango di Facolta.



140 CRONACA DELLA FACOLTA

Per primo prese la parola Mons.
Corecco che si rivolse al pubblico con le
seguenti parole:

«Mi sia consentito aprire questo
indirizzo di saluto inaugurale del secon-
do Dies Academicus con una comunica-
zione ufficiale che, da sola, basta ad ono-
rare la nostra giornata celebrativa.

Con decreto della Congregazione
per ’Educazione Cattolica del 20 novem-
bre 1993, la Santa Sede ha concesso al-
I’Istituto di Lugano il diritto di rilasciare
il dottorato in Sacra Teologia, elevandolo
al contempo al rango accademico di Fa-
colta di Teologia.

Giunge in tal modo a compimento
il nostro itinerario accademico nell’am-
bito delle strutture universitarie operanti
a livello di Chiesa universale.

Esprimendo pubblicamente la mia
gratitudine e quella del corpo insegnante
e studentesco alla Congregazione per
I’Educazione Cattolica e al Santo Padre
Giovanni Paolo II, per averci concesso
questo ambito diritto, che erige I’Istituto
in Facolta, vale a dire in una entita base
di ricerca e insegnamento su cui tradizio-
nalmente si fonda 1’universita, permette-
temi di fare una breve riflessione sulla
natura e la funzione dell’universita stes-
sa».

Le riflessioni di Mons. Corecco che
fecero seguito vengono pubblicate in un
altro articolo di questa rivista.

Invitato d’onore del «dies acade-
micus» fu il Cardinale Franciszek Machar-
ski, arcivescovo di Cracovia e membro del
Consiglio superiore della Facolta. Nella
concelebrazione che ha presieduto nella
cattedrale luganese pronuncio 1’omelia
nella quale, fra I’altro, affermo:

«E’ cosa piu che giusta, per il nuo-
vo anno accademico, non soltanto chie-
dere a Dio lo splendore della verita per i
professori e per gli studenti, ma anche
stendere, nell’Eucaristia, la mano verso
Cristo, veramente presente in essa. Lui,
Cristo, ¢ la pietra angolare dell’ Accade-
mia. Proprio Lui apre la via per lo Spirito
Santo, lo Spirito della Verita, Luce dei
nostri cuori e Consolatore. Questa strada
¢ stata aperta dalla croce e risurrezione di
Cristo. Quella pietra angolare per costru-
ire la storia che fu gettata via dagli uomi-
ni (cfr. 1 Pt 2,4) noi oggi I’accettiamo nella
fede. E in tale mistero della fede 1a poten-
za e la sapienza della Croce diventa fonte
della Vita e della Verita per tutti i veri
adoratori di Dio (cfr. Gv 4,23).

Non si puo intraprendere la fatica
dello studio e della ricerca teologica sen-
za avere incessantemente in sé - e nella
comunita - il ricordo di Cristo, del miste-
ro della Sua nascita, morte e risurrezione,
della Sua presenza e della Sua venuta! Cio
vale per ogni cristiano, chiunque egli sia
e qualsiasi cosa fara nella vita, ma di tutto
cio deve essere consapevole specialmen-
te colui che vuole essere degno del nome
di teologoy.

Alcune notizie sulla Facolta ven-
nero date dal Rettore P. Georges
Chantraine. Egli informo, fra I’altro, che
«agli otto professori stabili finora pre-
senti nella Facolta vi si sono aggiunti due
professori di teologia dogmatica: la si-
gnora Karin Heller, di Parigi e don
Manfred Hauke, della diocesi di
Paderborn. La prima & di nazionalita
francese e di origine austriaca; il secon-
do ¢ tedesco. In tal modo il nostro corpo
di insegnanti si € ulteriormente



internazionalizzato e potenziato. Accanto
ai dieci professori stabili abbiamo 18 pro-
fessori a termine che insegnano durante
uno o due semestri e cinque professori
invitati».

Linternazionalita della Facolta di
Teologia di Lugano fu anche messa in
evidenza da G. Sanfilippo, che parlo come
rappresentante degli studenti. Egli segna-
16 che, con 1’aumento del 50% del nume-
ro degli studenti (quelli regolari sono ora
62), la varieta di provenienza ¢ passata da
13 a 18 nazionalita di quattro continenti,
e prosegui: «Al sacerdote asiatico siro-
ortodosso proveniente dalla Turchia si ag-
giungeranno presto due filippini; i quat-
tro togolesi africani che vivacizzano cosi
bene le nostre liturgie sono da quest’anno
accompagnati da due zambesi. All’alle-
gria sudamericana dei cileni, dei brasilia-
ni e dei colombiani si € unita adesso quel-
la di due venezuelani. Due giovani ragaz-
ze bulgare cattoliche, un polacco e tre ru-
meni greco-cattolici, fra cui un prete or-
dinato nella clandestinita, hanno raggiunto
il sacerdote ortodosso rumeno e i due po-
lacchi gia presenti lo scorso anno. Si &
inoltre iscritto per il secondo semestre un
russo diplomato all’Universita di Mosca.
Cosi nel secondo anno della sua attivita
la nostra Facolta puo attuare piu efficace-
mente il suo orientamento verso I’Est eu-
ropeo, che ¢ uno dei motivi della sua esi-
stenza.

A questi sessantadue studenti, la
meta dei quali sono svizzeri e italiani, si
debbono aggiungere un centinaio di stu-
denti uditori ticinesi, che seguono uno o
pitl corsi, per un totale di 162 iscritti.

Ben al di la, comunque, del solo
fatto linguistico, questa pluralitd comporta

ARTURO CATIANEO 141

piu in generale una compresenza di cul-
ture molto importante e significativa, con
tutta la complessita e la profondita del
senso che tale termine implica. Ogni mat-
tina in via Nassa 66, dove si svolgono i
corsi, si ritrovano mentalita e personalita
plasmate da sviluppi storico-sociali dif-
ferenti, da spiritualita le piu varie, alimen-
tate da sensibilita e tradizioni liturgiche
particolari quali la Bizantina, I’ Ambrosia-
na, la Romana che ci permettono cosi di
vivere e di rispecchiare localmente, nel
Ticino, la cattolicita, cio¢ 1’unita univer-
sale nella diversita.

Con tutto cio si realizza anche il
convivere cordiale di confessioni cristia-
ne sorelle che costituisce per noi un au-
tentico aiuto e uno stimolo all’apertura
verso 1 fratelli separati, una formazione
ecumenica pratica basata non soltanto su
incontri occasionali bensi sulla quotidia-
na conoscenza dell’identita altrui.

Lincontro e la collaborazione con
i nostri professori poi, i quali provengono
da varie Universita e Facoltad europee:
Friburgo, Bruxelles, Augsburg, Pamplona,
Roma, Parigi, Cracovia, Monaco di Ba-
viera, caratterizzate da differenti metodi
e accenti teologici, stimola lo scambio cul-
turale favorendo lo sviluppo di una men-
talita internazionale che fa tesoro anche
delle esperienze altrui».

1l «dies academicusy si concluse
con la conferenza di Yuri Afanasiev, Ret-
tore dell’Universita di Scienze Umane di
Russia, il quale fece una approfondita
analisi critica sulla difficile e spesso con-
flittuale situazione interna della Russia.
Si soffermo ad esaminare i molteplici
aspetti e fattori che rendono cosi lento e
difficoltoso il “processo” di liberazione



142 CRONACA DELLA FACOLTA

in atto in quel Paese. Tali fattori sono stret-
tamente legati all’attuale situazione so-
cio-politico-militare interna la quale, per
la sua complessita, rende difficile «rom-
pere il cerchio vizioso». Tuttavia - ha ri-
badito I’oratore - «un certo ottimismo mo-
derato ci permette di dire che la Russia
tende all’Europa». La cosa piu importan-
te - ha aggiunto - «¢& che il mondo occi-
dentale capisca cosa avviene nella Rus-
sia, quali sono i suoi problemi e le sue
difficolta.

Dopo la conferenza venne firmato
un accordo di scambi culturali tra I"Uni-
versita Russa di Scienze Umane e la Fa-
colta di Teologia di Lugano.

VIII CoLLOQUIO INTERNAZIONALE
DI TEOLOGIA SUL TEMA:
«LLA CRISTOLOGIA DI
HANs Urs voN BALTHASARY

Dal 2 al 4 giugno 1994 si svolse
nella sede della Facolta I’ ottavo Colloquio
Internazionale di Teologia di Lugano. Il
tema - «la cristologia di Hans Urs von
Balthasar» - venne cosi precisato dal Ret-
tore della Facolta, P. Georges Chantraine,
nella sua introduzione al Colloquio:

«LCexposé entier de la christologie
(comprenant aussi la sotériologie) se
trouve dans les trois volets de la trilogie
du Pere Balthasar. Il y a une christologie
esthétique, une autre dramatique et une
derniére théologique.

11 est essentiel & cette christologie:
1) de demeurer intérieure au Credo et dés
lors de garder ses liens avec la
dogmatique entiére et 2) d’étre
considérée sous le triple aspect du Beau,

du Bon et du Vrai, comme figure centra-
le de la Révélation, comme acteur de la
Rédemption, comme Parole révélant la
Vérité de Dieu dans 1’Esprit. Ces trois
aspects ne sont pas déterminés par un
point de vue que [’esprit humain
prendrait sur une chose, mais par les
transcendantaux de 1’étre. Le Christ est
deés lors considéré (contemplé) selon la
beauté, la bonté et la vérité, selon qu’il
apparait, qu’il se donne et qu’il se dit,
c’est-a-dire selon qu’il est le Logos de
Dieu incarné. Et ces trois “qualités” sont
intérieures 1’une a [’autre, elles
conduisent de I’une a ’autre, formant
selon leur enchainement et leur intériorité
réciproque la christologie élaborée par
notre auteur. On affaiblirait ou fausserait
deés lors la christologie de notre auteur si
on se contentait d’aligner certaines
propositions sans tenir compte du volet
de la trilogie dans lequel elles se trouvent.
On en aurait une connaissance
fragmentaire ou partielle. Tel est le
présupposé de ce Colloque. Voila ce que
nous devons vérifier.

11 colloquio si ¢ quindi svolto sulla
base delle seguenti relazioni: Christologie
dans La Gloire et La Croix de H.U. von
Balthasar (G. Chantraine S.J. / G. Mar-
chesi); Christologie de H.U. von Balthasar
dans la Dramatique divine (J. O’Donnel
S.J. / G. De Schrijer S.J.); Christologie
dans la Théologie de H.U. von Balthasar
(A. Strukelj / M. Serretti); Christologie
trinitaire (M. J6hri, ofin cap); Christologie
dans la Trilogie (K. Wallner / M.
Lochbrunner); Considérations sur
I’anthropologie implicite dans la
Christologie de H.U. von Balthasar (A.
Ruiz-Retegui).



CONGRESSO INTERNAZIONALE
SUL TEMA:
«LA FAMIGLIA ALLE SOGLIE
pEL 111 MILLENNIO»

Dal 21 al 24 settembre 1994 si ¢
svolto al Palazzo dei Congressi di Lugano
un simposio organizzato dalla Facolta di
Teologia di Lugano in collaborazione con
I’Unione Internazionale dei giuristi cat-
tolici. Una trentina di giuristi, teologi,
economisti e uomini della politica affron-
tarono come relatori il complesso tema
della famiglia nei suoi molteplici aspetti.
Il programma permise una notevole
penetrazione nel vasto orizzonte del di-
battito e una chiara percezione dell’effet-
tiva portata dei contenuti attualmente pit
discussi.

Tra gli interventi ricordiamo quelli
del Prof. Sergio Cotta sui principi etico-
giuridici, di P. Albert Chapelle S.J. sul
pensiero moderno in merito alla famiglia,
di P. Lino Ciccone - Professore alla Fa-
colta - sui problemi bioetici, del Prof. don
Antonio Ruiz-Retegui su aspetti di antro-
pologia teologica e del Prof. Francesco
d’Agostino sulle questioni giuridiche sol-
levate dalla procreazione artificiale e dal-
le manipolazioni genetiche.

Un dato emerse in modo
inequivocabile: la famiglia si pone come
sfida reale a tutta la societa. In questo vi-
tale crocevia si collocano i temi fonda-
mentali per 1’autentica identita della per-
sona umana e della coppia: a quale desti-
no la persona & chiamata? Qual & la vera e
specifica identita dell’uomo e della don-
na? Lalterita, cosi evidente nel contesto
familiare, ¢ un impedimento o una ine-
sauribile ricchezza di comunione? Il fi-
glio nel contesto familiare & un dono da

ARTURO CATTANEO 143

accogliere, o strumento da usare per nuo-
Vi e sopraggiunti progetti imposti dalla
societa? E lo Stato come si dovra porre
nei confronti della famiglia, prima e
insostituibile cellula della societa? Ecco
le principali questioni dibattute nel Con-
gresso.

Vennero inoltre prese in esame an-
che le varie legislazioni europee, come
espressioni di raggiunti e codificati traguar-
di legislativi, quasi per ricercare la migliore
formulazione dei valori acquisiti lungo la
secolare tradizione europea e le norme che
hanno codificato tali valori, rendendoli
normativi e vincolanti per tutti.

E’ prevista, in breve, la pubblica-
zione degli Atti del Congresso.

Altre notizie dalla Facolta

(GIORNATE DI STUDIO
PER I VESCOVI DELLA CSI

Dal 2 al 25 novembre 1992 si sono
svolte nella sede della Facolta delle gior-
nate di studio per i vescovi cattolici di
rito latino della Comunita degli Stati in-
dipendenti (ex URSS), recentemente no-
minati dal Papa. Si tratta di Mons. T.
Kondrusiewicz, arcivescovo di Mosca,
Mons. I. Werth, vescovo di Novosibirsk,
in Siberia, che con i suoi dodici milioni
di chilometri quadrati ¢ la piti grande dio-
cesi del mondo, Mons. K. Swijatek,
metropolita di Minsk (Bielorussia), che
ha conosciuto il lager sotto la sferza di
Stalin nel 1944, Mons. A. Kaskevic, ve-
scovo di Grodno (Bielorussia) e Mons.



144 CRONACA DELLA FACOLTA

J.P. Lenga, vescovo di Karaganda
(Kazakistan). Vennero accompagnati nel
viaggio da padre Romano Scalfi, diret-
tore del Centro Russia Cristiana di
Seriate e da padre André Sterpin, del
Centre d’Etudes Russes di Parigi.

I temi dei colloqui, che i vescovi
tennero con alcuni dei professori della
Facolta, versarono sull’organizzazione
amministrativa della diocesi, sulla proce-
dura per le cause di nullita matrimoniale,
sulla natura e I’esercizio del ministero
episcopale e sul rapporto Divina Rivela-
zione-Sacra Scrittura-Magistero.

Al termine delle giornate di studio,
e prima di partire per Roma dove era pre-
visto un incontro con il Papa e diversi rap-
presentanti dei dicasteri della Curia Ro-
mana, ci fu una conferenza stampa. Ecco
alcune delle domande e le rispettive ri-
sposte:

Come la fede ha potuto essere tra-
smessa anche in mancanza di clero e mai-
grado la repressione del regime sovieti-
co?

Mons. Werth: «La gente viveva in
comunita molto compatte e solidali. Pos-
so parlare per esperienza diretta di
Karaganda, la citta del Kazakistan dove
sono nato e dove ora c’¢ la cattedra
vescovile appunto del Kazakistan. Non
avevamo sacerdoti, perd una volta all’an-
no, per iniziativa di semplici laici, si fa-
ceva ad esempio una processione fino al
cimitero in quello che chiamavamo “il
giorno della preghiera”. La fede si tra-
smetteva in famiglia, le famiglie erano
molto religiose, pregavano insieme, face-
vano come delle chiese domestiche. Si or-
ganizzavano dei momenti di preghiera co-
mune che erano come delle specie di li-
turgie, pur senza sacerdoti. Quando un

credente consentiva che la sua casa diven-
tasse sede di incontri di preghiera, é chia-
ro che si esponeva a dei rischi personali.
Eppure non sono mai mancate persone che
hanno offerto le loro case per tali incon-
tri. In sostanza la fede si € conservata nel-
le famiglie e grazie alle famiglie. Cio era
tanto piu facile in famiglie numerose come
ad esempio la mia, dove eravamo undici
figli. Per esempio, in casa mia noi bambi-
ni giocavamo a fare la messa, benché non
ne avessimo mai potuta vedere una vera;
ma anche cosi di fatto si trasmetteva una
tradizione, era una sorta di catechismo.
Sebbene non avessi mai incontrato un pre-
te né visto una chiesa in funzione, mia
madre mi aveva tanto raccontato della
Chiesa e delle Scritture che quando poi
entrai in seminario mi accorsi di essere
uno di quelli che ne sapeva di pit».

A sua volta Mons. Lenga racconto:
«lo sono nato in una famiglia cattolica in
un luogo dove non c’era alcun prete né
chiesa, ma solo una cappellina al cimite-
ro. Prima del servizio militare avevo pero
ricevuto la cresima, ma senza una grande
preparazione. Il vescovo che allora mi cre-
simo si ricorda ancora di avermi un po’
rimproverato, prima della cresima, perché,
dalle risposte che avevo dato alle sue do-
mande, era risultato che non avevo una
grande preparazione. D’altra parte non
avrei neanche saputo a chi rivolgermi per
prepararmi un po’ meglio. Perd non mi
ero dimenticato di tale richiamo, e duran-
te il servizio militare avevo cercato di es-
sere molto assiduo nella preghiera quoti-
diana, come il Padre Nostro e I’ Ave Ma-
ria. Dopo il servizio militare sono tornato
a casa ed ho trovato che un prete c’era. I
miei genitori mi suggerivano di frequen-



tare la chiesa, ma io non seguivo molto
questi loro suggerimenti anche perché i
miei amici non avevano interessi del ge-
nere. Poi ho fatto amicizia con una ragaz-
za che invece voleva che andassi in chie-
sa, € 10 cominciai ad andarci per farle pia-
cere. E poi ¢ andato a finire che ho lascia-
to la ragazza e sono andato in seminario».

’Aruto ALLA CHIESA
NEL KAZAKISTAN

La Facolta di Teologia di Lugano,
fedele al suo impegno nell’aiuto ai no-
stri fratelli dell’est europeo, ha accettato
di mandare uno dei suoi professori - don
Pierre Dumoulin, ottimo conoscitore del
russo - nel Kazakistan. Il suo primo im-
pegno fu di impartire un corso - della du-
rata di un mese - per insegnanti di Storia
delle religioni. Quel suo soggiorno gli
permise di prendere coscienza di un ur-
gente problema della Chiesa nel
Kazakistan: la grande difficolta di for-
mare nuovi sacerdoti. La Facolta di
Lugano ha quindi accettato di mandarlo
0gni anno per organizzare e dirigere un
corso di formazione di tre mesi per i gio-
vani che vorrebbero diventare sacerdoti.
Il 27 marzo 1994 si ¢ cosi aperto a
Karaganda nel Kazakistan, in Asia cen-
trale, un pre-seminario cattolico. Per I’oc-
casione il prof. Dumoulin pubblico sul
Giornale del Popolo un articolo di cui
riproduciamo una parte.

«Nel Kazakistan, la popolazione &
per piu di meta costituita da discendenti
dei deportati di Stalin: Solgenitsin era
imprigionato a 60 chilometri da
Karaganda! Su questo alto-piano sconfi-

ARTURO CATTANEO 145

nato dal clima terribile era quasi impos-
sibile sopravvivere e la religione cattoli-
ca non aveva il diritto di esprimersi. Il re-
gime comunista ha cercato, con tutti i
mezzi possibili, per decenni e decenni di
sradicare la fede. Ma i deportati hanno
tenuto ferma la speranza. Anche se molti
giovani non sanno piu che cosa significa
essere cattolico, la fede non & morta, e il
fuoco che covava sotto la cenere dell’atei-
smo rivela oggi la sua straordinaria po-
tenza: certe nonne insegnavano la fede ai
bambini, alcune famiglie si radunavano
in segreto per pregare e uomini coraggio-
si lavoravano di notte per costruire picco-
le cappelle. Parecchi sono stati arrestati e
sono morti di freddo e di fame in campi
di concentramento per la fede.

Alla fine degli anni 80, la
perestroika ha scombussolato il Kaza-
kistan e la liberta religiosa € stata ristabi-
lita. Le sette nord-americane sono subito
arrivate come avvoltoi, con proposte fi-
nanziarie allettanti. I cattolici, per conto
loro, hanno cominciato a rivelare la loro
presenza, ma i nostri fratelli hanno biso-
gno di gente formata, mancano i sacerdo-
ti: sono solo una trentina, spesso anziani,
per una diocesi grande come la Comunita
Europea! Anche da noi i sacerdoti sono
pochi ed ¢ difficile mandarne. Bisogna
dunque formarli sul posto, in Asia Cen-
trale, ma chi puo farlo?

La Facolta di Teologia, quale real-
ta internazionale e missionaria, ha accet-
tato di mandare uno dei suoi professori
ad aprire un corso di formazione di tre
mesi per 1 giovani che vogliono diventare
sacerdoti. Grazie agli aiuti ricevuti, la casa
€ comprata, un arredamento sommario e
una piccola biblioteca in russo sono stati
mandati con un autocarro. La domenica



146 CRONACA DELLA FACOLTA

delle Palme i primi otto candidati apriran-
no le porte della speranza per una giova-
ne Chiesa. Otto? Nessuno poteva imma-
ginare che sarebbero stati tanti sin dal pri-
mo anno di apertura, ma gli anziani de-
portati - che sono rimasti in pochi - sanno
bene che questa prima fioritura & stata in-
naffiata con il sangue dei martiri».

La collaborazione del prof.
Dumoulin - tuttora in corso - ha gia por-
tato come frutto 1’ingresso di 21 giovani
nel seminario della Russia e la venuta di
cinque studentesse del Kazakistan alla
Facolta di Teologia di Lugano, con lo sco-
po di tornare poi al loro paese quali inse-
gnanti di religione. Altre considerazioni
sull’argomento si trovano nell’articolo di
P. Dumoulin in questo numero della Ri-
vista.

LA CREAZIONE DELLA
CATTEDRA A. ROSMINI

Nel 1993 venne creata la Cattedra
Antonio Rosmini. Fondata da un
mecenate, questa Cattedra promuovera lo
studio delle opere di Rosmini, accogliera
ricercatori, offrira corsi e conferenze pub-
bliche per far conoscere il suo pensiero.

Questo sacerdote, fondatore di una
congregazione sacerdotale, fu uno dei po-
chi filosofi e teologi a confrontarsi criti-
camente con |’idealismo tedesco e a pro-
porre una risposta in chiave cattolica.
Limportanza di questa critica si compren-
de considerando che il profondo influsso
esercitato tuttora dall’idealismo sul pen-
siero occidentale costituisce una autenti-
ca sfida per la fede. Va inoltre ricordato
che Rosmini fu una figura importante nel

contesto culturale ed ecclesiale della Dio-
cesi di Lugano e del Cantone Ticino.

Titolare della Cattedra ¢ don
Azzolino Chiappini, professore di Teolo-
gia fondamentale e Rettore del Semina-
rio Diocesano San Carlo.

LA CREAZIONE DI UN CENTRO DI
STUDI E DI UN’ ASSOCIAZIONE
INTERNAZIONALE

Hans Urs voN BALTHASAR

La Facolta ha creato nel febbraio
1993 un Centro di studi su Hans Urs von
Balthasar. Egli ¢ senz’altro uno dei prin-
cipali teologi del nostro secolo come lo
testimonia la sua immensa produzione
teologica (ha elaborato una dogmatica
completamente originale), la sua opera di
traduttore e di editore degli scritti di
Adrienne von Speyr (60 volumi), il pre-
mio di teologia Paolo VI consegnatogli
da Giovanni Paolo 1I nel giugno 1984, il
premio Mozart che ricevette nel 1986 e la
sua nomina cardinalizia voluta da Giovan-
ni Paolo II.

Un teologo quindi che ben merita
di essere onorato e studiato grazie ad un
Centro di studi universitario. Avremo per-
cio a Lugano il primo Centro di studi a
lui dedicato. Per la nostra Confederazio-
ne sard un onore contribuire al sostegno
dello studio di uno dei suoi piu illustri
cittadini.

Lo scopo di questo Centro & quello
di promuovere lo studio e la conoscenza
dell’opera teologica del celebre teologo
svizzero. I mezzi previsti sono:

a) la costituzione di un fondo
bibliografico comprendente tutte le opere



di Balthasar nella lingua originale e nelle
traduzioni;

b) dei corsi e dei seminari su aspet-
ti diversi della sua teologia;

¢) dei colloqui internazionali.

Inoltre & prevista la creazione di una
Cattedra Hans Urs von Balthasar e
I’informatizzazione di tutta 1’opera di
Balthasar. A tale scopo la Facolta cerca
un collaboratore scientifico a meta tem-
po. Sono infine previste anche delle bor-
se di ricerca.

Un contributo importante alla co-
stituzione del suddetto Centro di studi ¢
stata la generosa donazione dell’opera
omnia da parte della «Johannes
Gemeinschaft», I'Istituto secolare fonda-
to nel 1945 da Balthasar. Essa compren-
de oltre un centinaio di volumi, saggi, ar-
ticoli e suoi scritti originali, frutto d’oltre

ARTURO CATTANEO 147

sessant’anni di studi e di ricerche. In se-
guito verranno acquisite altre sue opere,
edite e tradotte nelle varie lingue. Il che
costituira il nucleo centrale attorno al qua-
le si sviluppera progressivamente un cen-
tro di documentazione comprendente an-
che le opere e gli articoli sul grande teo-
logo svizzero.

Da ultimo ricordiamo che il 3 giu-
gno 1994 ¢ stata creata a Lugano I’ Asso-
ciazione Internazionale Hans Urs von
Balthasar. Essa intende promuovere lo stu-
dio della vita e del pensiero del teologo
svizzero, mettendo a disposizione i mez-
zi scientifici pit appropriati.

Arturo Cattaneo
Facolta di Teologia, Lugano



B




RTLU | (1996) 1, 149-152 149

Egli mirava alle cose lontane...*

Stanislaw Grygiel
Pontificio Istituto Giovanni Paolo II, Roma e
Facolta di Teologia, Lugano

Parlare della persona umana significa avventurarsi in una impresa affascinante
ed allo stesso tempo rischiosa. Infatti, non € possibile dare un nome all’essere che,
essendo amore delle cose lontane, con ogni gesto esprime il suo desiderio dell’impos-
sibile. Essendo una epifania della verita ineffabile, la persona umana si trova al di la
delle parole.

E’ gia passato un anno dalla morte del vescovo Eugenio Corecco. Eppure la sua
presenza mirante alle cose lontane si ¢ intensificata sicché oggi parlare di lui & ancora
piu difficile e rischioso. Sono molte le sue opere che lo rendono presente in cosi tanti
Paesi, non solo europei. Mi permetto di evocarne soltanto una, la Pontificia Facolta di
Teologia, la cui origine ¢ legata organicamente con la sofferenza, nella quale il vesco-
vo Eugenio conobbe Dio non solo, come avrebbe detto Giobbe, «per sentito dire»
(Gb 42, 5).

Per comprendere le cose e per salvarle, dobbiamo sempre ricondurle al loro
principio che si manifesta nei loro inizi. E’ nel principio che si rivela la verita di tutto
cio che nasce e si compie nel tempo.

Monsignor Eugenio concepi la Facolta all’inizio del suo servizio vescovile. Le
ha dato vita, pero, negli ultimi tre anni di questo servizio, quando, sostenendo le prove

* Questo articolo rappresenta la testimonianza del prof. S. Grygiel ad un anno dalla morte di Mons.
Eugenio Corecco, intervento effettuato in occasione del quarto Dies Academicus della Facolta di Teologia di
Lugano (16 marzo 1996).



150 IN MEMORIA DI Mons. EuceNio CoORECCO

di Giobbe che gli annunziavano I’avvento del Signore, entrava in quella dimensione
dell’esistenza nella quale si pud pensare soltanto sul serio. La nostra Facolta faceva i
suoi primi passi, quando il vescovo Eugenio, lanciando a Dio le domande-sfida, il
grande “perché?” di Giobbe, senza il quale il pensiero umano sara sempre e solo un
gioco intellettuale, maturava affinché la verita lo potesse abbracciare. Percio non si
potra comprendere questa Facolta mai fino in fondo senza guardarla alla luce che ema-
na dal saper soffrire del vescovo Fondatore. Questa luce svela gli elementi essenziali e
distintivi del lavoro per il quale la Facolta ¢ stata da lui eretta.

Permettetemi di citare un frammento del discorso del Padre Abate Lepori: «Il
14 febbraio, mentre sto accanto a lui dopo un lungo silenzio mi dice: “Non & possi-
bile morire cosi!”. “Cosi come?”, gli chiedo. Dopo un altro lungo silenzio: “E’ trop-
po facile; & troppo dolce. E’ come addormentarsi!”. E a piu riprese ripete: “E’ un
mistero!”. Poi, prima di celebrargli la messa in camera, gli chiedo per quale inten-
zione desidera che la celebri: “Per una buona morte!”, e per la prima volta lo vedo
piangere».

Queste lacrime del vescovo Eugenio, oltre ad essere lacrimae rerum, riflettono
I’inizio della medesima beatitudine che Giobbe aveva vissuto dopo aver intravvisto il
destino divino del proprio essere creato da Dio. In lacrimis rerum 1’'uomo diventa la
magna quaestio di Sant’ Agostino, quella domanda-sfida che, lanciata a Dio, costitui-
sce I’essenza stessa della filosofia. Ed ¢ anche in lacrimis rerum che 1’'uomo, raggiunto
dalla risposta divina, comincia a vivere quella difficile beatitudine senza la quale la
filosofia e la teologia saranno soltanto seminate di pula. Le lacrime del vescovo Euge-
nio continueranno ad illuminare il lavoro della Facolta, i cui statuti dicono che «lo
studio si deve coniugare con la preghiera» affinché i professori e gli studenti possano
capire meglio il mistero della persona di Cristo e quello della persona umana. Infatti, il
senso della vita ci raggiunge attraverso la morte.

Negli ultimi tre anni della sua vita, nel suo morire, il vescovo Eugenio divenne
un’epifania del destino divino della persona umana. Egli aderiva ad esso con la fede,
cercando il legame tra il dono dei dolori che lo consumavano e il dono della verita che
in essi lo colmava in modo sovrumano. La sua malattia divenne una cattedra su cui egli
saliva ogni giorno piu coraggiosamente per dire parole forti, sempre di piu aderenti
alla Parola. Su questa cattedra la sua esistenza veniva trasfigurata in una armonia tra la
sobrieta di fronte alle cose vicine, terrestri, e I’entusiasmo per le cose lontane, divine.
Questa armonia ¢ rimasta in noi come vi rimane un’opera sinfonica dopo che sia suo-
nata la sua nota finale. Cultima nota del canto armonioso, nota che ci permette di
godere pienamente 1’esistenza del vescovo Eugenio, ¢ stata eseguita dal popolo stesso
che spontaneamente intono il Credo nel momento in cui sul portone della cattedrale
comparve la bara con le spoglie del suo vescovo. La verita intera della persona umana,
e non solo umana, si rivela nella comunione con le altre persone.

Solo un sordo non sente questo canto. Solo un cieco non vede che gli ultimi tre
anni di prove sono stati i piti fruttuosi nella vita del vescovo Eugenio. La sordita e la
cecita, negando la comunione delle persone, minacciano di morte la societa, perché



StANISLAW GRYGIEL 151

quelli che guardano ma non vedono, ascoltano ma non sentono, non sanno chi essi
stessi siano. Essendo confusi, confondono gli altri.

Per il vescovo Eugenio, la Pontificia Facolta di Teologia rappresentava un punto
di partenza per il pellegrinare verso la verita e il bene senza i quali la vita dell’'uomo
cessa di essere umana, perché cessa di essere raggiunta dal divino. Nel disegno del
vescovo, il significato della Facolta sconfinava dal Ticino, sconfinava perfino dalla
Svizzera. Per lui la nascita della Facolta era ’inizio di un grande lavoro per il futuro
della Chiesa, cioé per il futuro dell’uomo.

La Facolta di Lugano vuole essere universitas professorum et studentium, cioe
una famiglia in cui i professori e gli studenti gia di quasi venti Paesi pellegrinano
insieme verso i luoghi sacri dove sgorgano il vero, il bene ¢ il bello. In essa, 1’'uno aiuta
"altro ad aprirsi alle realta originali e primordiali, alle realta lontane. Studiando, impa-
rano a vivere delle premesse e non delle conclusioni, cioé imparano ad esistere
creativamente. I professori educano gli studenti e gli studenti educano i professori. 1l
loro dialogo assomiglia al dialogo di Abramo e di suo figlio Isacco, che, salendo sul
monte nel paese Moria, laboriosamente cercavano insieme la veritd dell’'uomo. La
novita di questa verita li sorprendeva fino alla fine del loro pellegrinaggio. E’ sui pen-
dii di tali monti e in tali dialoghi che la cultura viene creata.

I Accademia di Lugano, salendo alle origini delle universita per affondare 1i le
proprie radici nel mistero dell’uomo in cui risplende il Mistero di Dio, introduce una
premessa originale nella vita intellettuale della cittd di Lugano, in quella della Svizze-
ra e anche degli altri Paesi. E’ naturale quindi che, come tutto ci6 che ¢ fuori moda, la
Pontificia Facolta di Lugano sorprenda molti e provochi un’opposizione. Se fosse di-
versamente, vorrebbe dire che il suo Fondatore 1’aveva disegnata nel modo in cui gli
stilisti disegnano i vestiti per una sola stagione.

Ci sono tante interferenze atmosferiche che ci impediscono di captare le onde
sulle quali viene trasmesso il messaggio della verita. Domina un concetto di liberta che
ammette come verita soltanto quelle che ciascuno attualmente produce per uso priva-
to. La liberta cosi intesa esclude la categoria del dono come negazione della dignita
della persona umana.

La Facolta di Lugano, fondando il suo lavoro didattico-educativo proprio sul
saper ricevere e donare, rischia di avere una vita non facile. Nella societa di oggi, il
dono & stato dimenticato. Non ¢’¢ allora da meravigliarsi che anche le universita, non
essendo pit luogo di relazioni personali tra professori e studenti, cessano di essere cio
che erano all’inizio. Di conseguenza, le universita non sanno cosa dovrebbero essere.
I maestri vi sono stati sostituiti dai tecnici. I tecnici sanno fare molte cose ma le fanno
insipientemente. I professori non educano gli studenti perché essi stessi non sono edu-
cati. Ridotti a prodotti, anch’essi riducono gli studenti a prodotti, talvolta molto intel-
ligenti, che sapendo produrre con precisione non sanno perd lavorare creativamente,
perché non sono in grado di mirare al sovrumano che non & da produrre. Le universita,
staccando il vero dal bene e il bene dal vero, diventano luoghi della ragione distrutta e
della volonta deviata. I professori e gli studenti, privi dell’ambizione di essere rag-



152 IN MEMORIA DI Mons. EuceNio CoORECCO

giunti dalla verita e di fare disinteressatamente un po’ di bene per gli altri, vengono
devastati dalla solitudine e dalla competizione morbosa. Cosi devastati, fanno cadere
la societa nella spensieratezza tanto pill pericolosa quanto piu razionalisticamente e
scientificamente fondata sul nulla.

La vita spirituale, prima di spegnersi nella societa, muore in sacerdotio, in regno
et in studio, cioé nei sacerdoti, nei governanti e negli intellettuali. La religione ¢ la
cultura, separate dalla vita spirituale, vengono automaticamente politicizzate. L'andi-
rivieni dei politici domina quell’andirivieni al quale i sacerdoti riducono il loro
sacerdotium e gli intellettuali il loro studium. Nella societa il cui ordine ¢ basato piu
sul principio plus vis quam ratio che non su quello plus ratio quam vis, sacerdotium e
studium non hanno la forza per dire «no!» al cattivo regnum. Il risanamento della
societa inizia laddove essa ha cominciato a corrompersi. Esso inizia negli uomini che
mirano in modo generoso alle cose lontane. Uno di loro era il vescovo Eugenio.



RIVISTA

REVUE
THEOLOGIQUE
de Lugano

Lugano
THEOLOGICAL
REVIEW

semestrale in lingua italiana, francese e inglese

TEOLOGICA
di Lugano

Anno [ 1996 numero 2

FACOLTA DI TEOLOGIA DI LUGANO

Via Nassa 66, CH-6900 Lugano
Tel. (+4191)-923 74 75 Fax (+4191) - 923 74 76







SOMMARIO

EBITORIALE o i e e 157

ARTICOLI SCIENTIFICI

A.VanNsHOYE S.J., Discussioni sulla Nuova Alleanza... 163
S. PinckaEgrs O.P., Les anges, garants de l'expérience
spirituelle selon saint Thomas d'Aquin........................... 179
W.E. May, Veritatis Splendor and Natural Law: from
First Principles to Moral Absolutes ... 193
V. Possenti, Razionalita e interiorita: luoghi della
PEESONA- = e 247,

STATUS QUAESTIONIS

P. DuMoULIN, Le livre de la Sagesse a la charniere des
deux Testaments. L'actualite du midrash de Sg 11-19 227
M. HAUKE, 1l sacerdozio femminile nel recente dibat-

tito febloviet = s e e R e 257

Vit4 pELLA CHIESA NEL MONDO
C. LusicH, Una spiritualita comunitaria ...................... 283
A.-M. JERUMANIS, La vie de I'Eglise en Lettonie ... 293

CRONACA DELLA FACOLTA - DOCUMENTAZIONE
J. DE LAROSIERE, La transition des pays de l'Est vers
l'économie de marché: un défi pour la BERD.......... 305






RTLU | (1996) 2, 157-162 157

Editoriale

1. Ci sembra doveroso iniziare questa nostra “seconda navigazione” con una
parola di ringraziamento ai nostri cari lettori. Nel dare alla stampa il primo numero
eravamo ben consapevoli del rischio di una tale avventura. Una Rivista in piu, tra tan-
te e di lunga tradizione, potrebbe essere ignorata. Grazie a Dio I’accoglienza del primo
numero della Rivista Teologica di Lugano ha superato di gran lunga le nostre attese.
Gli scambi con riviste simili alla nostra e il numero delle sottoscrizioni raggiunto ri-
sultano abbastanza confortanti. Ci incoraggia vedere la nostra neonata pubblicazione
parificata nello scambio con le riviste di teologia di lunga vita e consolidata fama. Sia-
mo molto grati della generosita di questa accoglienza. Le lettere ricevute parlano ben
chiaro della fiducia dei lettori. Nei suoi primi passi il bambino ha bisogno della mano
e del sorriso materno. La generosa accoglienza della Rivista nei circoli di studio di ca-
rattere internazionale ¢ per noi una spinta a proseguire nel cammino del progetto ini-
ziale. Abbiamo comprovato la verita del proverbio romano: Audaces fortuna iuvat! In
verita I’audacia evangelica era una delle doti del nostro fondatore Mons. E. Corecco,
un certo carisma personale che egli tramanda alla sua istituzione. Il nome cristiano
della fortuna ¢ la provvidenza divina. Dio dispone lo svolgimento della realta in modo
conforme al suo piano che nulla trascura ma, poiché € buono, vuole la cooperazione
delle creature nell’esecuzione dei suoi disegni, innanzitutto delle creature razionali.
Anche nella storia della salvezza, essendo onnipotente, chiede ed esige la cooperazio-
ne dei ministri. La fiducia nella provvidenza ¢ la radice dell’audacia cristiana, capace
di superare il timore quando siamo consapevoli che I’opera intrapresa ¢ al di sopra
delle nostre forze. I primi passi sono sempre i pit difficili. Iniziato il moto, per una
certa inerzia, il mobile prosegue la corsa e vires adquirit eundo. Soddisfatti per aver
superato il primo scoglio, il nostro animo ci spinge in avanti allo scopo di tentar di
fare ogni numero della Rivista con la stessa cura e passione come se fosse il primo.



158 Ruivista TeoLocicA DI Lucano

2. Ci domandiamo come proseguire nel nostro tempo la ricerca autentica della
teologia. Il ritorno su di sé, una vera riflessione, ¢ tipica dello spirito al quale appar-
tiene la presenza di sé a sé. La teologia s’interroga sul mistero di Dio, e non puo pre-
scindere lungo la storia dal ritorno sulla propria natura. Il suo processo € simile allo
sviluppo dei viventi, che cresce soltanto nella misura in cui porta a compimento le
virtualita contenute nel seme. La teologia attuale si nutre della spinta di rinnovamen-
to e di ritorno alle origini data dal Vaticano II. Questo singolare sapere consiste nella
ricerca inesauribile del mistero di Dio, il quale ha voluto rivelarsi all’uomo, e lo ha
fatto in modo preciso lungo la storia in tanti modi, in modo speciale nella Sacra Scrit-
tura. Percio il Concilio invita il teologo ad attingere acqua da questa fonte: «La Sacra
Scrittura deve essere come 1’anima di tutta la teologia» (OT, 16). 1l teologo, chiamato
a parlare e a non tacere su Dio, deve attenersi a quanto di Dio si dice nella Scrittura.
San Tommaso lo ricordava a se stesso e ai teologi del suo tempo: «De Deo dicere non
debemus quod in Sacra Scriptura non invenitur, vel per verba, vel per sensum» (ST, I,
q. 36, art. 2, ad 1). La parola umana del teologo cerca I’intelligenza della parola di
Dio, intellectus fidei. Una parola non facile, una parola che non si esaurisce mai. Dio
ha parlato in molti modi, ma ha detto tutto in una sola parola che ¢ il Figlio (Eb 1, 1-
2). 11 teologo Sant'Ilario si proponeva di fare il suo mestiere in modo cosi perfetto che
il suo linguaggio, anche quello dei gesti, parlasse soltanto di Dio (De Trin. 1, 37, PL,
10,48 D). Ogni cristiano ¢ chiamato alla conoscenza di Dio. Vi € una teologia in certo
modo connaturale al cristiano. «Fare teologia - afferma con audacia Giovanni Paolo
I - ¢ un compito che spetta al credente in quanto credente, un compito suscitato in
modo vitale e in ogni instante sostenuto dalla fede» (Discorso del 1.XI. 1982,
Salamanca). Per sua natura la fede fa appello all’intelligenza umana. Ogni uomo ¢ in-
telligente e percio, sia colto o meno, & chiamato a una certa intuizione del mistero di
Dio. Ha origine in questa sorgente la teologia spontanea del popolo dei credenti. Tut-
ti i credenti siamo chiamati, come dice Pietro (/ Pt 3,15), a rendere conto della spe-
ranza che € in noi. Su questa base procede la teologia scientifica, riflessa, che adope-
ra 1 metodi scientifici allo scopo di raggiungere I’intelligenza piu profonda della stes-
sa fede. La teologia raggiunge la conoscenza che Dio ha di se stesso e ha voluto co-
municare agli uomini. Nella sua origine la Scrittura ¢ parola vivente di Dio, pronun-
ziata per essere udita e comunicata, poi scritta per essere letta e udita nella comunita e
nutrire le menti e 1 cuori. La parola di Dio ¢ la luce per il sentiero umano. La teologia
si mette al servizio della fede, della verita su Dio, e vive immersa nell’orizzonte della
tradizione e dell’intelligenza del mistero. Questi sono i due poli del “mestiere™ del te-
ologo: da un lato la Tradizione vivente nella quale ha origine la stessa Scrittura, dal-
1’altro I’intelletto delle parole e delle opere di Dio. Tradizione e novita s’intrecciano.
Tutto in essa € antico, e tutto deve essere nuovo. ’ermeneutica umana € chiamata a
un lavoro costante, mai portato a compimento, nel quale sia possibile la memoria del-
la tradizione, e la scoperta di novita. Le parole di Dio, gli eventi della storia della sal-
vezza hanno un contenuto singolare, rispecchiano il mistero del divino, sono aperti
all’infinito. Invece le parole degli uomini sono sempre storiche, finite, come paglia. Il



EDmoriALE 159

teologo Tommaso d’Aquino era consapevole di questi limiti e ci incoraggia a questa
costante novita della teologia: «/nfinita enim verba hominum non possunt attingere
unum Dei verbumy (In Evang. loannis, in fine). Non tutto ¢ stato gia detto, c’¢ sem-
pre uno spazio aperto. In conseguenza, la risposta alla domanda su come fare oggi te-
ologia, deve essere conforme a questo indirizzo conciliare, nel solco della tradizione e
della perenne novita.

3. Lunita della teologia non esclude la pluralita dei teologi e la possibilita di
numerose vie della teologia. Si succedono gli uomini in numero sempre piu alto, e
non si ripete lo stesso esemplare due volte nella storia. La partecipazione dell’infi-
nito, per via di creazione, concilia in modo perfetto unita e pluralita del reale. La
Facolta di Teologia di Lugano ha fatto I’opzione per un tipo di teologia che com-
porta la tradizione e la novita. Mons. E. Corecco lo ha espresso nel motto della Fa-
colta: Memores dignitatis humanae. La Facolta si propone una constante memoria
della dignita dell’uomo. Nella cultura moderna I’uomo occupa un luogo centrale,
egli stesso € anche un vero luogo teologico. Dio si svela nell’uomo, I’'uvomo cono-
sce se stesso di fronte a Dio. Il Concilio Vaticano II ci ha dato la chiave di questo
rapporto: «Reapse nonnisi in mysterio Verbi incarnati mysterium hominis vere
clarescit» (GS, 22). Nello splendore del volto di Cristo, trasformato sul Tabor (cfr.
Le 9,29), si svela la dignita dell’uomo in quanto imago Dei. Un raggio di questo
splendore rifulge su ogni uomo. La dignita dell’uomo procede dalla sua origine e
dal suo destino, promana dalla sua natura spirituale, dal suo essere personale. L'uo-
mo odierno ¢ sensibile a questa dignita, ai diritti che comporta. Il volto dell’uomo &
una barriera che vieta ogni violazione dei diritti dell’altro. E. Lévinas ha presentato
una lettura del volto dell’uomo come luogo della dignita, come se per la nostra cul-
tura fosse il monte elevato dove Dio si manifesta nel nostro tempo. Ma ancora,
come nella croce di Cristo, si svela piu a fondo nella sofferenza, nelle violazioni,
nell'assenza di umanita. San Leone Magno indica al cristiano una via per la scoper-
ta integrale della dignita della persona. La dignita implica non soltanto il diritto, ma
anche il dovere di mantenere ad ogni costo, responsabilmente, questa dignita:
«Agnosce, oh christiane, dignitatem tuam et divinae consors factus naturae, noli in
veterem vilitatem degeneri conversatione redire!» (Sermo de Nativitate Domini, |,
PL, 54, 190). La persona umana ¢ capace di dignita e di vilta, di comportamento
coerente con il suo essere degno, e di farsi indegna. Sebbene la teologia non sia un
discorso sull’uomo, ma su Dio, il teologo ¢ colui che svela all’uomo il mistero di
Dio. Ma il Dio dell’alleanza non ¢ il Dio lontano, € il Dio vicino (Ger 23,23), il Dio
con noi che cerca la salvezza di ogni uomo, il Dio che propter nos homines et
propter nostram salutem descendit de coelis! La teologia ha il compito di conserva-
re questa memoria dell’uomo, che ¢ la memoria della sua dignita, allo scopo di pro-
muoverla al massimo. Ogni uomo e ogni popolo é amato da Dio e chiamato alla li-
berta dei figli di Dio, alla liberazione nella verita e nella liberta (Gv 8,32).



160 Rivista TeoLOGICA DI LUGANO

4. In questa cornice di ricerca della novita nella tradizione e di promozione in-
tegrale dell'umana dignita s’inquadrano i lavori del presente numero seguendo lo
schema della Rivista. A. Vanhoye prende posizione per la difesa della profonda novi-
ta che implica 1'Alleanza fatta tra Dio e I’'umanita in Cristo; S. Pinckaers, seguendo le
orme di San Tommaso, il Dottore Angelico, illustra il fenomeno inaspettato del ritor-
no degli angeli, la cui presenza si fa sentire di nuovo come nel Medioevo nella pieta
popolare del nostro tempo; W. E. May presenta il ruolo della legge naturale e dei pri-
mi prineipi nella vita morale, sulla scia dell’Enciclica Veritatis Splendor; V. Possenti
propone una penetrazione nella spiritualita e nell’interiorita dell’uomo come luoghi
di lettura della dignita della persona. Due lavori di ricerca fanno il punto dello status
quaestionis: P. Dumoulin centra I'indagine sull'attualita del midrash dei capitoli 11-19
del libro della Sapienza e M. Hauke segue la pista del recente dibattito teologico sul
sacerdozio femminile. La sezione relativa alla vita della Chiesa nel mondo presenta
due testimonianze di grande rilievo: Chiara Lubich fa una semplice ¢ incantevole
esposizione della spiritualitd comunitaria del Movimento dei Focolari che raduna piu
di quattro milioni di persone nel mondo; A.M. Jerumanis descrive la realta non facile
della vita della Chiesa in Lettonia. Per la cronaca della Facolta viene infine presenta-
ta la Conferenza tenuta in occasione del terzo Dies Academicus dal Presidente della
BERD, J. de Larosiere, sulle tappe della transizione dei paesi dell’Est verso una eco-
nomia di mercato.

Tale ¢ lo spirito ¢ la sintesi del contenuto di questo secondo numero della Rivi-
sta Teologica di Lugano.

1. Qu’il nous soit permis, avant d’entreprendre notre «deuxiéme
navigation», d’adresser quelques mots de remerciement i nos lecteurs. Au
moment de I’impression du premier numéro, nous étions tout a fait conscients
du risque d’une telle aventure. La parution d’une nouvelle revue, alors qu’il en
existe déja tant avec une longue tradition, aurait pu étre complétement ignorée.
Gréce 4 Dieu, I’accueil que vous avez réservé au premier numéro de la Revue
Théologique de Lugano a dépassé, et de loin, nos attentes. Les échanges qui se
sont deéveloppés avec d’autres revues du méme genre et le nombre
d’abonnements qui ont été souscrits nous paraissent plutot réconfortants. C’est
encourageant de voir notre publication nouvelle-née reconnue au milieu des
autres revues de théologie qui existent depuis longtemps et jouissent d’une
grande renommée. Nous vous sommes trés reconnaissants de votre accueil si
genéreux. Les lettres qui nous ont été adressées refletent clairement la confiance
des lecteurs. Lors des premiers pas, I’enfant a besoin du soutien de la main de la
mere et de son sourire. L'accueil généreux réservé a notre Revue dans les
milieux internationaux des études spécialisées, constitue pour nous I’essor
nécessaire pour poursuivre notre projet initial. Nous avons pu démontrer la




EDmoriALE 161

justesse du proverbe romain: Audaces fortuna juvat! Bt réellement, 1’audace
¢évangélique a ¢té I’une des qualités de notre fondateur, Mgr Eugenio Corecco,
accompagnée d’un certain pouvoir charismatique personnel qu’il a légué a son
institution. La forfuna romaine, la chance, s’appelle en langage chrétien la divi-
ne Providence. C’est Dien qui décide du déroulement des événements,
conformément a son dessein, qui ne peut rien négliger; cependant, comme Dieu
est bonté, il veut la coopération de ses créatures dans I’accomplissement de ses
desseins, et notamment celle des créatures rationnelles. Méme dans *histoire du
salut, le Tout-Puissant demande et exige la coopération de ses ministres. La
confiance dans la divine Providence est & I’origine de ’audace chrétienne, qui
nous permet de surmonter nos craintes lorsque nous sommes conscients que
I’oeuvre entreprise est au-dessus de nos forces. C’est toujours le premier pas qui
cofite. Dés que I’on se met en marche, en vertu d’une certaine force d’inertie, le
mobile poursuit son mouvement et vires adquirit eundo. Nous sommes donc
satisfaits d’avoir surmonté les premieres difficultés, ce qui nous donne la force
et le courage de poursuivre notre but, en essayant de préparer chaque numéro de
la revue avec le méme soin et la méme passion que s’il s’agissait du premier.

1. It is only right for us to begin our «second sailing» with a word of
thanks to our readers. By sending our first number to the press we were well
aware of the risk we were taking. Yet another magazine among the large number
of already existing ones with long traditions could very well have remained
ignored. But thanks to God, the reception received by the Lugano Theological
Review by far exceeded our expectations. The exchanges between magazines
similar to ours and the number of subscriptions already received is very
comforting. It is indeed encouraging to see that our newly created magazine is
considered as being the equal of others already well known theological reviews.
We are very grateful for the favourable reaction it has met. The letters we have
received clearly express our readers’ confidence. When a baby begins to walk it
needs its mother’s smile and a helping hand. The generous welcome received by
the Review in international study circles is indeed an encouragement for us to
continue along the lines of our first project. We have had confirmation of the
truth of the Roman proverb: Audaces fortuna juvat. In reality, evangelistic
audacity is one of the gifts of our founder His Excellency Msgr Eugenio
Corecco, a certain personal charisma that he passed on to his institute. The
Christian name for luck is divine providence. God decides the development of
reality in compliance with His plan that neglects nothing, but because He is
good, He wants the cooperation of all His creatures in the fulfilment of His
plans and above all that of creatures of reason. In the history of salvation too,
being almighty, He requires and demands the cooperation of all His ministers.




162 Rivista TEoLoGICA DI LUGANO

Faith in providence is the root of Christian audacity, capable of overcoming fear
when we are aware that the work undertaken exceeds our possibilities. The first
steps are always the most difficult. Once the movement has started, due to a
certain inertia, the mobile continues its course and vires adquirit eundo.
Satisfied with having overcome the first stumbling block, we now have the will
to try and realize each number of the Review with as much care and passion as
though it were the first.

1. Wir sind es unseren geschitzten Lesern schuldig, ihnen beim «Auslaufen
des zweiten Schiffes» ein Wort des Dankes zu sagen. Bei der Drucklegung der
ersten Nummer waren wir uns sehr wohl des Risikos bewusst, das wir auf uns
genommen haben. Eine neue Zeitschrift unter so vielen Veroffentlichungen mit
langer Tradition hitte ja ganz einfach {ibersehen werden kénnen. Gott sei gedankt,
denn die erste Nummer der Rivista Teologica di Lugano hat unsere Erwartungen
bei Weitem tibertroffen. Der betriichtliche Austausch mit dhnlichen Zeitschriften
sowie die Zahl der Abonnenten ergeben ein ziemlich positives Bild. Es macht uns
Mut zu sehen, daB unser «Neugeborenes» im Gedankenaustausch mit
theologischen Zeitschriften langer Tradition und soliden Rufs gleichzieht. Uber
diese grossziigige Aufnahme sind wir sehr dankbar. Die Briefe, die wir erhielten,
driicken ganz deutlich das Vertrauen der Leser aus. Bei seinen ersten Schritten
braucht ein Kind die Hand und das Licheln der Mutter. Die grossziigige
Aufnahme der Zeitschrift in den internationalen Studienkreisen ist uns ein Impuls
fiir das Weiterverfolgen des eingeschlagenen Weges. Wir haben die Richtigkeit
des romischen Sprichwortes bewiesen: Audaces fortuna juvat, den Wagemutigen
hilft das Gliick. Der Wagemut des Evangeliums war wahrlich eine der Gaben von
Monsignore Eugenio Corecco, ein personliches Charisma, welches er an das von
ihm Begriindete weitergab. Fiir den Christen bedeutet «Gliick» die gottliche
Vorsehung. Gott bestimmt den Lauf der Dinge gemdss seinem Plan, der nichts
auslift. Doch eben weil er gut ist, will er die Mitarbeit seiner Geschopfe bei der
Ausfithrung seiner Vorhaben, vor allem derer, die er mit Verstand ausgestattet hat.
In seiner Allmacht verlangt er auch in der Heilsgeschichte die Mitarbeit seiner
Diener. Das Vertrauen in die Vorsehung ist die Wurzel des christlichen Wagemuts.
Sie vermag die Angst zu iiberwinden, wenn wir uns bewuBt werden, dal} das
unternommene Werk unsere Krifte iibersteigt. Die ersten Schritte sind immer die
schwierigsten. Hat der Lauf einmal begonnen, geht er auf Grund einer gewissen
Triigheit weiter und vires adquirit eundo, erhalt seine Kréfte beim Laufen. In der
Zufriedenheit dariiber, daB die erste Hiirde genommen ist, dringt uns unser Geist
vorwirts mit dem Ziel, jede neue Nummer der Zeitschrift mit einer derartigen
Sorgfalt und Leidenschaft zu gestalten, als wenn es die erste Nummer wére.




RTLu [ (1996) 2, 163-178 163

Discussioni
sulla Nuova Alleanza!

Albert Vanhoye S.J.
Pontificio Istituto Biblico, Roma

INTRODUZIONE - 1. QUESTIONI DI VOCABOLARIO: a. Senso dei termini biblici; b.
Realta designata; c. Due aspetti diversi; d. Conclusioni. - 2. RAPPORTI TRA ALLEANZA
NUOVA E ALLEANZA ANTICA: a. Nuova Alleanza e antisemitismo, b."L'antica disposi-
zione” secondo 2 Cor 3,14; c. Il “patto nuovo” secondo Ger 31,31-34; d. La base
della Nuova Alleanza; e. Le due dimensioni della Nuova Alleanza; f. La legge della
Nuova Alleanza. - CONCLUSIONE l

INTRODUZIONE

Il tema della Nuova Alleanza non manca di attualitd né di importanza, per
due motivi: da una parte, l’insistenza ripetuta del Sinodo dei Vescovi
sull’ecclesiologia di comunione, dall’altra parte una controversia che riguarda i
rapporti tra cristiani ed ebrei.

! Questo articolo riproduce, con alcune modifiche, I’originale italiano di una conferenza pronun-
ciata in portoghese a Rio de Janeiro, nel Centro Studi dell’arcidiocesi, il 15 febbraio e il 18 ottobre 1995.



164 ARTICOLI SCIENTIFICI

Dieci anni fa, I’assemblea straordinaria del Sinodo dei Vescovi, radunata per
celebrare il 20™ anniversario della fine del Concilio, ha dichiarato che I’ecclesiologia
di comunione era I’indirizzo fondamentale di Vaticano II. Le assemblee ordinarie piu
recenti del Sinodo hanno tutte ribadito questa affermazione. Effettivamente, nella Co-
stituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen Gentium, I’ordine stesso dei capitoli aveva
attuato una specie di rivoluzione “copernicana” in questo senso. Invece di cominciare
con un capitolo sulla «costituzione gerarchica della Chiesa», la Lumen Gentium co-
mincia con una definizione della Chiesa che esprime 1’aspetto di comunione: «La
Chiesa ¢ in Cristo come un sacramento o segno e strumento dell’intima unione con
Dio e della unita di tutto il genere umano» (LG 1), poi la Chiesa viene presentata
come “Popolo di Dio” e viene citato I’oracolo di Geremia sulla Nuova Alleanza (LG
9). Tra I’ecclesiologia di comunione ¢ il tema dell’alleanza i rapporti appaiono dun-
que molto stretti. “Comunione” e “alleanza™ sono concetti vicini: per mezzo di una
alleanza viene costituita una unione, che puo diventare comunione di pensieri, di sen-
timenti e di vita.

Il concetto di “nuova alleanza”, pero, suscita discussioni e controversie. Ci
sono anzitutto discussioni sul significato esatto della parola ebraica b¢rif e di quella
greca diatheke, che noi traduciamo “alleanza”, ma che non hanno questo senso pre-
ciso. Poi ¢’¢ il problema del rapporto tra “nuova alleanza” e “alleanza antica”. Gli
ebrei non possono accettare, senza negare la loro posizione religiosa, che un’allean-
za nuova abbia preso il posto dell’alleanza conclusa sul Sinai. Per facilitare i rap-
porti tra ebrei e cristiani vengono espresse alcune opinioni che affermano la validi-
ta permanente dell’antica alleanza. In un celebre discorso, il Santo Padre Giovanni
Paolo II ha dichiarato che “I’antica alleanza” non & «mai stata denunciata da Dio»
(cfr. Osservatore Romano, 19 novembre 1980, Suppl. XX). Riprendendo questa
formula, Padre Norbert Lohfink, ha pubblicato un opuscolo nel quale egli sostiene
che «la “nuova alleanza” non ¢ nient’altro che 1’“antica alleanza™ disvelata» e che,
in fondo, non ¢ il caso di distinguere due alleanze; ebrei o cristiani, siamo tutti nel-
la “stessa alleanza™.

Dobbiamo quindi affrontare queste questioni, verificare cioé se la Bibbia par-
la effettivamente di alleanza e se la nuova alleanza ¢ veramente nuova. Ma dobbia-
mo anzitutto cercare di capire meglio la splendida realta che chiamiamo “nuova al-
leanza”.

* L'Alleanza mai revocata. Riflessioni esegetiche per il dialogo tra cristiani ed ebrei, Brescia,
Queriniana, 1991, pp. 43, 51, 86; traduzione di Der niemals gekiindigte Bund, Freiburg i.B., Herder, 1989.
Lopuscolo contiene molte osservazioni e suggerimenti di ottimo valore, che non posso commentare nel
quadro di questo articolo. Chiedo scusa a Padre N. Lohfink di limitarmi qui a una discussione di una sua
posizione.



ALBERT VANHOYE S.J. 165

1. QUESTIONI DI VOCABOLARIO
a. Senso dei termini biblici

La prima questione non ci tratterrd a lungo. Diversi autori hanno dimostrato
che “alleanza” non € una traduzione esatta dell’ebraico b°rif*. Un’alleanza & 1’unione
di due o piu parti con promessa di aiuto reciproco. Bt non significa questo. Infatti,
questa parola viene spesso usata nell’A.T. per designare un impegno unilaterale, sen-
za nessun aspetto di reciprocita. Ad esempio, nella b°it concessa da Dio a Noé dopo
il diluvio, Dio solo s’impegna senza esigere nessuna contropartita. L’impegno divino
viene espresso in modo meramente negativo: «Non sara piu distrutto nessun vivente
dalle acque del diluvio, né pit il diluvio devastera la terra» (Gn 9,11). Chiamare tale
impegno “alleanza™ ¢ improprio. Similmente nella b%it concessa da Dio ad Abramo
in Gn 15,18, Dio solo s’impegna, senza richiedere un impegno reciproco. Parlare di
“alleanza™ in proposito non ¢ esatto. In altri casi, la brif designa un impegno imposto
ad altre persone. Nella brit conclusa al Sinai in Es 24,4-8 il solo elemento espresso &
I’impegno imposto da Dio al popolo. Mose «prese il libro della b¢rit e lo lesse alla
presenza del popolo. Dissero: Quanto il Signore ha ordinato, noi lo faremo e lo ese-
guiremo» (Es 24,7). Da questi esempi e da altri si vede che la parola b°rif non espri-
meva I’idea di unione né di reciprocita, ma quella di impegno, preso o imposto e ga-
rantito da qualche forma giuridica, ad esempio un giuramento (cfr. Gn 21,22-24;
26,28), o da qualche rito (Gn 15,9-10.17-18; Es 24.8).

Per tradurre b°rit in greco, la Settanta ha adoperato la parola diatheke e ha con-
fermato cosi che brif non significava “alleanza”. Diatheke, infatti, non esprime 1’idea
di unione né quella di reciprocita, ma vuol dire “disposizione” e si era specializzato
nel senso di “disposizione ultima”, cio¢ “testamento”. Nella parte cristiana della Bib-
bia, scritta in greco, troviamo naturalmente la parola diatheke. In latino, fu tradotta
secondo il senso corrente: “festamentum’. Le nostre traduzioni moderne, invece, la
traducono “alleanza”. Non sono esatte. A rigore di termini, il Nuovo Testamento non
parla mai di “alleanza” e non contiene I’espressione “nuova alleanza”, ma solo “nuo-
va disposizione” o “nuovo testamento”.

b. Realta designata
Detto cio, dobbiamo aggiungere una osservazione importante. Dal fatto che

berit e diatheke non hanno il senso di “alleanza” non si puo concludere che non desi-
gnino mai un’alleanza. Occorre infatti distinguere sempre il significato di una parola

3 Cfr. P. Buis, La notion d’alliance dans I'Ancien Testament, Paris, Cerf, 1976; E. Kutsch, Neues
Testament - neuer Bund? Eine Fehliibersetzung wird korrigiert, Neukirchen-Viuyn 1978; N. Lohfink, in: N.
Lohfink/E. Zenger, Der Gott Israels und die Vilker (Stuttgarter Bibelstudien 154), 1994, pp. 24-25.



166 ARTICOLI SCIENTIFICI

e la sua capacitd di designazione. La parola “edificio”, ad esempio, non significa
“chiesa”, ma in un dato contesto puo benissimo designare una chiesa. Parlando di una
chiesa, posso dire: «Questo edificio ha bisogno di restaurazioney. Similmente, berit,
che non significa “alleanza” ma “impegno™, puo in un dato contesto designare un im-
pegno bilaterale, un patto e anche una alleanza, cioé un impegno reciproco di unione
e di aiuto mutuo. Ed ¢ proprio il caso nella Bibbia. Troviamo parecchi testi in cui b°rit
designa un impegno reciproco fra uomini, ad esempio tra Abramo e Abimelech (Gn
21,22-34), tra Isacco e Abimelech (Gn 26,27-31), tra Labano e Giacobbe (Gn 31,44-
54). Non si tratta proprio di alleanza, ma piuttosto di patti; nell’ultimo caso, un patto
di non aggressione, impegno reciproco.

Tra IHWH e Israele una relazione reciproca viene spesso affermata o promessa
e la parola b°rif serve piu volte a designare un patto destinato a stabilire tale relazione.
Ad esempio, in Df 29,9-12: «Oggi voi state tutti davanti a IHWH vostro Dio [...] per
entrare nella b°ir di IHWH tuo Dio e nell’imprecazione che IHWH tuo Dio sancisce
oggi con te per costituirti oggi suo popolo e per essere Egli il tuo Dio...». Come si
vede, la brit di questo testo vuole stabilire una relazione di appartenenza reciproca,
Israele diventera il popolo di IHWH e IHWH il Dio d’Israele. Si tratta di un patto di
alleanza. Nel celebre oracolo di Geremia che promette, dopo la rottura del patto
sinaitico, una nuova b%it, questa viene definita similmente come base di una relazio-
ne reciproca: «Allora io sard il loro Dio ed essi il mio popolo» (Ger 31,31.33). In tali
casi, ¢ possibile tradurre b°if con “alleanza”, perché b°rit designa allora effettivamen-
te un patto di alleanza. “Alleanza” non € allora una traduzione esatta del termine, il
quale di per sé non ha questo significato, corrispondendo pero al pensiero espresso
nel contesto; ¢ quindi una traduzione accettabile e puo essere ritenuta opportuna. La
stessa opzione puo essere presa per tradurre 1’espressione di Geremia, quando la si
trova nel Nuovo Testamento. E proprio I’opzione presa generalmente dai traduttori
moderni. Non traducono kaine diatheke con “nuova disposizione”, che sarebbe piu
esatto, ma con “nuova alleanza”, che & pil suggestivo e corrisponde alla realta desi-
gnata.

¢. Due aspetti diversi

Notiamo in proposito che, in realta, adottiamo ormai due traduzioni diverse,
per distinguere due realta designate in greco dalla stessa espressione kaine diatheke.
La traduciamo “nuovo testamento”, quando designa le Sacre Scritture cristiane, e
“nuova alleanza”, quando designa la relazione di comunione con Dio stabilita da
Gesu per mezzo della sua offerta. Similmente diciamo “antico testamento” per le Sa-
cre Scritture anteriori a Cristo e “antica alleanza” per la relazione di Israele con Dio.

Luso dell’espressione “antico testamento™ per designare le Scritture proviene
dall’apostolo Paolo, che, in 2 Cor 3,14-15, patla della «/lettura dell’antica diatheke» e
precisa poi «quando viene letto Moséy. I cristiani hanno quindi dato il nome di “Anti-
co Testamento” alla prima parte della loro Bibbia e, in modo analogo, quello di “Nuo-



ALBERT VANHOYE S.J. 167

vo Testamento™ alla seconda parte. In questo uso, non si pensa piu al senso normale
di “testamento”, ultime volonta di una persona che decide a chi dovranno andare 1
suoi possedimenti dopo la sua morte. Si pensa solo a un insieme di scritti canonici.

d. Conclusioni

Concludiamo questa breve indagine. La cosa pill importante € una constatazio-
ne: esiste veramente la realta che noi chiamiamo “alleanza”. La Bibbia afferma chia-
ramente che Dio ha voluto stabilire legami di unione e di fedelta reciproca tra lui stes-
so e il popolo eletto e poi che questo progetto divino di comunione nell’amore & stato
definitivamente adempiuto grazie al mistero pasquale di Gest, a profitto dell’umanita
intera.

Seconda constatazione: per designare questa realt, la Bibbia adopera diverse
volte la parola ebraica bit e la parola greca diatheke, le quali di per sé non signifi-
cano “alleanza”, ma possono servire a designare un’alleanza, come la parola “edifi-
cio” non significa “chiesa”, ma puo servire a designare una chiesa. E quindi accetta-
bile la traduzione con “alleanza”, benché non sia del tutto esatta. In questo articolo,
per maggiore accuratezza, quando citerd i testi biblici, non usero la parola “alleanza”,
ma tradurro 1’ebraico bt con la parola “impegno” o “patto” e il termine greco
diatheke con “disposizione” o “testamento”, non escludendo pertanto che la realta
cosi designata possa essere in parecchi testi una alleanza.

2. RAPPORTI TRA ALLEANZA NUOVA E ALLEANZA ANTICA

Studiamo adesso 1’altro problema, quello dei rapporti tra la nuova alleanza e
Iantica. Che cosa c¢’¢ di veramente nuovo nella nuova alleanza? e quale validita puo
conservare I’antica alleanza, dopo la fondazione della nuova?

a. Nuova Alleanza e antisemitismo

Dopo I’orrendo crimine dello sterminio degli Ebrei da parte dei nazisti tede-
schi, molti sforzi sono stati effettuati, specialmente in Germania, per lottare contro
ogni traccia di antisemitismo nei comportamenti dei cristiani, nella liturgia e nell’in-
segnamento della Chiesa. Tra le radici possibili di antisemitismo cristiano alcuni met-
tono la dottrina tradizionale della Chiesa secondo la quale Gesu ha fondato la nuova
alleanza, che ha preso il posto dell’antica. E abbastanza evidente, infatti, che questa
dottrina delegittima la posizione religiosa degli Ebrei non cristiani, i quali non si tro-
vano piu allora in giusto rapporto con Dio, finché non accettano di entrare nella nuo-
va alleanza per mezzo della fede in Cristo. Come ho gia ricordato, il Santo Padre stes-
$0, in un incontro con rappresentanti dell’ebraismo tenutosi in Germania, a Magonza,



168 ARTICOLI SCIENTIFICI

il 17 novembre 1980, intervenne su questo punto con una frase che, a quanto pare,
“ridimensionava” la dottrina tradizionale. Il Papa, infatti, parlo «dell’Antica Alleanza,
da Dio mai denunciata (cfr. Rm 11,29)». Il Papa dunque accennava alla coesistenza
di due Alleanze. Riprendendo 1’espressione del Papa, «I’alleanza mai revocatay,
come titolo di un opuscolo, Padre N. Lohfink ha esaminato diversi testi biblici, del-
1’ Antico e del Nuovo Testamento, e ha concluso con questa «Tesi» (p. 86), la quale va
molto al di 1a di quanto aveva asserito il Papa: «Non si dovrebbe parlare di due “alle-
anze” e tanto meno di pit “alleanze”, ma solo dell’unica “alleanza». In altre parole,
I’antica alleanza, mai revocata, ¢ sempre valida. Anzi, non esiste nessun’altra allean-
za. La nuova alleanza non é realmente nuova, perché, in fondo, non & diversa dall’an-
tica. Cito: «La “nuova alleanza” non ¢ niente altro che [’*“antica alleanza” disvelata,
non piu coperta, che irradia la “gloria” di Dio, racchiusa da sempre in essa» (p. 43).

Qual ¢ la base di questa posizione? Una certa interpretazione di due testi
biblici, anzitutto di un passo della 2 Cor che parla della «antica disposizione» (2 Cor
3,14) e poi di un passo di Geremia che annunzia un «nuovo patto» (Ger 31,31-34
ebraico) o una «nuova disposizione» (Ger 38,31-34 greco).

b. «L'antica disposizione» secondo 2 Cor 3,14

Nella 2 Cor S. Paolo parla degli Ebrei che non credono in Cristo e dice: «Le
loro menti furono accecate. Infatti fino ad oggi lo stesso velo rimane sulla lettura del-
I’ Antica Disposizione, non viene svelato che in Cristo ¢ abolito [cioe: che il velo vie-
ne rimosso soltanto quando la lettura si fa con la fede in Cristo]; fino ad oggi, quando
viene letto Mosg, un velo & steso sul loro cuore» (2 Cor 3,14). In questo testo paolino,
Padre N. Lohfink vede affermata la permanente validita dell’ Antica Alleanza. Dice
che «non viene stabilita nessuna antitesi tra le due “Alleanze” né alcuna fine del-
I"““antica” al sopraggiungere della “nuova™» (p. 39).

Padre N. Lohfink non ha notato qui una distinzione molto importante, quella che
esiste tra una istituzione vigente e un testo scritto, la distinzione che esprimiamo quan-
do parliamo di Antica Alleanza, per |’istituzione, e di Antico Testamento, per il testo
scritto. Nel brano citato, ¢ palese che S. Paolo non parla dell’istituzione, bensi del testo
scritto, perche dice: «sulla letrura dell’ Antica Disposizione» e poi: «quando viene letfo
Mosey». Quindi cio che Paolo afferma implicitamente ¢ la permanente validita dell’ An-
tico Testamento come Scriftura ispirata da Dio, Scrittura profetica; non afferma invece
la permanente validita dell’ Antica A/leanza come istituzione di salvezza. Per questo se-
condo aspetto, contrariamente a quanto dichiara Padre N. Lohfink, una antitesi radicale
viene espressa da S. Paolo tra le due Alleanze, quando dice: «Dio ¢i ha resi ministri
adatti di una Nuova Disposizione, non della lettera, ma dello Spirito; perché la lettera
uccide, lo Spirito fa vivere» (2 Cor 3,6). S. Paolo fa poi capire che per “lettera”, egli in-
tende la Legge antica e per “Spirito”, lo Spirito Santo comunicatoci da Cristo.

Gli scritti paolini distinguono fortemente due aspetti dell’A.T., quello profetico
e quello d’istituzione. S. Paolo afferma il valore permanente del primo aspetto, ma



ALBERT VANHOYE S.J. 169

contesta radicalmente il secondo. Secondo 1’apostolo, I’A.T. come profezia annunzia
la propria fine come istituzione. I’ A.T. come rivelazione manifesta il carattere prov-
visorio della sua legislazione. Uno dei testi dove la distinzione & piu esplicita & quello
di Rm 3,19-22. Nei primi due versetti S. Paolo proclama che la Scrittura come rivela-
zione manifesta la colpevolezza di tutti, Ebrei compresi, e basandosi sul Salmo 143,
egli aggiunge che la Scrittura come legislazione ¢ impotente a procurare la giustifica-
zione. Poi nei vv. 21-22 dichiara che la giustizia di Dio, che accorda invece la giusti-
ficazione mediante la fede in Cristo, si ¢ manifestata «indipendentemente dalla Leg-
ge-legislazione» (choris nomou), ricevendo pero la testimonianza della Legge-rivela-
zione, cioe «della Legge e dei profeti». Il brano della 2 Cor corrisponde perfettamen-
te a questa dottrina. Non permette affatto di sostenere che «la nuova alleanza non sia
nient’altro che 1’antica alleanza disvelata»; dice solo che 1’ Antico Testamento conser-
va il suo valore di rivelazione divina profetica, il cui senso diventa chiaro alla luce di
Cristo. Occorre precisare inoltre che la Nuova Alleanza non consiste semplicemente
in una spiegazione piu luminosa delle Scritture antiche; consiste anzitutto in realta
nuove che trasformano tutta la situazione. Nel contesto, Paolo mette in forte contrasto
le istituzioni antiche, chiamandole «ministero della morte» (2 Cor 3,7) e «ministero
della condanna» (3.,9), con le realta della nuova alleanza, che egli chiama «ministero
dello Spirito» (3,8) e «ministero della giustizian, cio¢ della giustificazione (3,9).

¢. Il «patto nuovoy secondo Ger 31,31-34

Un’altra base della posizione presa da Padre N. Lohfink consiste in una certa
interpretazione dell’oracolo di Geremia che annunzia un «patto nuovo» (Ger 31,31-
34). Egli esprime in proposito osservazioni non prive di valore su diversi punti, pero
la sua tesi principale & che «anche Ger 31,31-34 non parla in verita di due “alleanze”,
ma di una sola che & stata rotta da parte di Israele e che Dio istituira di nuovo» (p.
48). Parlando cosi, Padre N. Lohfink prende una posizione esattamente contraria a
quella della Lettera agli Ebrei, che sottolinea fortemente la distinzione tra la «disposi-
zione nuova» annunziata dal profeta e «la prima» disposizione, cioé quella del Sinai.
LCautore della Lettera vede nell’oracolo di Geremia la prova che 1’alleanza del Sinai
«non era senza rimprovero» (Eb 8,7) e chiama «seconda» la nuova disposizione
annunziata (Eb 8,7). Dopo aver citato tutto I’oracolo, egli conclude: «Dicendo “nuo-
va” [il Signore] ha reso antica la prima e cio che diventa antico e invecchia ¢ prossi-
mo a sparire» (Eb 8,13).

Questo commento & saldamente fondato sul testo dell’oracolo stesso. Infatti, il
profeta esprime un contrasto forte tra il patto nuovo e quello dell’Esodo. Subito dopo
aver promesso: «io concludero un patto nuovo», IHWH precisa: «non come il patto
che ho concluso con i loro padri, quando li presi per mano per farli uscire dal paese
d’Egitto» (Ger 31,32). La traduzione greca ha colto bene questo contrasto, perché,
per esprimere la novita del patto promesso, non ha scelto ’aggettivo neos, che signi-
fica soltanto una novitd cronologica (ad esempio, “vino nuovo”, recentemente



170 ARTICOLI SCIENTIFICI

fabbricato: Mt 9,17), ma I’aggettivo kainos, che indica una specie nuova (Mt 26,28:
nel regno del Padre celeste, si beve un vino kainon, cioé non un vino terreno).

Come mai allora Padre N. Lohfink puo affermare che per Geremia «la nuova
alleanza non sia nient’altro che la precedente, solo raggiante in un modo pit splen-
dido?» (p. 51). Egli presenta due argomenti: il primo & che 1’oracolo parla della
Legge di Dio; il secondo, che I’oracolo contiene la formula tradizionale: «lo saro il
loro Dio ed essi il mio popolo» (pp. 49-50). Padre N. Lohfink, ciog, osserva due so-
miglianze parziali tra il patto nuovo e il patto antico e, trascurando le differenze
espresse, afferma una somiglianza completa. E evidente che un tale modo di ragio-
nare non ¢ corretto. Geremia, infatti, insiste molto sulle differenze, le quali sono
enormi: il patto nuovo non sara piu una legge esterna scritta su due tavole di pietra,
ma una legge interna scritta nei cuori, non sara piu una istituzione giuridica, che in
linea di massima doveva assicurare buoni rapporti tra la collettivita e il suo Dio —
scopo mai raggiunto —, ma consistera in una relazione personale intima di ciascu-
no con il Signore: «Tutti mi conosceranno, dal pil piccolo al piu grande, dice il Si-
gnore» (Ger 31,33). Geremia dunque annunzia un cambiamento radicale della si-
tuazione.

Padre N. Lohfink, invece, afferma che 1’oracolo promette soltanto la restaura-
zione dell’alleanza antica. Scrive: «Dio perdona e ristabilisce realmente di nuovo
’antico che era andato perduto. Ma, appunto, 1’antico; non c¢’¢ un’altra “alleanza»
(p. 51). Dicendo cio, egli adotta I’interpretazione che gli Ebrei facevano spontane-
amente dell’oracolo di Geremia. Essi non accettavano ’idea di un’altra alleanza, per-
ché ritenevano che 1’alleanza del Sinai fosse la migliore possibile, essendo basata su
una Legge perfetta. «La Legge di [HWH ¢ perfettay, canta il Salmista (Sal 19,8; cft.
Sal 119). Lespressione “patto nuovo™ non piaceva; non ¢ mai ripetuta nell’A.T. Vie-
ne ripresa tuttavia nel Documento di Damasco e forse in un altro testo ritrovato a
Qumran; la gente di Qumran esprimeva la convinzione di essere enfrata nel “patto
nuovo”, perd lo concepiva precisamente come un ritorno all’esatta osservanza della
Legge del Sinai. La loro regola prescriveva: «Avranno cura di agire secondo il tenore
esatto della Legge [...], di distinguere tra I’impuro e il puro, di discernere tra il sacro e
il profano, di osservare rigorosamente il giorno del sabato e le feste e il Giorno del
Digiuno secondo la regola di coloro che sono entrati nel nuovo patto» (CD 6,19)*. 1
testo di Geremia non favorisce per niente tale rigorismo legale. Non se ne interessa
affatto. In se stesso, 1’oracolo era certamente suscettibile di varie interpretazioni, per-
ché non diceva nulla di alcuni punti importanti e lasciava quindi la possibilita di di-
verse ipotesi. Insisteva tuttavia sulle differenze.

4 Cfr. C. Coulot, «La Nouvelle Alliance au pays de Damas», Revue des Sciences Religieuses 65
(1991), 1-9. «Cette Alliance de Dieu avec la communauté établie & Damas consiste essentiellement en la
révélation de la Loi» (p. 8).



ALBERT VANHOYE S.J. 171

d. La base della Nuova Alleanza

Un punto sul quale 1’oracolo non si pronunziava era quello del come sarebbe
stato fondato il “patto nuovo”. Orbene questo punto & decisivo per determinare la
“novita” del patto. Se il modo di fondare il patto non ha niente di speciale, il patto
non sara veramente nuovo. Se, invece, Dio stabilisce una base che non esisteva pri-
ma, allora si potra e si dovra parlare di “alleanza nuova”. Gli Ebrei non pensavano a
questo aspetto del problema. Come base del nuovo patto, la gente di Qumran propo-
neva soltanto una spiegazione piu precisa della Legge di Mose. I loro fondatore che
chiamavano “il Maestro di giustizia” aveva insegnato loro la giusta interpretazione
delle prescrizioni e dei divieti legali. La novita di questa base era quindi di ordine
solo conoscitivo e molto limitato. Per il loro patto nuovo non avevano nemmeno una
base liturgica sacrificale. Secondo la Tora, la base del patto sinaitico era stato un sa-
crificio. Mos¢ aveva preso il sangue di animali immolati e ne aveva asperso il popolo,
dicendo: «Ecco il sangue del patto, che IHWH ha concluso con voi» (Es 24,8). Per
mantenere in vigore il patto sinaitico oppure per rinnovarlo dopo gravi violazioni, si
ricorreva al culto sacrificale prescritto dalla Legge. Nel suo oracolo, Geremia non
aveva indicato quale specie di culto doveva costituire la base del patto nuovo.

La Lettera agli Ebrei, invece, ha considerato questo punto decisivo. Lautore ha
capito che senza una offerta di tipo radicalmente nuovo non era possibile mettere in
atto il patto annunziato da Geremia. Siccome il patto nuovo doveva consistere in una
trasformazione dei cuori, nei quali Dio doveva scrivere la sua legge, 1’autore ha capi-
to che la base della nuova alleanza doveva essere un sacrificio personale che operasse
la trasformazione del cuore umano. I sacrifici antichi erano forzatamente esterni e
quindi «incapaci di rendere perfetto, nella coscienza, 'offerente» (Eb 9.,9; cfr.
10,1.4.11). Lalleanza, di cui erano la base, era dunque anch’essa esterna, con una
legge esterna scritta sulla pietra. Alleanza inefficace. Uofferta di Cristo ha portato ri-
medio a questa situazione di stasi, perché ¢ stata una offerta personale di obbedienza
perfetta a Dio Padre per la salvezza di tutti i fratelli. La Lettera lo proclama in questi
termini: «Il sangue di Cristo, che sotto un impulso dello Spirito eterno offti se stesso
immacolato a Dio, purifichera la nostra coscienza dalle opere morte per servire il Dio
vivente. E per questo egli &€ mediatore di una nuova disposizione...» (Eb 9,14-15).

Il sangue di Cristo viene chiamato «il sangue della disposizione» (£b 10,29),
«sangue di disposizione eterna» (Eb 13,20); il contesto ci fa capire che questa
“disposizione” & veramente una alleanza, perché ci introduce nell’intimita di Dio (cft.
Eb 10,19-21; 12,22-24) e ci stabilisce nella carita fraterna, nella quale siamo invitati a
rimanere (13,1-13) e a progredire (10,24).

Lespressione «sangue della disposizione» o «sangue dell’alleanza» ci rimanda
all’Ultima Cena. Non si ritrova altrove nel N.T. Effettivamente, se vogliamo definire
correttamente la novita dell’alleanza fondata da Cristo, dobbiamo considerare attenta-



172 ARTICOLI SCIENTIFICI

mente quanto egli ha fatto e detto nel Cenacolo. Cunico passo dei vangeli in cui Gesu
pronunzia la parola che traduciamo “alleanza” ¢ 1'Ultima Cena. In greco, il termine
usato & diatheke, “disposizione” o “testamento”. La frase pronunziata da Gesu fa ac-
cenno a testi dell’A.T. in cui troviamo ’ebraico b°rif, “patto”. Gesu pronunzia questa
frase sul calice del vino. Essa non & identica in tutti i vangeli. Secondo Matteo e Mar-
co Gesu disse: «Questo ¢ il sangue mio della disposizione, versato per molti» (Mt
26,28; Mc 14,24). Secondo Luca e Paolo nella 7 Cor Gesu disse: «Questo calice ¢ la
nuova disposizione nel mio sangue» (Lc 22,20; I Cor 11,25). Luca aggiunge, riferen-
dosi al calice: «quello versato per voin . La formula di Matteo e di Marco fa accenno
alla fondazione del patto sinaitico, quando Mos¢ aveva detto: «Ecco il sangue del pat-
to» (Es 24,8). La formula di Luca e di Paolo invece riprende I’espressione di Gere-
mia, “patto nuovo”. E difficile discernere quale formulazione sia storicamente pit
esatta. Si puo pensare che 1’aggettivo “nuova” sia un’aggiunta posteriore; 1’ipotesi in-
versa, pero, non & priva di probabilita; abbiamo visto, infatti, che I’espressione di Ge-
remia riteneva ’attenzione in quel tempo a Qumran. In ogni caso, la differenza non ¢
tanto importante, perché cio che conta non ¢ I’espressione verbale, ma ’azione che
fonda I’alleanza. Se questa azione stabilisce una base nuova, I’alleanza & nuova, an-
che se non ¢ stata chiamata subito cosi. Consideriamo quindi I’azione di Gesti, esami-
nando se costituisce una base valida per una disposizione di alleanza e per quale ge-
nere di alleanza.

La prima constatazione ¢ che le circostanze erano quanto mai contrarie alla
fondazione di una alleanza. Tutti i racconti dell’Ultima Cena la mettono in rapporto
con il tradimento di Giuda e quindi con la Passione e la morte di Gesu. San Paolo
scrive: «Il Signore Gesu nella notte in cui veniva tradito, prese il pane...» (I Cor
11,23). I vangeli precisano che Gesu era consapevole del fatto e lo dichiaro: «Uno di
voi mi tradira» (Mt 26,21; Mc 14,18; Gv 13,21). 1l suo ministero di dedizione a Dio e
ai fratelli, nella generosita piu completa, stava per essere brutalmente interrotto con
un tradimento, la colpa pit odiosa e pil contraria al dinamismo di alleanza. Gesu pre-
vedeva anche di essere rinnegato da Pietro (M7 26,34 e par.), abbandonato dagli altri
discepoli (Mt 26,31; Mc 14,27; Gv 16,32), prevedeva di essere condannato, maltratta-
to e messo a morte. Quale sarebbe la reazione da aspettarsi in tali circostanze tanto
ingiuste e scandalose? Vediamo come aveva reagito il profeta Geremia in circostanze
analoghe. Si era rivolto a Dio in questi termini: «Ora, Signore degli eserciti, giusto
giudice, che scruti il cuore e la mente, possa io vedere la tua vendetta su di loro, poi-
ché a te ho affidato la mia causa» (Ger 11,20; 20,12). Gesu, invece, supero il suo
sconvolgimento interiore, attestato da Giovanni (Gv 13,21) e lungi dal rinunciare al
suo atteggiamento generoso, lo mantenne, amando «sino alla fine» (Gv 13,1). Egli
prese in anticipo la propria morte violenta, la rese presente nel pane spezzato, nel
vino versato e la trasformo in sacrificio di alleanza a profitto di tutti. Questa ¢ stata
una trasformazione veramente stupenda! Quando parliamo dell’eucaristia, di solito
insistiamo sulla trasformazione che chiamiamo transustanziazione, quella cio¢ del
pane, che diventa il corpo di Gesu, e del vino, che diventa il suo sangue. Senz’altro



ALBERT VANHOYE S.J. 173

questa ¢ una trasformazione essenziale al sacramento, perdé dovremmo insistere altret-
tanto, anzi, maggiormente, sull’altra trasformazione avvenuta, la quale € pit impor-
tante per la nostra vita personale ed ecclesiale: la trasformazione della morte in mez-
zo di comunione con Dio e fra tutti, la trasformazione del sangue versato in «sangue
di alleanza».

Ricordiamoci che, di per sé, la morte & un evento di rottura, di rottura tremen-
da, irrimediabile, e che la morte di un condannato rappresenta la rottura piu devastan-
te di tutte. La morte spezza tutti i legami della vita sociale, tutte le relazioni umane.
Con un morto non possiamo pitt comunicare, non gli possiamo piu parlare, non ¢ pit
possibile nessuno scambio. Pero, per i fedeli dell’ A.T., I’aspetto piu terribile ancora
era la rottura delle relazioni con Dio. La morte, catastrofica conseguenza del peccato
di Adamo, metteva in una situazione di perdizione, di tenebre e di separazione da
Dio. Tra la corruzione della morte e la santita del Dio vivo, non si poteva immaginare
nessun genere di rapporto. Il salmista, dichiara, gemendo, che Dio non ha nessun ri-
cordo di quelli che sono scesi nella fossa, la sua mano li ha abbandonati (Sal 87,5-6);
quando il re Ezechia si vede vicino alla morte, la prima cosa che egli dice con dispe-
razione ¢: «Non vedro piu il Signore sulla terra dei viventi», poi spiega: «Non ti loda-
no gli inferi, né la morte ti canta inni; quanti scendono nella fossa non sperano nella
tua fedelta» (Is 38,11.18).

Questo duplice aspetto di rottura provocata dalla morte diventava ancora pit
radicale nel caso della morte di un condannato, perché allora la rottura era proprio
voluta dalle altre persone. Quando muore una persona onesta, tutti si lamentano;
avrebbero voluto mantenere le relazioni. Il condannato, invece, & un rigettato dalla
societa, che lo considera pericoloso e irrecuperabile e lo fa morire proprio perché
vuole rompere con lui in modo completo e definitivo. D’altra parte, in questo caso, la
morte si presenta piu che mai come castigo della colpa e separazione da Dio, special-
mente in Israele, perché la condanna veniva pronunziata in virtu della Legge di Dio.

Questa era la situazione orrenda che Gesu prevedeva per se stesso al momento
dell’Ultima Cena, situazione da maledetto. S. Paolo non esita a dire che Cristo & «di-
ventato maledizione» (Gal 3,13), perché la Bibbia dichiara «maledetto chi pende dal
legnoy (Dt 21,23). Tutto questo con la peggiore delle ingiustizie, la piu crudele delle
ingratitudini, proprie a suscitare un estremo ribrezzo. Orbene, questi eventi di rottura
tanto radicale, Gesu li prese in anticipo, mentre stava cenando, e ne fece 1’occasione
di una generosita estrema, trasformandoli in istrumento di comunione con Dio e fra
tutti, in mezzo per fondare 1’alleanza. Non ¢ possibile immaginare un
capovolgimento piti completo del senso degli eventi: un evento di rottura ¢ diventato
fondazione di alleanza. Quale forza ¢ stata capace di realizzare tale capovolgimento?
La risposta ¢ chiara: la forza del Cuore di Gesu, la forza del suo amore.

Torniamo adesso alla nostra domanda di prima, cio¢ sulla novita dell’alleanza.
Dopo cio che abbiamo constatato, possiamo forse ancora dire che questa alleanza non
€ veramente nuova, che essa «non & nient’altro che 1’““antica alleanza” disvelata»?



174 ARTICOLI SCIENTIFICI

No! ¢ assolutamente impossibile, poiché 1’alleanza fondata da Gesu ha una
base completamente nuova e inaudita, non pit una immolazione di animali, ma il
dono di lui stesso, il dono generoso della sua vita umana in circostanze tragiche, su-
perate con la forza dell’amore.

e. Le due dimensioni della Nuova Alleanza

Quali sono le dimensioni della Nuova Alleanza? La dimensione piu appari-
scente dell’alleanza del Sinai era stata quella verticale, di relazione con Dio. Mosé
aveva detto: «Ecco il sangue del patto che IHWH ha concluso con voi» (Es 24,8),
dopo che il popolo aveva proclamato: «Quanto IHWH ha ordinato, noi lo faremo e lo
eseguiremo» (Es 24,7). Similmente, ’oracolo di Geremia esprime solo la dimensione
verticale: Legge di Dio nei cuori e conoscenza di Dio; anzi predice che la relazione
tra fratelli o compagni non sara piu utile (Ger 31,34). Invece, nell’Ultima Cena, la di-
mensione che maggiormente appare ¢ quella orizzontale, di relazione con i fratelli. Il
contesto infatti & quello di un pasto preso insieme. Ogni commensalita ha un senso di
accoglienza reciproca, di relazioni amichevoli e fraterne tra le persone. Nell’A.T. piu
volte un pasto segna la conclusione di un accordo (brif; cfr. Gn 26,30-31; 31,44-54).
In questo contesto, Gesu fece gesti di dono: prese il pane e lo diede ai discepoli, pre-
se il calice e lo diede similmente. Il verbo “dare” viene ripetuto dagli evangelisti. Le
parole pronunziate da Gesu rivelano la generosita straordinaria di questi doni: «Pren-
dete, mangiate, questo ¢ il mio corpo... Bevete di questo tutti: questo ¢ il mio sangue»
(Mt 26,26-28). Gesu dava se stesso ai discepoli, trasformava la sua morte in dono di
sé. Non si pud concepire un modo di attuare una unione piti completa e piu perfetta
tra Gesli e ogni singolo discepolo. E un’alleanza quanto mai forte e intima. Il sangue
dell’alleanza non ¢ soltanto asperso sulle persone come al Sinai; ¢ dato per essere be-
vuto. Leucaristia, quindi, costituisce un pasto di alleanza che attua una relazione di
comunione profonda tra Gesu e 1 discepoli. Gesu non ¢ soltanto con loro, ma in loro;
il IV vangelo parla in proposito di interiorita reciproca: «Chi mangia la mia carne e
beve il mio sangue dimora in me e io in lui» (Gv 6,56).

Allo stesso tempo, una comunione stretta viene stabilita tra tutti i discepoli, dal
fatto che Cristo dimora in tutti e tutti dimorano in Cristo. Lo spiega ’apostolo Paolo:
«Poiché c’¢ un solo pane, noi, pur essendo molti, siamo un corpo solo; tutti infatti
partecipiamo dell’unico pane» (/ Cor 10,17). Cosi viene realizzata in modo perfetto
la dimensione orizzontale dell’alleanza.

Laltra dimensione, quella verticale, ¢ meno evidente, perd non ¢ assente. Anzi
si manifesta per prima, perché ¢ fondamentale e condiziona 1’altra. Dopo aver preso il
pane e prima di distribuirlo ai discepoli, Gesu si mise in relazione esplicita con Dio
per mezzo di una preghiera di rendimento di grazie. La Chiesa ha capito I’importanza
di questa preghiera: al sacramento istituito nell’Ultima Cena ella ha dato il nome di
eucharistia, che significa “rendimento di grazie”; ella ha poi effettivamente adottato
per la celebrazione di questo sacramento la forma di una preghiera di ringraziamento.



ALBERT VANHOYE S.J. 175

Rendendo grazie, Gesu si dimostrava pienamente consapevole di non essere lui al-
’origine del dono. Uiniziativa proveniva dal Padre, sorgente di ogni dono perfetto. Il
discorso del pane della vita lo dichiara espressamente; Gesu dice ai Giudei: «Non
Moseé vi ha dato il pane dal cielo, ma il Padre mio vi da il pane dal cielo, quello vero;
il pane di Dio infatti ¢ colui che discende dal ciclo e da la vita al mondo» (Gv 6,32-
33). Per essere in grado di trasformare la propria morte in dono completo e perfetto di
se stesso ai suoi discepoli, Gesu doveva accogliere nel suo cuore umano tutta la forza
dell’amore divino. «Dio ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito» (Gv
3.16). Nel rendimento di grazie, Gesu si apri quindi a questa potente corrente di amo-
re, grazie alla quale il suo sangue versato divento sorgente di comunione, sangue di
alleanza. Cosi la nuova alleanza unisce strettamente la dimensione verticale di comu-
nione con Dio e la dimensione orizzontale di comunione fra tutti.

[ La legge della Nuova Alleanza

Mentre nel patto del Sinai [’aspetto pit sottolineato era stato quello di impegno
imposto da Dio al popolo, al punto che alcuni testi dell’A.T. identificano 1’alleanza
del Sinai con la Legge (cfr. Df 4,13; Sir 24,22), Gesu nell’Ultima Cena espresse anzi-
tutto 1’aspetto di dono: diede il suo corpo, diede il suo sangue. La Nuova Alleanza
non ¢ una legge esterna, scritta sulla pietra, ma un dono intimo, un dono di amore.
Questo aspetto ¢ il principale.

Occorre perd osservare che non si tratta di un dono statico, come sarebbe un te-
soro materiale, ma di un dinamismo di vita, di una forza di amore. S. Paolo definisce
la “nuova disposizione” dicendo che «non ¢ della lettera, ma dello Spirito» (2 Cor
3.6) e precisa poi in un altro passo che «l’amore di Dio ¢ stato riversato nei nostri
cuori per mezzo dello Spirito Santo che ci ¢ stato dato» (Rm 5.5). Percio ¢ ancora
possibile parlare di legge a proposito della Nuova Alleanza, purché si intenda anzitut-
to una legge interna, scritta nei cuori, come prediceva Geremia (Ger 31,33). S. Paolo
parla in proposito della «legge dello Spirito di vita in Cristo Gesu» (Rm 8,2).

La prima esigenza legata alla Nuova Alleanza ¢ quella di ricevere il dono di
Dio: «Prendete, dice Gesu, mangiate... bevete...» (Mt 26,26.28). La seconda esigenza
¢ di rendere grazie per il dono ricevuto, in unione con Gesu, che «rese grazie» (Mt
26,27 e par.). Camore riconoscente verso Dio € un atteggiamento fondamentale della
Nuova Alleanza. Lapostolo Paolo vi insiste spesso (cfr. / 75 5,18; 2 Cor 1,11; 4,15;
9,11-12; Ef'5,20; Col 1,12;2,7; 3,15-17) e lo pratica lui stesso (Rm 1,8; I Cor 1,4; Fil
1,3; ecc.). Egli tuttavia insiste ancora maggiormente su un’altra esigenza, quella della
carita verso il prossimo. Sin dalla sua lettera piu antica, la I T, egli precisa in questo
senso 1’adempimento dell’oracolo di Geremia, il quale non ne diceva niente: la legge
scritta da Dio nei cuori € quella della carita fraterna. L’apostolo scrive ai
Tessalonicesi: «Riguardo all’amore fraterno, non avete bisogno che io ve ne scriva;
voi stessi infatti siete ammaestrati da Dio (theodidaktoi) ad amarvi gli uni gli altri e
questo voi fate verso tutti 1 fratelli dell’intera Macedonia. Ma vi esortiamo, fratelli, a



176 ARTICOLI SCIENTIFICI

farlo ancora di pit» (I Ts 4,9-10). Nelle lettere successive non manca mai |’insistenza
sulla carita, primo frutto dello Spirito (cfr. specialmente Gal 5,6.13-14.22; I Cor
13,1-14,1; Rm 13,10). Il IV vangelo ci trasmette lo stesso insegnamento da parte di
Gesu stesso. E interessante osservare che il IV vangelo non usa mai 1’espressione
“nuova disposizione”, ma adopera invece 1’espressione “nuovo comandamento”, per
designare il comandamento dell’amore reciproco basato sull’amore di Gesu stesso.
«Vi do un comandamento nuovo, dice Gesu: che vi amiate gli uni gli altri, come io vi
ho amato» (Gv 13,34); «Questo € il mio comandamento» (Gv 15,12). La / Gv ripren-
de questo comandamento con grande insistenza (/ Gv 3,11.14.23; 4,7-21). E chiaro
che per poter osservare questo comandamento, non bastano le forze umane; per poter
amare cosi, € indispensabile ricevere la forza d’amore che viene da Dio per mezzo del
cuore di Cristo. Pero la caratteristica di questa forza d’amore ¢ proprio che essa spin-
ge ad amare gli altri. Giovanni non dice: «Se Dio ci ha tanto amato, anche noi dobbia-
mo amare lui», ma dice: «Se Dio ci ha tanto amato, anche noi dobbiamo amarci gli
uni gli altri» (I Gv 4,11) e poi aggiunge:«Se ci amiamo gli uni gli altri, Dio rimane in
noi e il suo amore in noi ¢ perfetto» (/ Gv 4,12). Cosi viene definito il dinamismo
della Nuova Alleanza.

CONCLUSIONE

Lungi dall’essere una semplice ripresa del patto del Sinai, la “nuova disposi-
zione” di cui parlano passi importanti del N.T. ¢ veramente un’alleanza nuova, fonda-
ta da Cristo nell’Ultima Cena, sulla base del dono di se stesso portato poi a termine
sulla Croce. E veramente una alleanza, poiché essa crea una situazione di comunione
con Dio e fra tutti. E veramente nuova, poiché la base di questa comunione & del tut-
to diversa dalla base del patto antico: al posto delle immolazioni di animali & suben-
trata |’offerta personale di Gesu. Ugualmente diverse, di conseguenza, sono le rela-
zioni stabilite: non piu relazioni esterne per mezzo di una legge scritta sulla pietra, ma
relazioni intime per mezzo di un dinamismo di amore, partecipazione alla vita stessa
di Dio. T credenti diventano «figli di Dio» (Gal 3,26), «Corpo di Cristo» (/ Cor
12,27), «Tempio dello Spirito Santo» (/ Cor 6,19). Le loro relazioni mutue raggiun-
gono una profondita inaudita; il loro amore fraterno sgorga da una sorgente divina; la
loro solidarieta ¢ strettissima, poiché sono «membra gli uni degli altri» (Rm 12,5); un
unico Spirito li invade e li raduna (cfr. 1 Cor 12,13; Ef'4,4-6). La loro prima preoccu-
pazione non deve essere di conformarsi a un insieme di regole, bensi di aprirsi com-
pletamente al dono di Dio, cioe all’amore che viene da Dio, «perché chi ama il pros-
simo ha adempiuto la legge» (Rm 13.8) e «pieno compimento della legge ¢ I’amore»
(Rm 13,10).

Molte cose sarebbero da aggiungere, perché la Nuova Alleanza comprende una
grande varieta di aspetti, quello di “testamento”, ad esempio (cfr. £b 9,15-17), e i suoi



ALBERT VANHOYE S.J. 177

rapporti con I’A.T. sono molteplici. Il rapporto di continuita esiste, anzi & essenziale e
consente di dire che Dio non ha revocato 1’antica alleanza, ma I’ha portata a compi-
mento. Questo rapporto di continuita non deve tuttavia essere esagerato al punto di
far negare la novita dell’opera di Cristo. «Se uno ¢ in Cristo, scrive S. Paolo, & una
creatura nuova; le cose antiche sono passate, ecco, ne sono nate di nuove» (2 Cor
5.17). Dobbiamo certamente evitare di presentare la novita di Cristo in un modo che
possa favorire I’antisemitismo. La lotta contro I’antisemitismo € per noi un grave do-
vere. La carita divina ci spinge ad amare molto gli Ebrei, in unione con Dio che li
ama (cfr. Rm 11,28). Pero il nostro amore per loro non sarebbe autentico se, in un
modo o nell’altro, con teorie mal fondate li incoraggiassimo a mantenersi separati da
Cristo. La Nuova Alleanza ¢ stata fondata da lui in primo luogo per loro.

Riassunto. Dopo una breve discussione sul significato esatto dei ter-
mini che vengono comunemente tradotti con «alleanza» (ebraico b°rit; gre-
co diatheke), ’articolo considera il problema, piu importante, della distin-
zione tra Nuova e Antica Alleanza, distinzione messa di recente in questio-
ne nella lodevole intenzione di facilitare i rapporti tra ebrei e cristiani. Un
esame di 2 Cor 3,14 («Antica Disposizione») e di Ger 31,31-34 («Patto
Nuovor), nonché un’analisi di quanto Gesu fece nell’Ultima Cena portano
alla conclusione che la Nuova Alleanza & veramente diversa dall’ Antica.

Résumé. Aprés une bréve discussion du sens exact des termes qu’on
traduit communément par «alliance» (hébreu brit; grec diatheke), 1’article
considére le probléme, plus important, de la distinction entre Nouvelle et
Ancienne Alliance, distinction mise récemment en question dans la louable
intention de faciliter les rapports entre Juifs et chrétiens. Un examen de 2 Cor
3.14 («Ancienne Alliance») et de Jr 31,31-34 («Pacte Neuf»), ainsi qu’une
analyse de ce que Jésus a fait lors de la Derniére Céne portent a conclure que
la Nouvelle Alliance est vraiment différente de I’ Ancienne.




178 ARTICOLI SCIENTIFICI

Summary. After a brief discussion of the exact meaning of the words
that are usually translated by «covenant» (the Hebrew b¢rit and the Greek
diatheke), the article goes on to consider the more important problem of the
distinction between the New and Old Covenant. This distinction has been
questioned in recent times with the praiseworthy intention of facilitating
relations between Jews and Christians. An analysis of 2 Cor 3,14 («Old
Covenant») and of Jer 31,31-34 («New Covenant»), as well as a study of what
Jesus accomplished at the last Supper, leads to the conclusion the New
Covenant is really distinct from the Old.

Inhaltsangabe. Nach einer kurzen Diskussion hinsichtlich der genauen
Bedeutung der Begriffe, die allgemein mit «Bund» wiedergegeben werden
(hebriisch berit, griechisch diatheke), behandelt der Artikel das wichtigere
Problem der Unterscheidung zwischen Altem Bund und Neuem Bund. Gerade
diese wurde kiirzlich in Frage gestellt, und zwar in der lobenswerten Absicht,
die christlich-jiidischen Beziehungen zu erleichtern. Eine Priifung von 2. Kor
3,14 («Altes Testament») und Jer 31,31-34 («Neuer Bund»), aber auch die
Analyse, dessen was Jesus beim letzten Abendmahl vollbrachte, lassen zu dem
Schlufl kommen, da der Neue Bund wirklich vom Altem verschieden ist.




RTLu | (1996) 2, 179-192 179

Les anges, garants de
P’expérience spirituelle
selon saint Thomas d’Aquin

Servais Pinckaers O.P.
Université de Fribourg, Suisse

Les anges reviennent, peut-on dire! On en parle beaucoup aujourd’hui, sauf
chez les théologiens, parait-il. C’est une bonne raison pour nous enquérir de la
doctrine sur les anges contenue dans notre héritage théologique. Une telle recherche
correspond aux besoins spirituels de nos contemporains.

Pour nous mettre en condition, laissons-nous instruire, un instant, par la langue
frangaise. Ne dit-on pas: il travaille comme un ange pour signifier un travail parfait?
Ou encore: il est beau comme un ange; il a une patience d’ange; c’est un ange du
douceur, de pureté. Pensons aussi au magnifique sourire de 1’ange de Reims invitant
le peuple a entrer dans la cathédrale. Ajoutons qu’en wallon, on appelle les fleurs du
myosotis “des yeux d’ange”; telle est la poésie populaire. Mais venons-en a la
théologie.

1. RICHESSE ET PAUVRETE DE LA DOCTRINE THEOLOGIQUE SUR LES ANGES
a. Deux périodes dans I’histoire de la théologie
Une simple enquéte bibliographique sur les auteurs qui ont traité des anges fait

apparaitre un fait historique et culturel massif: d’une part, I’abondance et I’importan-
ce des écrits sur les anges chez les théologiens et les philosophes jusqu’a la Renais-



180 ARTICOLI SCIENTIFICI

sance; d’autre part, a I’époque moderne, la pauvreté de la production, I’absence pre-
sque totale d’écrits originaux et ’occultation du traite des anges en théologie.

Pour percevoir la richesse de la premiére période, il suffit de jeter un coup
d’oeil sur les oeuvres de saint Thomas et sur les sources qu’il exploite.

Dans la fa Pars, le Docteur angélique, qui mérite bien son nom, consacre
deux séries de questions aux anges: -dans le cadre du traité de la création, ou les
anges représentent les créatures purement spirituelles: questions 50 a 64; -dans
1I’étude du gouvernement divin auquel les anges participent, notamment par leur
influence sur les hommes: questions 106 a 114, soit un total de 24 questions et 117
articles. C’est imposant. En outre, en de nombreux autres endroits de la Somme,
Thomas parle des anges spécialement en liaison avec les facultés spirituelles de
I"homme.

Il existe aussi des lieux paralléles importants dans les autres écrits: le Ile livre
des Sentences, dist. 2-11, qui comporte une premiére rédaction du traité; le Ile livre
du Contra Gentes, c. 46-55, et le Compendium theologiae, dans le cadre de la
création et de la distinction des créatures; les questions disputées De substantiis
separatis, avec de multiples opinions et réponses, et le De FVeritate qui traitent de
I’ordre de la connaissance. Il ne faut pas oublier non plus les Commentaires bibligues
sur Colossiens c. 1 (lect. 4) et Ephésiens c. 1 (lect. 7), ni la prédication sur 1’ Ave Ma-
ria, 4 la fin de la vie de Thomas, partant de I’idée que le récit de I’ Annonciation est le
seul endroit dans I’Ecriture ou un ange salue un étre humain, une femme, pour
reconnaitre sa supériorité dans la grace'.

Les sources de la doctrine de saint Thomas sont également riches. On peut les
diviser en sources chrétiennes et philosophiques.

La premiere des sources chrétiennes est évidemment ’Ecriture avec les
nombreux passages de I’ Ancien et du Nouveau Testament qui relatent 1’intervention
des anges dans |’histoire du salut, notamment dans le mystére de I’Incarnation et de la
Rédemption, et particuliérement les passages des épitres aux Colossiens et aux
Ephésiens qui nomment différentes catégories d’anges.

Dans la tradition théologique, il convient de citer en premier lieu saint
Augustin dont la doctrine fut transmise a la scolastique par Pierre Lombard; Denys
I’ Aréopagite ensuite qui, dans La hiérarchie céleste, décrit les trois hiérarchies
angéliques comme dérivant de la théarchie divine qu’elles imitent, et comme formant
une hiérarchie sacerdotale dans 1’ordre de I’illumination; enfin saint Grégoire le
Grand qui, dans les Morales sur Job, expose une distinction des trois ordres
angéliques concurrente de celle de Denys (cfr. la pars, q. 108, art. 6). Thomas
n’ignore pas non plus la riche angélologie des Péres orientaux, dont saint Jean
Damasceéne présente une synthése.

! Cfr. notre livre La Grice de Marie, Mediaspaul, Paris, 1989.



Servals PiNckaers O.P. 181

Parmi les commentaires de Pierre Lombard, au 13e siécle, notons les plus
importants: celui de saint Bonaventure qui met en relation les neuf ordres de la
hiérarchie angélique avec les degrés du progres dans la vie spirituelle, et celui de
Duns Scot qui fait la critique de Thomas et rapproche les anges des hommes en leur
attribuant les mémes facultés spirituelles et une connaissance ¢galement progressive.

Les sources philosophiques sont plus nombreuses qu’on ne penserait. Thomas
lui-méme a écrit: «Non seulement les saints Docteurs, mais tous les philosophes qui
ont reconnu I’existence de substances incorporelles. ont admis aussi que les anges
interviennent dans la direction des étres corporelsy» (fa pars, q. 110, art. 1). Dans la li-
ste, Platon arrive en premiére place: il reconnait que les substances immatérielles
exercent une influence immédiate sur les corps sensibles (ibid., ad 3). Aristote limite
Pintervention des anges aux corps célestes et, pour une fois, Thomas se sépare
explicitement de lui (ibid., ad 2). Avicenne, témoin de la tradition musulmane, propo-
se une voie médiane: une seule substance, 1’intellect agent, préside a tous les corps
inférieurs. Pour Averroés, qui n’est pas mentionné a cet endroit, 1’illumination par les
substances séparées se fait au moyen de I’intellect agent, unique pour tous les
hommes.

A 1’époque moderne, par contre, on constate un désintérét croissant des
théologiens envers 1’angélologie. Sans doute Suarez, au 16e siecle, écrira-t-il un long
traité sur les anges ou il s’efforce de concilier Thomas et Duns Scot, tout en inclinant
dans le sens de ce dernier. Au siécle suivant, Denis Petau, également jésuite, écrira
encore un De angelis dans une étude plus historique que théologique. A partir de 13
les manuels de théologie se contenteront de transmettre, a leur maniére schématique,
la doctrine devenue classique. Lintérét pour les anges ne restera vivant que dans la
piété populaire.

Il convient de relever une surprise cependant. Elle nous vient de Karl Barth qui
renouvelle la théologie des anges dans la ligne du luthéranisme. Mais il en limite
strictement la théologie au donné de 1’Ecriture, en écartant tout ce qu’a pu ajouter la
spéculation philosophique du moyen age sur la nature et les propriétés des anges.

Apres Vatican II, on peut distinguer deux courants parmi les théologiens
catholiques. Selon Renzo Lavatori, la majorité maintient la validité substantielle de la
doctrine sur les anges, tout en étant conscients du besoin d’une réflexion critique
(sont cités M. Seemann, J. Auer et G. Gozzolino). D’autres, notamment sous
I'influence de Bultmann, rejettent la doctrine traditionnelle sur les anges et les
démons, jusqu’a nier leur existence personnelle; ils la réduisent a des symboles de
I’amour divin et du péché humain® (sont cités H. Haag, H. Kiing, P. Schoonenberg et
d’autres).

? Cfr. R. Lavatori, Gli angeli, Milano, 1991, pp. 213 ss.



182 ARTICOLI SCIENTIFICI

b. Un essai d’explication

La constatation que nous venons de faire mérite un instant de réflexion, car elle
nous place devant un probléme majeur: comment expliquer que la doctrine sur les
anges constitue une composante culturelle si considérable jusqu’a la Renaissance, en
philosophie comme en théologie, tandis qu’a 1’époque moderne, la considération des
anges devient marginale et est menacée de disparition, méme en théologie?

Pour y répondre, on peut partir d’un phénoméme paralléle: la séparation qui
s’est produite, vers le 15e siecle, entre la théologie spéculative et la mystique, entre la
réflexion théologique et I’expérience religieuse. On peut penser que la considération
des anges est liée a ’expérience religieuse, ce qu’indique le maintien de la place des
anges dans la liturgie et la dévotion, et qu’une théologie ou domine la logique
rationnelle sera inévitablement conduite 4 une baisse d’intérét pour les anges, faute
d’une base expérimentale suffisante.

De toute fagon, notre constatation manifeste un changement culturel profond
qui s’est accompli aux temps modernes. Pour les “anciens” (appelons-les ainsi, méme
s’ils peuvent parfois nous étres plus proches que des contemporains), I’expérience
qui fournissait la base de la pensée philosophique et théologique, était d’ordre moral
et spirituel, ¢’est-a-dire I’expérience intérieure que 1’homme acquiert par son action,
dans sa vie personnelle ouverte & Dieu et aux réalités spirituelles. Pour les
“modernes”, avec 1’avenement du cartésianisme et des sciences expérimentales,
I’expérience de base devient I’expérience sensible, extérieure, ramenée a 1’espace et
au temps, mesurable mathématiquement. D’une expérience humaine et spirituelle,
nous passons a une expérience matérielle et quantitative sur le modéle de
I’expérience physique.

II en résulte un changement profond dans la perception du réel et dans la
conception du monde. Désormais le réel n’est plus d’ordre spirituel; il s’identifie de
plus en plus a la matiére et & ce qui lui est réductible. On en vient & déclarer
inconnaissable, sinon irréel, tout ce qui dépasse 1’expérience sensible, les
“phénomeénes”, comme dira Kant. Dans un univers ainsi congu, il n’y a évidemment
pas de place pour de purs esprits comme les anges, ni pour Dieu, d’ailleurs, ni non
plus pour I’esprit ou pour ’ame dans I’homme. Pris dans un univers matérialisé,
I’homme est menacé d’asphyxie spirituelle.

La question des anges a donc partie liée avec la dimension spirituelle et morale
de I’homme. S’il en est ainsi, les anges ne pourraient-ils nous aider aujourd’hui &
recouvrer une respiration spirituelle normale.

A ce changement au niveau de I’expérience, s’ajoute une modification du
centre de perspective général: pour les “anciens”, tout en étant profondément
humaine, la perspective était théocentrique, en ce sens du moins que I’homme était
congu comme ouvert a la divinité et trouvait son accomplissement dans la
contemplation de la Cause premiére. Ce théocentrisme sera évidemment renforcé par
la théologie chrétienne. Dans ce cadre, les anges avaient leur rdle a jouer comme



Servals PiNckaers O.P. 183

intermédiaires entre I’homme et Dieu, quelle que soit I’importance du réle qui leur
était accordé: comme intermédiaires nécessaires dans une émanation de type
gnostique, comme moteurs des sphéres célestes, a la maniére d’ Aristote, ou comme
serviteurs de la Parole en vue du salut de I’homme.

Chez les “modernes”, la perspective devient radicalement anthropocentrique
au point d’entrainer souvent une opposition entre I’homme et Dieu: la disparition de
Dieu semble étre la condition de ’apparition de I’homme et de son accomplissement.
Ou bien la création et le gouvernement du monde relévent de Dieu, ou bien ils sont
I’oeuvre de I’homme gréace a sa science et & son travail. Ce qu’on accorde a Dieu est
enlevé a I’homme et vice versa. Dans une pensée ainsi centrée sur I"homme, sur sa
domination de la matiére grice a la technique, il n’y a plus de place ni de fonction
pour les anges. On les considérera comme de dangereuses illusions, du méme ordre
que I’4me et les autres facteurs spirituels. D’un mot, on pourrait dire: comment faire
entrer un ange dans une machine, dans un ordinateur? Etant incontrdlable, son
intervention fausserait tout le mécanisme.

Reprenons, a présent, notre question: est-ce que notre étude de la doctrine sur
les anges, dont saint Thomas est un témoin classique, ne pourrait pas nous aider a
redécouvrir la dimension spirituelle de la vie humaine et a trouver réponse aux
questions de cet ordre qui échappent aux sciences positives et aux techniques?
Lintérét actuel pour les anges, exprimé dans de nombreuses publications et
représentations, est le signe d"un nouvel éveil au sens des réalités spirituelles, d’un
besoin causé par I’insatisfaction ol nous laisse la société de consommation. La
science positive et la technique ne peuvent y répondre seules, quelles que soient leurs
prouesses.

2. LA DIFFERENCE ENTRE L’ INTELLIGENCE ANGELIQUE
ET LA RAISON HUMAINE

a. Les questions sur les anges dans les oeuvres de saint Thomas

Pénétrons maintenant dans la doctrine de saint Thomas. Parcourons d’abord les
questions qu’il consacre aux anges. Comme nous I’avons vu, il les divise en deux
groupes placés, 1’'un, dans I’étude de la création et 1’autre, dans I’exposé du
gouvernement divin.

Le premier groupe compte quatre séries de questions: 1. La substance ou natu-
re des anges comme creatures purement spirituelles et leurs rapports avec les corps,
notamment dans le mouvement local (qq. 50-53); 2. Lintelligence des anges et leur
mode de connaissance (qq. 54-58); 3. La volonté des anges et I’amour qui en procede
(qq. 59-60); 4. La création des anges dans leur état de nature et dans I’appel a la
gloire, avec la question du péché et des démons (qq. 61-64).



184 ARTICOLI SCIENTIFICI

Le second groupe de questions se divise en trois parties: 1. Laction de I’ange
sur les autres anges: I’illumination, la hiérarchie des bons anges et des démons (qq.
106-109); 2. La présidence des anges sur le monde corporel (q. 110); 3. Laction des
anges sur les hommes: leur influence, leur mission, les anges gardiens, I’assaut des
démons (qq. 111-114).

Saint Thomas reviendra sur la question des anges en de nombreux endroits de
la Secunda Pars. Dans la Ia-Ilae: les anges ne peuvent procurer la béatitude (q. 3, art.
7); les démons sont causes du péché (q. 80). Dans la [/a-Ilae: la foi des anges et des
démons (q. 5, art. 1 et 2); la charité des anges (q. 25, art. 10 et 11); leur intervention
dans la tentation et le péché originel (q. 165); leur role dans la prophétie (g. 172).

Dans la Tertia Pars, il traite des anges en relation avec la grace capitale du
Christ (q. 8, art. 4); dans une comparaison avec la science infuse du Christ (q. 11, art.
4). Est étudiée aussi I’intervention des anges dans la vie du Christ: 4 I’ Annonciation
(g. 30, art. 2); lors de la Nativité (q. 36, art.5); dans ses miracles (q. 44, art. 1), a
propos de I’ Ascension (q. 57, art. 5).

Enfin, dans de nombreux passages de la Somme, Saint Thomas use de la
comparaison avec les anges pour décrire les activités spirituelles de I’homme.

La doctrine sur les anges occupe donc une place importante dans la synthése
théologique construite par le Docteur angélique. On ne peut la négliger, si on veut lui
étre fidele.

Par ailleurs, on peut remarquer que saint Thomas n’a pas posé la question de
I’existence des anges: «an sit angelus?». Il ’effleure bien au début de son étude:
«utrum sit aliqua creatura omnino spiritualis et penitus incorporea» (la pars, q. 59,
art. 1); mais la pointe de la question réside dans le refus de la composition matiére et
forme chez les anges, soutenue par la tradition augustinienne et par le philosophe juif
Avicebron. Thomas n’ignote cependant pas ’opinion de certains philosophes
anciens, rapportée par Aristote, qu’il n’y avait pas dans le monde d’autres étres que
corporels («nullum ens esset nisi corpus»). Il y ajoute la mention des Sadducéens
prétendant qu’il n’existait pas d’esprit (dcfes 23,8). Il se contente de leur opposer
cette raison: le fait que 1’intelligence soit supérieure aux sens montre raisonnablement
qu’il existe des réalités incorporelles, uniquement connaissables par I’intelligence. Il
est clair que pour lui, comme pour la tradition chrétienne et philosophique qui
nourrissait sa réflexion, I’existence des anges n’était pas en cause. Elle était une
composante de |’expérience spirituelle commune.

b. L'étude de I'intelligence angélique

Dans ce vaste ensemble des questions sur les anges, il nous faut a présent
choisir le point ou porter notre recherche. Nous nous laisserons guider par Saint
Thomas lui-méme en nous demandant pour quelle raison il a pu s’intéresser a ce
point aux anges: dans les deux grands traités qu’il leur consacre dans la Somme, il
exploite largement le vaste matériel fourni par la tradition et en propose une



ServAIs PiINckaErs O.P. 185

organisation nouvelle, adoptant sur de nombreux points des positions originales qui
feront de cette oeuvre un classique.

La réponse ne fait guére de doute: la traité des anges offre 4 Thomas ’occasion
d’étudier I’intelligence dans ce qu’elle a de plus élevé, de plus spirituel, et d’éclairer
ainsi le mouvemment de I’intelligence humaine en quéte de vérité, de sagesse. Il base
cette recherche sur un principe hiérarchique qui dirige sa vision du monde créé: ce
qui est le plus haut dans un ordre inférieur confine toujours a ce qui occupe le dernier
degré dans I’ordre supérieur. Ce principe, emprunté a Denys 1’ Aréopagite, est pour
lui I’expression de la sagesse divine, source et fin de toute connaissance. Il s’applique
aux différents ordres angéliques, ainsi qu’aux relations de I’homme avec les anges.
On le retrouve dans les rapports entre les corps terrestres et les corps célestes, comme
dans le passage des créatures non rationnelles, plantes et animaux, a I’homme (/a
pars, q. 58, art. 3; q. 108, art. 6; De Veritate, q. 8, art. 15; q. 15, art. 1). Le sommet de
la connaissance humaine consiste donc dans une certaine participation a la
connaissance angélique.

¢. La raison et l'intuition

Nous voici a pied d’oeuvre. La question est de déterminer le mode et les
procedés de I’intelligence chez I’ange et chez I’homme: qu’est-ce qui distingue
I'intelligence angélique de I’intelligence humaine et rapproche cependant celle-ci de
celle-1a?

La question primitive, déja présente dans le Commentaire des Sentences, était:
«utrum angelus possit simul multa intelligere?». Est-ce que I’ange peut connaitre
simultanément des choses multiples, grice a une perception simple, alors que nous ne
les atteignons que séparément? La question s’est précisée dés le De Veritate; est-ce
que les anges connaissent discurrendo, en progressant d’une connaissance a une autre
sur le mode du raisonnement (q. 8, art. 15; la pars, q. 58, art. 3)? Elle a été complétée
dans la Somme: I’intelligence angélique procede-t-elle componendo et dividendo, en
formant des phrases composées d’un sujet et d’un prédicat (la pars, q. 58, art. 4)?

Ces questions ont leur paralléle dans 1’étude de l’intelligence humaine:
pouvons-nous comprendre simultanément plusieurs choses (/a pars, q. 85, art. 4)?
Notre intelligence connait-clle componendo et dividendo (ibid., art. 5)? Elles ont leur
base dans une question fondamentale: la raison est-elle une faculté différente de
Vintelligence (De Veritate, q.15, art. 1; la pars, q. 79, art. 8)? Lintérét se porte ici sur
la distinction entre la raison et I’intelligence au sein d’une méme faculté.

Ecoutons saint Thomas: sa réponse parait simple, mais elle est riche de
contenu.

Il nous rapporte a notre expérience. Chomme acquiert ses connaissances
discurrendo, par un mouvement de I’intelligence qui progresse en passant d’une
connaissance a 1’autre. Cela se fait par le moyen du raisonnement qui déduit des
conclusions a partir de principes, ou encore par la recherche des composantes et des



186 ARTICOLI SCIENTIFICI

accidents d’une réalité pergue. Ce travail s’exprimera dans le langage humain, dans la
phrase, dont la structure essentielle est constituée par attribution du prédicat au
sujet. On pourrait dire que 1’intelligence humaine progresse par morceaux; elle avan-
ce pas a pas, par propositions successives.

Cette quéte de la vérité a cependant pour origine une forme de connaissance
d’un niveau supérieur: I’intuition des premiers principes, dont 1’habitus s’appelle
Vintellectus, pour la raison spéculative, et la syndérese pour la raison pratique. Toute
connaissance humaine, toute science, toute recherche ou délibération trouve sa source
et sa fin, son commencement et son achévement, dans cette lumiére originelle de
I’intelligence qui nous procure le sens du vrai et du bien; elle se diffuse a travers tous
les raisonnements et les ordonne & une connaissance plus parfaite de la vérité.

C’est par ce sommet de la connaissance humaine, I’intuition des premiers
principes, que notre intelligence touche a I’intelligence angélique et que nous
pouvons en deviner les propriétés. L’ange, en effet, posséde une intelligence si
puissante et pénétrante qu’il n’a pas plus besoin du raisonnement qui compose et di-
vise, qui analyse et synthétise, que du discours. Son intelligence est simple et directe:
il pergoit immédiatement ce que contient sa connaissance naturelle, toutes les
conclusions qu’on peut tirer d’un principe, les virtualités renfermées dans une idée,
les composantes attribuables a un sujet. Seules lui échappent les réalités surnaturelles.
L’ange n’est donc pas astreint au raisonnement, au syllogisme ou au discours. 1l est
néanmoins parfaitement capable de comprendre nos raisonnements et de suivre nos
discours, mais d’une maniére intuitive. On pourrait dire que chaque ange a du génie
et rapprocher son mode de connaissance de celui que saint Thomas attribue, en
s’appuyant sur le Philosophe, a ceux qui sont mus par I’Esprit Saint: «Les hommes
mus par un instinct divin n’ont pas a délibérer selon la raison humaine, mais doivent
suivre leur instinct intérieur, parce qu’ils sont mus par un principe meilleur que la
raison humaine» (la-Ilae, q. 68, art. 1). Notre Docteur comparera ces deux modes de
connaissance, humain et angélique, au mouvement vers la vérité et au repos dans sa
jouissance, ce dernier étant a la fois I’origine et la fin de la recherche de la vérité (Ja
pars, q. 79, art. 8).

La différence entre ces deux modes de connaissance s’exprimera par deux
termes: 4 la suite de Denys, Thomas nommera la connaissance propre a I’homme
rationnelle parce qu’elle est caractérisée par le raisonnement. La connaissance
angélique sera qualifiée d’intellectuelle parce qu’elle procéde selon le mode de la
pure intelligence, comme une appréhension simple et immediate de la vérite (fa pars,
g. 58, art. 3; q. 79, art. 8).

La raison de cette différence réside dans la faiblesse de la lumiére intellectuelle
chez ’homme et dans la plénitude de cette lumiére chez ’ange. Uhomme doit
avancer pas a pas vers la vérité, tandis que I’ange y parvient avec la rapidité de la
lumiére, dans I"immédiateté spirituelle. Cependant le progrés de I’homme, si lent
soit-il, ne pourrait s’accomplir sans une étincelle de cette lumiére directe qu’est la
connaissance des premiers principes de la veérité et du bien. Comme le dit saint



Servals PiINckaErs O.P. 187

Thomas, quoiqu’elle procéde par composition, notre raison, ayant en elle quelque
chose de la nature simple (de Dieu) selon le rapport de I’image a I’exemplaire, est
capable d’accomplir un acte simple, comme la saisie de la quiddité des choses, ce qui
reléve de I'intelligence, et des actes composés, comme d’accorder le prédicat au sujet
et de tirer par le raisonnement les conclusions des principes, ce qui reléve de la raison
(De Veritate, q. 15, art. 1, ad 5).

La raison humaine travaille donc 4 deux niveaux: par le raisonnement, qui est
son mode propre, et par ’intuition qui ’apparente au mode de connaissance de
I’ange. Remarquons cependant qu’on ne peut nullement séparer I’intuition du
raisonnement, car en elle réside la source de la lumiere qui se propage et se réfracte
dans les raisonnements et les propositions. Dans notre expérience, il n’existe pas de
raisonnement sans une certaine intuition, ni d’intuition en dehors de tout
raisonnement. C’est par cette intuition originelle s’effectuant dans la profondeur de
toute connaissance vraie que nous pouvons deviner ce que peut étre la connaissance
angélique.

d. Le raisonnement et I'idée dans la Somme théologique

Pour tacher de mieux saisir la portée de la doctrine de saint Thomas, en lien
avec notre experience de la vie intellectuelle et spirituelle, prenons comme exemple
son oeuvre majeure, la Somme théologique, et considérons-la dans 1’optique que
notre docteur nous propose lui-méme quand il étudie les oeuvres de Dieu dans la
création. Le rapport de Dieu a "univers qu’il a créé est comparable, écrit-il, a celui de
I’artisan ou de I’architecte a son oeuvre, «sicut artifex ad artificiatay». Aussi la raison
créatrice, dans la sagesse divine, peut-elle étre qualifiée d’un art, ou d’exemplaire, de
modele, ou encore d’idée (cft., la-Ilae, q. 93, art. 1: définition de la loi éternelle; Ia, q.
45, art. 6: création par le Pére comme «artifex», par le Verbe comme «in intellectu
conceptumy», par le Saint-Esprit comme amour). De méme saint Thomas est
I’architecte de son oeuvre théologique, s’efforgant de décrire et de reproduire dans
son discours écrit et raisonné 1’oeuvre méme de Dieu dans la création, le
gouvernement providentiel et la Rédemption. La Somme veut étre une image de
I'oeuvre divine comme les cathédrales du 13e siécle furent des reproductions
architecturales de ’univers et de I’histoire sainte.

Si nous considérons la Somme de théologie, nous y voyons clairement
apparaitre les deux niveaux d’intelligence que nous avons distingués. Le premier
aspect est manifeste: la Somme est le chef d’oeuvre du raisonnement scolastique qui
deduit les conclusions et les reconduit a leurs principes, qui analyse, divise et compo-
se, qui examine dialectiquement toute opinion pour en extraire la parcelle de vérité
utile pour la progression de "esprit. Le langage est lui-méme fonciérement rationnel,
faisant abstraction des connotations sensibles ou imaginatives du vocabulaire courant
ou littéraire. Parmi les oeuvres théologiques ou philosophiques, il en est peu qui lui
soient comparables par la rigueur et I’ampleur du raisonnement, sinon, dans une



188 ARTICOLI SCIENTIFICI

certaine mesure, 1’ Ethique géométrique de Spinoza. Mais la différence est grande: la
Somme ne nous enferme pas dans un systéme purement rationnel; elle maintient tous
ses raisonnements ouverts au mystére du Christ proposé par la foi, préts ainsi a un
dépassement ou I’intelligence angélique aura son role a jouer au service de la Parole.

Et voici le second aspect qu’on a moins releve. A I’origine de la Somme se tient
I’intelligence des premiers principes prenant la forme d’une certaine “idée”
architectonique, d’un modeéle de I’oeuvre formé dans I’esprit de son auteur. Une telle
idée est dynamique. Elle contient I’oeuvre en germe; elle I’inspire et dirige tout le
travail de la raison pour le conduire vers sa perfection: la pleine transcription de
I’idée. Dans le pénible enfantement de I’oeuvre, I’idée féconde le labeur de la raison
et lui procure 1’¢lan intellectuel, le souffle spirituel.

Lidée est également synthétique: c’est elle qui rassemble tous les
raisonnements et les parties de [’oeuvre, leur imposant une ordonnance qui les relie
harmonieusement les uns aux autres. Tel sera le plan de la Somme exposé dans les
prologues qui font concorder les moindres parties de cette construction avec
I’ensemble, sans aucune redite.

Or, I’idée architecturale d’une telle oeuvre n’est pas le résultat de la chaine des
raisonnements qu’elle contient. Elle en est plutot la source lumineuse présente d’un
bout a ’autre du travail de composition. Elle n’est pas le résultat d’un syllogisme,
mais la lumiére qui opére la synthése entre les prémisses et les conclusions, entre le
sujet et les prédicats. Elle manifeste sa supériorité par son mode d’apparition a
I’esprit. Nous pouvons ici recourir a notre expérience dans la composition d’un
travail intellectuel, livre, article, thése ou conférence. A la différence des
raisonnements et des recherches parfois longues qui ont pu la préparer, I’idée jaillit
brusquement, instantanément, et transforme d’un seul coup notre champ
d’investigation, mettant partout un ordre que nous recherchions vainement. L'idée se
manifeste comme une étincelle ou comme une petite bulle lumineuse émergeant au-
dessus de ’eau, au-dessus de la matiére étudiée, qu’elle illumine et réorganise
enticrement.

Ainsi la Somme est-elle I’expression d’une Idée extraordinairement puissante
dans sa capacité architecturale et dans son déploiement. Elle est particuliérement
tangible dans les parties les plus originales de I’oeuvre. Citons comme exemple, le
traité des anges exposé dans une vision renouvelée, celui de la béatitude placé a la
base de la morale et composé a la lumiere des béatitudes évangéliques, 1’ organisation
des vertus associ¢es aux dons du Saint-Esprit, la définition de ces dons, le traité des
lois culminant dans la définition de la Loi nouvelle comme la grice du Saint-Esprit,
I’étude de la vie du Christ dans son mystere rédempteur. Sous un langage presque
trop objectif, on sent qu’est a I’oeuvre dans ces textes la force d’une Idée novatrice,
créatrice.

Dans le méme ordre, nous pouvons ranger la connaissance par connaturalité
que saint Thomas attribue a chaque vertu, particulierement a la charité, génératrice de
la sagesse, et a la prudence, vertu du discernement concret. Or, une telle connaissance



Servals Pinckaers O.P. 189

ne se forme pas non plus par le moyen du syllogisme, comme s’acquiert la science,
mais par le contact avec le réel qui forme en nous I’expérience droite et nous rend
capables de juger intuitivement et sirement de ce qu’il convient de faire. Une telle
perception ne nuit nullement 4 la réflexion ni au raisonnement, bien au contraire. La
encore nous avons affaire a un mode de connaissance synthétique, de type intuitif, ou
le raisonnement intervient comme une préparation dans la recherche et comme un
déploiement dans |’expression.

Notre vie intellectuelle comporte donc deux niveaux, deux modes de
connaissance imbriqués 1’un dans I’autre. A la suite de saint Thomas, on peut appeler
’un, I’ordre de la raison raisonnante et, 1’autre, celui de I’intelligence intuitive. Ils se
retrouvent dans tout travail intellectuel, qu’il soit scientifique ou pratique, comme
dans le cours de la vie spirituelle.

C’est évidemment au niveau de D'intelligence intuitive qu’il faut placer
I’intervention des anges lorsqu’ils sont pour nous les porteurs de la Parole de Dieu et
nous révelent I’Idée et les desseins de Dieu sur nous. Leur parole est bréve et dense,
quand elle nous est dite intérieurement, comme un trait de lumiére qu’une petite
phrase suffit & formuler; mais elle est assez puissante pour changer et diriger toute
une vie et I’inscrire dans la vie et ’histoire de I’Eglise. Tel fut le message de I’ange
de I’ Annonciation a2 Marie et a Joseph, ou la Parole de I’ange de la Résurrection aux
femmes devant le tpmbeau vide.

e. La séparation moderne entre la raison et ['intelligence

Tout cela est bel et bon; mais nous voici replacés devant notre probléme face
aux sciences et a la philosophie moderne. En effet, ce qui caractérise le rationalisme,
n’est-ce pas d’avoir identifié la science avec I’oeuvre de la raison raisonnante et de
I’avoir séparée, par principe et par méthode, de ’ordre de Iintelligence intuitive,
synthétique, spirituelle, ot la connaissance n’est pas démontrable par le seul
raisonnement?

La coupure apparait clairement dans le Discours sur la méthode de Descartes.
Pour connaitre la vérité et surmonter le doute, Descartes veut procéder par de
«longues chaines de raisons, toutes simples et faciles», a la maniere des géometres.
Construites «en commengant par les objets les plus simples et les plus aisés a
connaitre», ces chaines doivent étre vérifiées par «des dénombrements si entiers et
des revues si générales» qu’on soit «assuré de ne rien omettrex». Et voici la coupure;
elle est le résultat du premier précepte de la méthode: «Ne recevoir jamais aucune
chose pour vraie que je ne la connusse évidemment étre telle». I’évidence étant ici
conditionnée par les chaines de raisons, ce qui ne peut étre soumis a ce type de
raisonnement ne pourra jamais étre regu pour vrai, ni entrer dans cette science
rationnelle. Tel sera le cas de tout ce qui reléve de ’intuition.

Apres Descartes, la science se développera surtout grice a I’emploi de la
méthode expérimentale; mais les principes du rationalisme cartésien subsisteront et



190 ARTICOLI SCIENTIFICI

seront appliqués dans tous les domaines, faisant reculer d’autant 1’intelligence
intuitive. Ceci ne veut pas dire que ’intuition ne jouera aucun role dans 1’élaboration
des sciences, y compris dans les mathématiques. Les savants qui réfléchissent sur leur
expérience le reconnaitront. Mais la science qu’il pratiquent ne leur fournira pas les
catégories mentales et verbales nécessaires pour rendre compte de I’intuition et lui
faire une juste place. Bien plutdt, leur conception rationaliste les poussera a tenter de
remplacer ’intuition en lui substituant des formules mathématiques et des procédés
techniques.

Pour exprimer les choses d’une fagon simple, reprenons ’exemple de
I’ordinateur, chef d’oeuvre de la technique moderne. On peut mettre la Somme
théologique, toutes les oeuvres de saint Thomas méme, sur ordinateur, comme
n’importe quel autre texte. Mais jamais on ne pourra introduire dans un programme
d’ordinateur 1’Idée qui a construit la Somme et qui peut encore rendre son texte
vivant, lumineux et inspirateur pour ses lecteurs aujourd’hui. Seule I’idée spirituelle
peut faire vraiment comprendre un texte au sens de prendre, de saisir ensemble avec
1’auteur, ou encore au sens claudélien de connaitre ou naitre avec, de telle sorte que
I’idée redevienne féconde dans I’esprit du lecteur. Lordinateur ne peut fournir que de
la matiére; il ne peut transmettre ce qui est de I’ordre de I’esprit. Il ne nous donnera
jamais I’idée qui préside a la composition d’un article ou d’une conférence; nous
devons la tirer de nous-méme. A fortiori ne peut-on faire entrer un ange dans un
ordinateur, car I’ange n’a pas de corps, de matiére, selon saint Thomas; il ne peut
donc non plus étre lié a un texte. Cange est insaisissable par nos instruments, comme
I’ame, d’ailleurs; il souffle ot il veut, a la maniére de I’Esprit Saint. Avec lui tout le
domaine spirituel est en cause, face au monde de la machine.

Nous terminerons sur une remarque bréve et importante. Dans leur visée a
’objectivité, les sciences modernes présupposent une séparation, sinon une
opposition, entre le sujet et I’objet. Le sujet humain doit s’effacer pour qu’apparaisse
’objet soumis & 1’observation. Les sciences sont ainsi tournées vers 1’extériorité. Or
I’intelligence intuitive dont nous parlons provient d’une lumiére qui jaillit de
I’intérieur de I’homme, du fond de son esprit et de son coeur. La connaissance par
connaturalité, donnée par la vertu, est liée a ’expérience personnelle; elle est
essentiellement subjective, en ce sens. Il existe bien des choses qu’on ne peut
vraiment comprendre si on ne les a vécues, dans la veérité et la droiture. Ainsi les
vertus, intellectuelles et morales, naissent-elles de notre expérience active. Cette
différence risque d’approfondir la séparation entre la raison raisonnante et
I’intelligence, entre le domaine des sciences et celui de la sagesse spirituelle qui
s’exprime notamment dans la théologie.

Des lors, notre tdche ne consisterait-elle pas aujourd’hui a rétablir des liens
judicieux et solides entre la science et la sagesse, en remettant en valeur la dimension
spirituelle qui subsiste dans I’esprit et le coeur de tout homme, y compris des savants,
en rendant a I’intelligence intuitive les termes et les catégories dont elle a besoin pour
nous parler et nous éclairer? C’est dans cette tdche que la doctrine sur les anges peut



Servals PiNckaers O.P. 191

nous montrer le chemin, dans un regard de I’intelligence s’élevant vers son sommet et
vers ses sources, dans un regard du coeur aussi montant vers Dieu dans la priere, s’il
est vrai que les anges, selon la tradition et I’expérience chrétienne, nous transmettent
la Parole de Dieu et portent vers lui nos demandes. On pourrait également dire que
les anges nous aident, selon 1’Evangile, a recouvrer notre regard d’enfant sur le
monde et sur Dieu (Mz 18,10; 19,14). Ainsi sont-ils auprés de nous les serviteurs, les
éveilleurs et les dispensateurs de la lumiére intellectuelle. Dans cette mission,
n’auraient-ils pas un role spécial a jouer aupres des théologiens, comme aupres de
tous ceux qui ont regu la mission de dispenser I’Evangile?

Cette réflexion sur les anges a la lumiére de saint Thomas pourrait étre
considérée antimoderne. En réalité, la théologie des anges n’est ni antimoderne, ni
postmoderne; il faudrait plutét la dire “transmoderne”, comme elle fut jadis
“transancienne”, s’il est vrai que l’intelligence angélique dépasse la nbtre,
specialement quand elle nous transmet la Parole de Dieu qui surpasse toute
intelligence. C’est pourquoi les anges peuvent nous aider a retrouver le sens du
mystére: le mystére de la nature, comme 1’oeuvre de Dieu, et le mystére du salut
révélé dans le Christ. Ainsi les anges ont-ils a remplir aupres des théologiens, comme
aupres de tout chrétien, une mission d’illumination.

Riassunto. Quanto alla dottrina degli angeli, si possono distinguere due
grandi epoche: nell’antichita e nel medioevo lo studio degli angeli occupa un
posto importante a livello filosofico e teologico, come attestano le 24 questio-
ni dedicate agli angeli nella Somma Teologica di san Tommaso. In epoca mo-
derna si nota, al contrario, una crescente mancanza di interesse degli stessi te-
ologi per I’angelogia. Questo fatto storico ¢ indice di un profondo cambiamen-
to culturale: dal predominio dello spirituale si passa ad una scienza inchiodata
ai fenomeni di ordine sensibile e materiale. Una riflessione sugli angeli non
potrebbe forse aiutarci a sorpassare i limiti del razionalismo ereditato da
Cartesio per ritrovare il senso e I'importanza dell’intelligenza intuitiva, attra-
verso la quale I’'uomo raggiunge, in una certa misura, ’intelligenza angelica?




192 ARTICOLI SCIENTIFICI

Résumé. Concernant la doctrine sur les anges, on peut distinguer deux
grands périodes: dans I’antiquité et au moyen-age, 1’étude des anges occupe
une place importante, en philosophie et en théologie, comme en témoignent
les 24 questions consacrées aux anges dans la Somme théologique de saint
Thomas. A 1’époque moderne, on constate, au contraire, un désintérét
croissant des théologiens eux-mémes pour I’angélologie. Ce fait historique est
I’indice d’un profond changement culturel: de la prédominance de la saisie du
spirituel on est passé a une science rivée aux phénoménes d’ordre sensible et
matériel. Une réflexion sur les anges ne pourrait-elle pas nous aider a dépasser
les limites du rationalisme hérité de Descartes pour retrouver le sens et
I’importance de I’intelligence intuitive par laquelle I’homme rejoint, dans une
certaine mesure, 'intelligence angélique?

Summary. With regard to the doctrine on angels we can distinguish two
main periods. In antiquity and during the Middle Ages the study of angels had
an important place, in philosophy and in theology. The 24 questions dealing
with angels in the Summa Theologiae of St. Thomas are a witness to this. In
the modern era, by contrast, we can note a growing lack of interest among
theologians themselves regarding the theology of angels. This historical fact is
a sign of a profound cultural change. From the predominance of the grasp of
the spiritual we have passed to a scientific knowledge rooted in the
phenomena of a perceptible and material order. Could it not be that a
reflection on angels would help us to overcome the limits of the rationalism
inherited from Descartes and so recover the meaning and importance of
intuitive intelligence through which man could return, in a certain sense, to the
angelic understanding?

Inhaltsangabe. Was die Engellehre betrifft, so kann man zwei grofie
Epochen unterscheiden: im Altertum und Mittelalter nahm die Beschiftigung
mit den Engeln einen breiten Raum ein, sowohl in der Philosophie als auch in
der Theologie. Davon zeugen auch die 24 quaestiones in der Summa
Theologiae des hl. Thomas von Aquin. Im Neuzeit stellt man ein wachsendes
Desinteresse selbst der Theologen an der Angelologie fest. Dieser historische
Tatbestand ist das Indiz eines tiefen Kulturwandels: von der Vorherrschaft der
Ergriffenheit durch das Spirituelle sind wir zu einer Wissenschaft gelangt, die
an den fiihlbaren und materiellen Erscheinungen héngt. Vielleicht kénnte das
Nachdenken iiber die Engel uns dabei helfen, die Grenzen des von Descartes
libernommenen Rationalismus zu sprengen, um den Sinn und die Bedeutung
der intuitiven Intelligenz wiederzufinden, dank deren der Mensch in gewissem
Sinn an die Intelligenz der Engel heranreicht.




RTLu | (1996) 2, 193-215 193

Veritatis Splendor and
natural law: from first
principles to moral absolutes

William E. May

Michael J. McGivney Professor of Moral Theology

John Paul II Institute for Studies on Marriage and Family
Washington, D. C.

Toward the close of his Encyclical Veritatis Splendor, Pope John Paul II, in
reminding his brother bishops of his and their responsibilities as pastors, identifies
the «teaching which represents the central theme of this Encyclical», the teaching
«being restated with the authority of the Successor of Peter». This is the teaching that
reaffirms «the universality and immutability of the moral commandments,
particularly those which prohibit always and without exception intrinsically evil
actsy (n. 115).

Pope John Paul II, in continuity with the Catholic theological tradition, roots
this teaching in the requirements of the natural law, particularly as understood by St.
Thomas, to whose thought the Holy Father frequently appeals in reaffirming and
developing the natural law tradition.

Here I propose to do the following. First (1), I will offer a summary of the
understanding of natural law set forth by the Holy Father in Feritatis Splendor. In
particular, T will show that, according to John Paul II, the moral absolutes—the
«universal and immutable moral commandments» referred to in the passage cited
above—proscribing intrinsically evil acts are, indeed, precepts of natural law, known



194 ARTICOLI SCIENTIFIC

to be true in light of the primordial moral requirement of the natural law. The Holy
Father emphasizes that these precepts protect the inviolable dignity of human
persons, beings whom we are to love, by protecting the goods perfective of them. He
further teaches that the truth of these natural law requirements is definitively revealed
by the Crucified Christ, whose grace enables human persons to shape their choices
and lives in conformity with them.

Second (2), I will examine the teaching of St. Thomas Aquinas on natural law,
paying particular attention to the relationship between the «first and common
precepts of natural law» and the «proximate conclusions» derived from them,
namely, the precepts of the Decalogue, which are, according to St. Thomas (and to
Pope John Paul II), moral absolutes. Finally (3), I will offer some reflections on the
“movement” from the «first and common precepts of natural law» to its «proximate
conclusionsy,

I. THE TEACHING OF VERITATIS SPLENDOR ON NATURAL LAW

Pope John Paul II affirms, with Vatican Council II,' that the highest norm of
human action is God’s divine law: eternal, objective and universal, whereby he
governs the entire universe and the ways of the human community according to a
plan conceived in wisdom and in love (cfr. Veritatis Splendor, n. 43, explicitly citing
this conciliar passage). He emphasizes that “natural law” is our intelligent
participation in God’s eternal law (cfr. ihid., nn. 12, 40). Moreover, with St. Thomas,
whom he cites extensively, particularly on this point (cfr. his citation from Summa
theologiae, Ta-lae, g. 91, art. 2, in n. 42), he stresses that the natural law, inasmuch as
it is the participation of intelligent, rational creatures in God’s eternal law, is properly
a human law. Thus he says, «this law is called the natural law... not because it refers
to the nature of nonrational beings but because the reason which promulgates it is
proper to human nature» (Feritatis Splendor, n. 42). The moral or natural law, John
Paul II affirms, «has its origin in God and always finds its source in himy.
Nonetheless, «by virtue of natural reason, which derives from divine wisdom», the
natural law must also be recognized as «a properly human law» (ibid., n. 40).

Moreover, precisely because the natural law finds its origin in God’s divine and
eternal law, its normative requirements are fruths meant to help us choose rightly. In
fact, John Paul II speaks of our moral life as a «theonomy, or participated theonomy,

! See Vatican Council II, Declaration on Religious Liberty Dignitatis humanae, n. 3: «Quae clarius
adhuc patent consideranti supremam humanae vitae normam esse ipsam legem divinam, aeternam, obiectivam
atque universalem, qua Deus consilio sapientiae et dilectionis suae mundum universum viasque communitatis
humanae ordinat, dirigit, gubernat» (emphasis added).



Wiwam E. May 195

"
1

since man’s free obedience to God’s law effectively implies that human reason and
human will participate in God’s wisdom and providence. By forbidding man to “eat
of the tree of the knowledge of good and evil”, God makes it clear that man does not
originally possess such “knowledge” as something properly his own, but only
participates in it by the light of the natural reason and of Divine Revelation, which
manifests to him the requirements and promptings of eternal wisdom. Law must
therefore be considered an expression of divine wisdom: by submitting to the law,
freedom submits to the truth of creation» (ibid., n. 41).

The Holy Father takes up the normative requirements or truths of natural law
in his presentation, in Chapter One of the Encyclical, of the essential link between
obedience to the Ten Commandments, which the Catholic tradition has always
recognized as requirements of natural law, and eternal life. In his presentation of this
essential link John Paul IT makes it clear that the primordial moral requirement of
natural law is the twofold love of God and of neighbor and that the precepts of the
second tablet of the Decalogue are based on the truth that we are to love our neighbor
as ourselves, This, as will be seen more clearly later, is of paramount importance.

He begins by noting that our Lord, in responding to the question posed to him
by the rich young man, «Teacher, what good must I do to have eternal life?» (Mt
19:16), makes it clear that its answer can be found «only by turning one’s mind and
heart to the “One” who is good... Only God can answer the question about what is
good, because he is the Good itself» (n. 9; cfr. nn. 11, 12). He continues by saying,
«God has already given an answer to this question: he did so by creating man and
ordering him with wisdom and love to his final end, through the law which is
inscribed in his heart (cfr. Rm 2:15), the “natural law”... He also did so in the history
of Israel, particularly in the “ten words”, the commandments of Sinai» (n. 12). John
Paul II next reminds us that our Lord then told the young man: «If you wish to enter
into life, keep the commandments» (Mt 19:17). John Paul II says that Jesus, by
speaking in this way, makes clear «the close connection... between eternal life and
obedience to God's commandments [which)]... show man the path of life and lead to
it» (n. 12). The first three of the commandments of the Decalogue call «us to
acknowledge God as the one Lord of all and to worship him alone for his infinite
holiness» (n. 11). But the young man, replying to Jesus’ declaration that he must keep
the commandments if he wishes to enter eternal life, demands to know «which ones»
(Mt 18:19). John Paul II says, «he asks what he must do in life in order to show that
he acknowledges God’s holiness» (n. 13). In answering this question, Jesus reminds
the young man of the Decalogue’s precepts regarding our neighbor. «From the very
lips of Jesus», the Holy Father observes, «man is once more given the
commandments of the Decalogue» (n. 12). These Ten Commandments, John Paul II
continues, are based on the commandment that we are to love our neighbor as
ourselves, a commandment expressing «the singular dignity of the human person,
“the only creature that God has wanted for its own sake”» (n. 13. with an internal
citation from Gaudium et Spes, n. 24).



196 ARTICOLI SCIENTIFICI

It is at this point that John Paul IT develops a matter of crucial importance for
understanding the truths of natural law and the relationship between the primordial moral
command to love our neighbor as ourselves and the quite specific commandments of the
second tablet of the Decalogue. His point is that we can love our neighbor and respect his
dignity as a person only by cherishing the real goods perfective of him and by refusing to
damage, destroy, or impede these goods. I will return to this matter when I review St.
Thomas’ teaching on natural law and in the final part of this essay.

Appealing to the words of Jesus, John Paul II emphasizes the truth that «the
different commandments of the Decalogue are really only so many reflections on the
one commandment about the good of the person, at the level of the many different
goods which characterize his identity as a spiritual and bodily being in relationship
with God, with his neighbor, and with the material world... The commandments of
which Jesus reminds the young man are meant to safeguard the good of the person,
the image of God, by protecting his goods» (n. 13). He goes on to say that the negati-
ve precepts of the Decalogue—«You shall not kill; You shall not commit adultery;
You shall not steal; You shall not bear false witness»—«express with particular force
the ever urgent need to protect human life, the communion of persons in marriage»,
and so on (n. 13). These negative precepts of the Decalogue, which protect the good
of human persons by protecting the goods perfective of them, are among the
universal and immutable moral absolutes proscribing intrinsically human acts, the
teaching representing the “central theme” of the Encyclical, and on which John Paul
11, as we shall see below, focuses attention in Chapter 11 of the Encyclical.

In Chapter One the Holy Father also emphasizes that natural law, whose
specific normative requirements have also been revealed in the “ten words” given on
Sinai and reaffirmed by the lips of Jesus himself, is ultimately fulfilled and perfected
only as «a gift of God: the offer of a share in the divine Goodness revealed and
communicated in Jesus» (n. 17).

As already noted, the Holy Father affirms that the negative precepts of the
Decalogue, are moral absolutes, and that the human acts proscribed by them are
intrinsically evil acts. It is therefore necessary, in order for us to understand properly
the teaching on natural law set forth in Veritatis Splendor; to consider John Paul II's
teaching on this crucially important matter, to which he devotes the fourth section of
Chapter Two and a good part of Chapter Three. I will do so by examining his
teaching on the following points: (1) the moral specification of human acts, (2) the
criteria for assessing their moral goodness or badness, (3) the truth that moral
absolutes, by excluding intrinsically evil acts, protect the inviolable dignity of human
persons and point the way to fulfillment in Christ.

1. The Moral Specification of Human Acts

The Holy Father is explicitly concerned with this important issue in the fourth
section of Chapter Two of Veritatis Splendor. After repudiating some contemporary



Wilam E. May 197

ethical theories, which he identifies as types of what he terms “teleologism”, because
they are utterly inadequate philosophically and incompatible with Catholic faith (cfr.
nn. 71-75), John Paul II emphasizes that «the morality of the human act depends
primarily and fundamentally on the ‘object’ rationally chosen by the deliberate willy
(n. 78, with explicit reference to St. Thomas, Summa theologiae, Ia-1lae, q. 18, art. 6).
Then, in a very important passage well summarizing the Catholic tradition as
expressed by St. Thomas, he writes as follows:

«In order to be able to grasp the object of an act which specifies that act
morally, it is therefore necessary to place oneself in the perspective of the acting
person. The object of the act of willing is in fact a freely chosen kind of behavior. To
the extent that it is in conformity with the order of reason, it is the cause of the
goodness of the will: it perfects us morally... By the object of a given moral act, then,
one cannot mean a process or an event of the merely physical order, to be assessed on
the basis of its ability to bring about a given state of affairs in the outside world.
Rather, that object is the proximate end of a deliberate decision which determines the
act of willing on the part of the acting person» (n. 78).

The “object” of a human act, in other words, is the subject matter with which it is
concerned—it is the intelligible proposal that one can adopt by choice and execute
externally. For example, the “object” of an act of adultery is having intercourse with
some one who is not one’s spouse or with the spouse of another. This is what adultery is.

2. The Criteria for Assessing the Morality of Human Acts

With this understanding of the “object” of a human act in mind, it is not
difficult to grasp the Holy Father’s argument, which he himself summarizes by
saying: «Reason attests that there are objects of the human act which are by their na-
ture “incapable of being ordered” to God because they radically contradict the good
of the person made in his image” (n. 80, emphasis added).

[ added emphasis to this passage from the Encyclical because it shows us that
certain kinds of human acts, specified by the «object freely chosen and willed», are
contrary to those precepts of natural law which prohibit acts which damage,
destroy, or impede the goods perfective of human persons and in that way protect
the “good” of the human person. As we saw above, John Paul II had emphasized
that we can love our neighbor—the primordial moral requirement of natural law—
only by cherishing and respecting the good of our neighbor, which we do by
cherishing and respecting the goods perfective of him. This is the reason, as we
have seen, why the precepts of the Decalogue are true requirements of natural law.
As John Paul II says, «the commandments of which Jesus reminds the young man
are meant to safeguard the good of the person, the image of God, by protecting his
goods». Thus, the negative precepts of the Decalogue «express with particular
force the ever urgent need to protect human life, the communion of persons in
marriage» and the like (n. 13).



198 ARTICOLI SCIENTIFICI

In other words, intrinsically evil acts are acts specified by proposals (“objects”) to
damage, destroy, or impede the goods perfective of human persons. Such acts are
absolutely excluded by negative precepts of natural law, moral absolutes admitting no
exceptions. These precepts, moreover, do not say that it is wrong to act contrary to a
virtue—e.g., to “kill unjustly”, or “engage in unchaste intercourse”. Rather, these
precepts exclude, without exception, as John Paul II insists (cft. nn. 52, 67, 76, 82),
“gpecific”, “concrete”, “particular” kinds of behavior (cfr. nn. 49, 52, 70, 77, 79, 82) as
specified by the object of human choice. Those kinds of behavior—e.g., doing something
intentionally to bring about the death of an innocent person or engaging in sexual
intercourse despite the fact that at least one of the parties is married—are excluded by the
relevant negative moral precept without first being identified by their opposition to virtue.

As John Paul II explains, «negative moral precepts... prohibiting certain con-
crete actions or kinds of behavior as intrinsically evil» (n. 67) protect the dignity of
the person and are required by love of neighbor as oneself (nn. 13, 50-52, 67, 99).
Intrinsically evil acts violate (cfr. n. 75) and «radically contradict» (n. 80) «the good
of the person, at the level of the many different goods which characterize his identity
as a spiritual and bodily being in relationship with God, with his neighbor, and with
the material world» (n. 13; cfr. nn. 78-80). It is impossible, the Holy Father says, to
respect the good of persons without respecting the goods intrinsic to them, «the
goods... indicated by the natural law as goods to be pursued» (n. 67), the «*“personal
goods”... safeguarded by the commandments, which, according to St. Thomas,
contain the whole natural law» (n. 79, with a reference to Summa theologiae, la-Ilae,
g. 100, art. 1; cfr. nn. 43, 72, 78). John Paul II emphasizes that «the primordial moral
requirement of loving and respecting the person as an end and never as a mere means
also implies, by its very nature, respect for fundamental goods», among which is
bodily life (n. 48; cft. n. 50).

In short, according to Pope John Paul II the precepts of the Decalogue are
moral absolutes proscribing intrinsically evil acts. The truth of these moral absolutes
is rooted in the primordial principle of natural law requiring us to love our
neighbors—beings who, like ourselves, are persons made in the image of God and
who, consequently, have an inviolable dignity. These moral absolutes, required by the
love commandment, protect this dignity precisely by protecting the real goods
perfective of human persons.

3. Moral Absolutes Protect the Inviolable Dignity of Human Persons
and Point the Way toward Fulfillment in Christ

The great truth that absolute moral norms proscribing intrinsically evil acts are
«valid always and for everyone, with no exceptiony, is essentially related to the truth
that human persons possess an inviolable dignity (n. 97). In fact, as John Paul II
observes, these norms «represent the unshakable foundation and solid guarantee of a
just and peaceful human coexistence, and hence of genuine democracy, which can



Wituiam E. May 199

come into being and develop only on the basis of the equality of all its members, who
possess common rights and duties. When it is a matter of moral norms prohibiting
intrinsic evil, there are no privileges or exceptions for anyone» (n. 96). To deny that
there are intrinsically evil acts and moral absolutes excluding them logically leads to
the surrendering of the inviolable rights of human persons, rights that must be
recognized and protected if society is to be civilized.

The Holy Father recognizes «the cost of suffering and grave sacrifice... which
fidelity to the moral order can demand» (n. 93). Nevertheless, he takes pains to point
out that the discernment which the Church exercises regarding the “teleologisms”
repudiated earlier in the Encyclical «is not limited to denouncing and refuting them»
because they lead to a denial of moral absolutes and of intrinsically evil acts. Rather,
in making this discernment the Church, in a positive way, «seeks, with great love, to
help all the faithful to form a moral conscience which will make judgments and lead
to decisions in accordance with the truth», ultimately with the truth revealed in Jesus
(n. 85). For it is «in the Crucified Christ that the Church finds the answer» to the
question as to why we must obey «universal and unchanging moral norms» (n. 85).
These norms are absolutely binding precisely because they protect the inviolable
dignity of human persons, whom we are to love with the love of Christ, a self-
sacrificial love ready to suffer evil rather than do it.

John Paul II illustrates this great truth by appealing to the witness of martyrs.
«The unacceptability of “teleological”, “consequentialist”, and “proportionalist”
ethical theories, which deny the existence of negative moral norms regarding specific
kinds of behavior, norms which are valid without exception, is confirmed in a
particularly eloquent way by Christian martyrdom» (n. 90). He continues by saying:
«martyrdom, accepted as an affirmation of the inviolability of the moral order, bears
splendid witness both to the holiness of God’s law and to the inviolability of the per-
sonal dignity of man, created in God’s image and likeness» (n. 92). Indeed,
«martyrdom rejects as false and illusory whatever “human meaning” one might claim
to attribute, even in “exceptional” conditions, to an act morally evil in itself. Indeed,
it even more clearly unmasks the true face of such an act: it is a violation of man's
“humanity” in the one perpetrating it even before the one enduring it» (n. 92, with
explicit reference to Gaudium et Spes, n. 27).

Absolute moral norms proscribing always and everywhere acts intrinsically
evil by reason of the object of moral choice point the way to fulfillment in Christ, the
Crucified One, who «fully discloses man to himself and unfolds his noble calling by
revealing the mystery of the Father and the Father’s love» (n. 2, with a citation from
Gaudium et Spes, n. 22). «The Crucified Christ»—who gives to us the final answer
why we must, if we are to be fully the beings God wants us to be, forbear doing the
evil prohibited by absolute moral norms—creveals the authentic meaning of
freedom: he lives it fully in the total gift of himself and calls his disciples to share in
his freedom» (n. 85). In a singularly important passage the Holy Father then writes:
«Human freedom belongs to us as creatures; it is a freedom which is given as a gift,



200 ARTICOLI SCIENTIFICI

one to be received like a seed and to be cultivated responsibly. It is an essential part
of that creaturely image which is the basis of the dignity of the person. Within that
freedom there is an echo of the primordial vocation whereby the Creator calls man to
the true Good, and even more, through Christ’s Revelation, to become his friend and
to share his own divine life. It is at once inalienable self-possession and openness to
all that exists, in passing beyond self to knowledge and love of the other (cfr.
Gaudium et Spes, n. 24). Freedom is then rooted in the truth about man, and it is
ultimately directed towards communion» (n. 86).

As Jesus reveals to us, «freedom is acquired in /ove, that is, in the giff of self...
the gift of self in service to God and one'’s brethren» (n. 87). This is the ultimate truth
meant to guide free choices: to love, even as we have been and are loved by God in
Christ, whose «crucified flesh fully reveals the unbreakable bond between freedom
and truth, just as his Resurrection from the dead is the supreme exaltation of the
fruitfulness and saving power of a freedom lived out in truth» (n. 87).

Moreover, in our struggle to live worthily as beings made in God’s image and
called to communion with him—in our endeavor to shape our choices and actions in
accord with the truths of natural law—we are not alone. We can live as God wills us
to because he is ever ready to help us with his grace: the natural law is fulfilled,
perfected, completed by the law of grace. As the Holy Father reminds us, God never
commands the impossible: «Temptations can be overcome, sins can be avoided,
because together with the commandments the Lord gives us the possibility of keeping
themy (n. 102). This truth, John Paul II points out, is a matter of Catholic faith. The
Council of Trent solemnly condemned the claim «that the commandments of God are
impossible of observance by the one who is justified. For God does not command the
impossible, but in commanding he admonishes you to do what you can and to pray
for what you cannot, and he gives his aid to enable you» (n. 102, citing from the
Council of Trent, Session VI, Decree on Justification Cum hoc tempore, ch. 2; DS
1536; cfr. Canon 18, DS 1568).

I1. ToE TEACHING OF ST. THOMAS ON NATURAL LAw

Here I do not intend to present St. Thomas’s thought on this subject in any
depth—a task impossible for a brief essay and one, moreover, that has been
undertaken by many competent scholars.> Rather, I will briefly summarize the
thought of St. Thomas on (1) the relationship between natural law and eternal law; (2)
natural law as a work of human reason; (3) the different “levels™ or “grades” of
natural law. Here I will not consider what St. Thomas teaches about the law of grace

? I have previously endeavored to present St. Thomas’s teaching on natural law in greater detail. See



Wituam E. May 201

as fulfilling the natural law, but will rather then (4) focus attention on the
“movement” from the first and common precepts of natural law to their “proximate
conclusions”, among which are the precepts of the Decalogue, which Thomas regards
as moral absolutes.

1. Eternal Law and Natural Law

Thomas taught that all creation—the cosmos and all things within it—is under
the governance of God’s intelligence. Thus the eternal law is the ratio or divine plan
of the governance of all things insofar as this ratio or divine plan exists within the
mind of God himself as the ruler of the universe.” The eternal law directs the entire
created universe and the activity of all created things, including human persons.
Eternal law is thus the «ratio of the divine wisdom insofar as it is directive of all acts
and movements».* The end toward which the eternal law directs all creatures is the
universal common good of the entire universe, and it is promulgated along with
creation.’

Although all creatures «participate» in the eternal law, they do so differently, in
accord with their natures. All created beings, whether irrational or rational, participate
in the eternal law purely passively insofar as from it they receive an «impression»
whereby «they have inclinations toward their proper acts and ends».® The eternal law

my «The Meaning and Nature of the Natural Law in Thomas Aquinas», American Journal of Jurisprudence
22 (1977) 168-189; «The Natural Law and Objective Morality: A Thomistic Perspectiven, in Principles of
Catholic Moral Life, ed. William E. May (Chicago: Franciscan Herald Press, 1980), pp. 151-190; An
Introduction to Moral Theology (Huntington, IN: Our Sunday Visitor Press, 1991), pp. 37-54. See also R. A.
Armstrong, Primary and Secondary Precepts in Thomistic Natural Law Teaching (The Hague: Martinus
Nijhoff, 1965); M. B. Crowe, The Changing Profile of the Natural Law (The Hague: Martinus Nijhoff,
1977), pp. 136-192; Walter Farrell, O.P, The Natural Moral Law According to St. Thomas and Suarez
(Dichtling: St. Dominic’s Press, 1930); Odon Lottin, O.8.B., Le droit naturel chez Saint Thomas d’Aquin et
ses predecesseurs (Bruges: Beyaert, 1931); O. Lottin, «La valeur des formules de saint Thomas d’Aquin
concernant la loi naturellew, Melanges Joseph Marechal (Bruxelles: DEdition Universelle, 1950), pp. 346-
377; D. O’Donoghue, «The Thomist Concept of Natural Law», Irish Theological Quarterly 22 (1955) 89-
109; Paul Overbeke, O.P,, «La loi naturelle et le droit naturel selon S. Thomas», Revue Thomiste 57 (1957)
53-78, 450-495.

3 Summa theologiae, la-Ilae, q. 91, art. 1: «nihil est aliud lex quam quoddam dictamen practicae
rationis in principe qui gubernat aliquam communitatem perfectam. Manifestum est autem... quod tota
communitas universi gubernatur ratione divina. Et ideo ipsa ratio gubernationis rerum in Deo sicut in prin-
cipe universitatis existens, legis habet rationemy.

4 Ibid., q. 93, art. 1: «Lex acterna nihil aliud est quam ratio divinae sapientiae, secundum quod est
directiva omnium actuum et motionump.

S Ibid.,q.91,art. 1,ad 1 and ad 2; q. 93, art. 1, ad 2.

® Ibid., q. 91, art. 2: «lex, cum sit regula et mensura, dupliciter potest esse in aliquo... alio modo,
sicut in regulato et mensurato, quia inquantum participat aliquid in regula vel mensura, sic regulatur et
mensuratur. Unde cum omnia quae divinae providentiae subduntur, a lege aeterna regulentur et mensurentur...
manifestum est quod omnia participant aliqualiter legem divinam, inquantum scilicet ex impressione eius
habent inclinationes in proprios actus et fines»,



202 ARTICOLI SCIENTIFICI

is “in” them inasmuch as they are ruled and measured by it. But because human
persons are intelligent and rational creatures, they participate in the eternal law not
only passively, by being ruled and measured by it, but actively, and their active,
intelligent participation in the eternal law is precisely what natural law is.” As we
have seen, this is precisely the teaching of Pope John Paul II in Veritatis Splendor.

2. Natural Law as a Work of Human Reason

In Veritatis Splendor, as we have seen, John Paul II takes care to note that the
natural law, precisely because it is the participation of intelligent, rational creatures in
God’s eternal law, is properly a human law: «this law is called the natural law... not
because it refers to the nature of irrational beings but because the reason which
promulgates it is proper to human nature» (Veritatis Splendor, n. 42). It is, he says, «a
properly human lawy (n. 40).

In affirming this the Holy Father is reaffirming a central feature of St.
Thomas’s understanding of natural law. Contrasting the different ways in which
nonrational and rational creatures participate in God’s eternal law, Aquinas says:
«Even nonrational animals participate in God’s eternal ratio in their own way, just as
does the rational creature. But because the rational creature participates in it by
intelligence and reason (intellectualiter et rationaliter), therefore the participation of
the eternal law in the rational creature is properly called law: for law is something
pertaining to reason... But in the nonrational creature it is not participated in
rationally; hence it cannot be said to be law [in the nonrational creature] except by
way of a similitude».®

I believe that D. O’Donoghue expresses this important aspect of St. Thomas’s
teaching on natural law quite accurately. He notes that «there are two ways of
understanding rational participation [in the eternal law]», and he goes on to write:
«We might see it as a receptive participaton: created reason is receptive of Eternal
Law just as irrational nature is... though in a higher way... Or we might see rational

7 Ibid., q. 91, art. 2: «Inter cetera autem rationalis creatura excellentiori quodammodo divinae
providentiae subiacet, inquantum et ipsa fit providentiae particeps, sibi ipsi et aliis providens. Unde et in
ipsa participatur ratio aeterna, per quam habet naturalem inclinationem ad debitum actum et finem. Et talis
participatio legis aeternae in rationali creatura lex naturalis dicitur. Unde cum Psalmista dixisset (Ps 4.6),
“Sacrificate sacrificium iustitiae”, quasi quibusdam quaerentibus quae sunt iustitiae opera, subiungit: “Mul-
ti dicunt: Quid ostendit nobis bona?” cui quaestioni respondens, dicit: “Signatum est super nos lumen vultus
tui, Domine”, quasi lumen rationis naturalis, quo discernimus quid sit bonum et malum, quod pertinet ad
naturalem legem, nihil aliud sit quam impressio divini luminis in nobis. Unde patet quod lex naturalis nihil
aliud est quam participatio legis aeternae in rationali creaturay.

8 Ibid.,q. 91, art. 1, ad 3: «etiam animalia irrationalia participant rationem aeternam uno modo, sicut
et rationalis creatura. Sed quia rationalis creatura participat eam intellectualiter et rationaliter, ideo participatio
legis aeternae in creatura rationali proprie lex vocatur: nam lex est aliquid rationis... In creatura autem
irrationali non participatur rationaliter, unde non potest dici lex nisi per similitudinemy.



Witnam E. May 203

participation as legislative, as participation in the very activity of legislating... That
we must understand rational participation in the second sense, seeing human reason
as regulative rather than regulated, is clear from the fact that St. Thomas identifies the
Natural Law with the “propositions” or “precepts” of natural reason... The matter is
put beyond all doubt by the discussion in q. 93, art. 6, where a sharp distinction is
drawn between participation in Eternal Law by way of inclinatio naturalis ad id quod
est consonum legi aeternae and ipsa naturalis cognitio boni... That which
differentiates Natural Law from natural inclination, and makes it law in the proper
sense, is the fact that it is the work of reason, expression rather than impression. It
comes from God, as all human things... but the mind receives it, not as itself an object
which is revealed by it, but as becoming a source of light, discerning and declaring
the truth for human activity (cfr. la-Ilae, q. 91, art. 2)».°

St. Thomas clarifies the way that the eternal law is “in” the rational creature
when he considers the position, held by many of his medieval predecessors, that the
natural law is a power or a habit, in particular, the habit of synderesis.'® Thomas
acknowledges that natural law may, in a secondary and derived sense, be regarded as
a habit insofar as the judgments of practical reason that together go to constitute it are
habitually kept in mind. But in the proper sense natural law is not a habit, nor is it a
power. Rather, it is a reality brought into being (constitutum) through reason; it is a
work of human intelligence as ordered to action or of ratio practica, just as a
proposition of the speculative reason (ratio speculativa) is an an achievement of
human intelligence as ordered to knowing for the sake of knowing. Natural law,
therefore, is something that we ourselves naturally bring into being by the
spontaneous exercise of our practical reason. It is something that we bring into being
by our own doing, what Thomas calls a quod quis agit, not something enabling us to
bring something into being by our own doing, what he calls a quo quis agit. Thus in
the very first article in the Summa theologiae explicitly devoted to natural law, St.
Thomas says: «something can be said to be a habit in two ways. First, properly and
essentially; and thus natural law is not a habit. For it has been said above [cft. g. 90,
art. 1, ad 2] that natural law is something brought into being (constitutum) through
reason, just as a proposition is a a certain kind of work of reason... For what one does
(quod quis agit) and that whereby one does something (quo quis agit) are not the
same... Therefore, since a habit is that whereby one does something it cannot be that
any law is a habit properly and essentially. But in another way whatever is possessed

? D. O’Donoghue, «The Thomist Concept of the Natural Law», Irish Theological Quarterly 22
(1955)93-94. On this also see Martin Rhonheimer, Natur als Grundlage der Moral: Eine Auseinandersetzung
mit autonomer und teleologisher Ethik (Innsbruck and Vienna: Tyrolia Verlag, 1987), pp. 67-74.

' On the views of Thomas’s predecessors regarding the relationship between synderesis and natural
law, see M.B. Crowe, The Changing Profile of the Natural Law, pp. 111-135. See also Crowe, «The Term
Synderesis and the Scholastics: St. Thomas and Synderesis», Irish Theological Quarterly 23 (1956) 228-
245,



204 ARTICOLI SCIENTIFICI

habitually can be called a habit (potest dici habitus id quod habitu tenetur)... And in
this way, because the precepts of natural law are sometimes actually considered by
reason and at times are only habitually within it, thus in this way natural law can be
said to be a habity."

As such, then, and properly, for St. Thomas natural law is an achievement or
work of practical reason. Indeed, it can rightly be said to consist in an ordered set of
true propositions of practical reason about what is to be done. This leads us to
consider St. Thomas’s thought on the different “grades™ or “levels™ of natural law
precepts. Of particular importance for this essay is the relationship between the first
and second “grades” of natural law precepts.

3. The “Grades” of Natural Law Precepts: “Primary Precepts”,
Precepts “Close to” Primary Precepts, and Other Precepts of
Natural Law

According to St. Thomas there are distinct “levels™ or “grades” of natural law
precepts. He makes this clear when he shows that @// of the moral precepts of the Old
Law belong to the natural law, and he does so in a most interesting text. It reads as
follows: :

«The moral precepts [of the Old Law]... are about those things which of
themselves pertain to good morals. But since human morals are called such because of
their order to reason, which is the proper principle of human actions, those morals are
called good which are in agreement with reason, and those are called bad which are not
in agreement with reason. But just as every judgment of the speculative reason
proceeds from the natural knowledge of first principles, so also every judgment of
practical reason proceeds from some naturally known principles, as was said above [q.
94, art. 2, ad 4]. It is possible to proceed in different ways from these [naturally known
principles] in order to judge about different matters. For some matters in human actions
are so plain that they can immediately, with little consideration, be approved or
disapproved in the light of those common and first principles. But there are other
matters whose judgment requires much consideration of different circumstances; to
consider these diligently is not the task of just anyone, but only of the wise... And there
are indeed other matters for whose judgment man needs to be helped by divine
instruction, such as matters concerning things that must be believed.

' Summa theologiae, 1a-1lae, q. 94, art. 1: «aliquid potest dici esse habitus dupliciter. Uno modo,
proprie et essentialiter: et sic lex naturalis non est habitus. Dictum est enim supra quod lex naturalis est
aliquid per rationem constitutum: sicut etiam propositio est quoddam opus rationis. Non est autem idem
quod quis agit, et quo quis agit... Cum igitur habitus sit quo quis agit, non potest esse quod lex aliqua sit
habitus proprie et essentialiter. Alio modo potest dici habitus id quod habitur tenetur... Et hoc modo, quia
praecepta legis naturalis quandoque considerantur in actu a ratione, quandoque autem sunt in ea habitualiter
tantum, secundum hunec modum potest dici lex naturalis sit habitus».



Wituam E. May 205

Thus, since moral precepts are concerned with things which pertain to good
morals—which are those things which are in agreement with reason—it is clear that
every judgment of human reason derives in some way from natural reason. It is thus
necessary that all moral precepts belong to natural law, but in different ways. For
there are some matters which the natural reason of any man immediately and of itself
Jjudges must be done or not done, such as, Honor your father and mother. and Thou
shalt not kill, Thou shalt not steal. And matters of this kind belong absolutely to
natural law. But there are other matters which are judged by the wise in the light of
more careful consideration as matters that must be observed. These too belong to
natural law, but nonetheless they require the discipline by which lesser ones are to be
instructed by the wise, such as, rise up before the hoary head, and honor the person
of the aged man, and others of this kind. There are still other matters for whose
judgment human reason stands in need of divine instruction, through which we are
enlighted about divine things, such as, Thou shalt not make to thyself a graven thing
nor any likeness; Thou shalt not take the name of thy God in vain»."

Here I am not concerned with moral precepts of the third and fourth category
or “level” indicated in this text. The fourth category, in fact, which concerns precepts
of the Decalogue dealing with man’s relationship to God, is somewhat unusual.
Presumably, as one commentator has noted, in writing this text Thomas «has in mind
the de facto situation of the Israelites, and their need to be withdrawn from idolatry,
etc. We know that others, notably Greek philosophers, arrived at the same conclusion
without the assistance of revelation»."?

*? Ibid., la-Ilae, q. 100, art. 1: «Dicendum quod praecepta moralia... sunt de illis quae secundum se
ad bonos mores pertinent. Cum autem humani mores dicantur in ordine ad rationem, quae est proprium
principium humanorum actuum, illi mores dicuntur boni qui rationi congruunt, mali autem qui a ratione
discordant. Sicut autem omne iudicium rationis speculativae procedit a naturali cognitione primorum
principiorum, ita etiam omne iudicium rationis practicae procedit ex quibusdam principiis naturaliter cognitis,
ut supra dictum est. Ex quibus diversimode procedi potest ad iudicandum de diversis. Quaedam enim sunt in
humanis actibus adeo explicita quod statim, cum modica consideratione, possunt approbari vel reprobari per
illa communia et prima principia. Quaedam vero sunt ad quorum iudicium requiritur multa consideratio
diversarum circumstantiarum, quas considerare diligenter non est cuiuslibet, sed sapientum... Quaedam
vero sunt ad quae diiudicanda indiget homo adiuvari per instructionem divinam: sicut est circa credenda. Sic
igitur patet quod, cum moralia praecepta sunt de his quae pertinent ad bonos mores, haec autem sunt quae
rationi congruunt, omne autem rationis humanae iudicium aliqualiter a naturali ratione derivatur, necesse est
quod omnia praecepta moralia pertineant ad legem naturae, sed diversimode. Quaedam enim sunt quae
statim per se ratio naturalis cuiuslibet hominis diiudicat esse facienda vel non facienda: sicut, Honora patrem
tuum et matrem tuam, et Non occides, Non furtum facies. Et huiusmodi sunt absolute de lege naturae. Quaedam
Vero sunt quae subtiliori consideratione rationis a sapientibus iudicantur esse observanda. Et ista sic sunt de
lege naturae, ut tamen indigeant disciplina, qua minores a sapientioribus instruantur: sicut illud, Coram
cano capite consurge, et honora personam senis, et alia huiusmodi. Quaedam vero sunt ad quae iudicanda
ratio humana indiget instructione divina, per quam erudimur de divinis: sicut est illud, Non facies tibi sculptile
neque omnem similitudinem,; Non assumes nomen Dei tui in vanumy.

" David Bourke and Arthur Littledale, in their editorial note d to art. 1 of q. 100 of the Summa
theologiae, in St. Thomas Aquinas, Summa theologiae, Vol. 29, The Old Law (la-Ilae, gq. 98-105) (London:
Blackfriars, 1969), p. 60, note d.



206 ARTICOLI SCIENTIFICI

The teaching set forth in this text is central to St. Thomas’s understanding of
the precepts of the Decalogue, which he everywhere considers to be conclusions of
practical reason “close to” or “proximate to” the first principles of natural law.
Thus he writes: «Those precepts pertain to the Decalogue whose knowledge man has
in himself from God. These are of such a kind that they can be immediately known
from first and common principles with but little reflection, and, in addition, those
known immediately from divinely infused faith. Thus among the precepts of the
Decalogue [known immediately in the light of first and common principles] two
kinds of precepts are not counted. Those, namely, which are first and common, of
which there is no need of further “edition”, inasmuch as they are written in natural
reason, as it were self-evidently known, such as that one should do evil to no one; and
also those that are discovered to be fitting to reason through diligent inquiry of the
wise: for these come from God to the people by means of the discipline of the wise.
Yet both of these kinds of precepts are contained in the precepts of the Decalogue, but
differently. For those which are first and common are contained [in the Decalogue] as
principles are contained in their proximate conclusions, while those that are known
by the wise are, conversely, contained in them [the precepts of the Decalogue] as
conclusions are found in their principles».'

These texts make quite clear the “structure™ of natural law according to St.
Thomas. For him it is an ordered set of true propositions about what is to be done,
beginning (1) with the first and common principles of natural law, proceeding (2) to
its proximate or immediate conclusions, the precepts found in the Decalogue—
which, as he emphasizes, are moral absolutes admitting of no exceptions, so that even
God cannot dispense from them'?, and finally (3) natural law precepts whose truth
needs to be shown by the “wise,” only after careful consideration of many
circumstances. But what are the “first and common principles” of natural law, and
how are the precepts of the Decalogue derived from them? This is the issue to which
I will now turn.

14 Ibid., la-llae, q. 100, art. 3: «llla ergo praecepta ad decalogum pertinent quorum notitiam homo
habet per seipsum a Deo. Huiusmodi vero sunt illa quae statim ex principiis communibus primis cognosci
possunt modica consideratione: et iterum illa quae statim ex fide divinitus infusa innotescunt. Inter praecepta
ergo decalogi non computantur duo genera praeceptorum: illa scilicet quae sunt prima et communia, quo-
rum non oportet aliam editionem esse nisi quod sunt scripta in ratione naturali quasi per se nota, sicut quod
nulli debet homo malefacere, et alia huiusmodi; et iterum illa quae per diligentem inquisitionem sapientum
inveniuntur rationi convenire, hacc enim proveniunt a Deo ad populum mediante disciplina sapientum.
Utraque tamen horum praeceptorum continentur in praeceptis decalogi, sed diversimode. Nam illa quae
sunt prima et communia continentur in eis sicut principia in conclusionibus proximis; illa vero quae per
sapientes cognoscuntur, continentur in eis, € converso, sicut conclusiones in principiis». See also ibid., la-
Iae, g. 100, art. 11.

15 On this see ibid., la-Ilae, q. 100, art. 8. A superb commentary on the permanence or absoluteness
of the moral precepts of the Decalogue is given by Patrick Lee, «The Permanence of the Ten Commandments:
St. Thomas and His Modern Commentators», Theological Studies 42 (1981) 422-443.



Wiuam E. May 207

4. The Movement from the “First and Common Principles” of Natural
Law to Their “Proximate Conclusions”

In the texts from Summa theologiae, Ia-llae, q. 100, art. 1 and art. 3 cited
above (notes 12 and 14), St. Thomas refers to the «common and first principles» of
natural law, to its «naturally known principles», which, he says in Ia-Ilae, q. 100, art.
1, had been discussed in an earlier article—and editors of the Summa uniformly refer
- readers to St. Thomas’s consideration of the «first precepts» of natural law to which
la-ITae, g. 94, art. 2 is devoted. Consequently, here I want first (a) to summarize what
St. Thomas teaches in Ia-Ilae, q. 94, art. 2 regarding the «first and common
principles» of natural law. I will then (b) call attention to other texts in which St.
Thomas speaks of other «first and common principles» of natural law markedly
different in nature from those identified in Ia-Ilae, q. 94, art. 2. These other «first and
commony» principles, in fact, are identified by St. Thomas himself as the premises
serving to show the truth of the precepts he identifies as the «proximate conclusions»
comprising the second level or category of natural law precepts.

a. Summa theologiae Ia-llae, q. 94, art. 2 and the first principles of natural law

Thomas begins this key article by drawing an important analogy between the
“precepts” of natural law, which pertain to ratio practica, or reason as ordered to
knowing for the sake of action, and the first principles of demonstration, which
pertain to ratio speculativa, or reason as ordered to knowing for the sake of
knowing.'® He says that just as being is the first thing that our intellect grasps with
regard to its knowledge of reality, of what is, so good is what is first of all grasped by
our reason as ordered to action. He then declares: «Therefore, the first principle in
practical reason is that which is founded upon the meaning (ratio) of the good, which
meaning is, the good is that which all things desire. Therefore, this is the first
precept of [natural] law, namely, that good is to be done and pursued, and evil is to
be avoided. And upon this [precept or “proposition” of practical reason] are based all
other precepts of natural law: namely, that all those things-to-be-done or things-to-
be-avoided, which practical reason naturally understands to be human goods [or
evils], belong to precepts of natural law»."”

1 Here it is essential to stress the role that practical reason plays for St. Thomas and the significance
of the difference between speculative and practical reason. For St. Thomas there are nof two distinct reasons
in man, speculative and practical, but there are two basically different ways in which man exercises his
power of reason or intellect. In speculative inquiry its concern is with what is. In practical deliberation its
concern is with what-is-to-be-done. And in both realms of inquiry there are nondemonstrable starting points
or principles. On this matter see M. Rhonheimer, Natur als Grundlage der Moral, pp. 42-62, and Germain
Grisez, Contraception and Natural Law (Milwaukee: Bruce Publishing Co., 1964), chapter 3, and the literature
cited there.

1" Summa theologiae, Ta-1lae, q. 94, art. 2: «Sicut autem ens est primum quod cadit in apprehensione



208 ARTICOLI SCIENTIFICI

Thomas then proceeds to identify some, but not all, of the “goods™ to be done
and pursued which practical reason “naturally” understands. He begins by saying that
«reason naturally understands as goods, and consequently to be pursued in action, all
those things to which man has a natural inclination, and things contrary to them as
evils and to be avoided».'® In other words, we are dynamically oriented, by natural
inclinations, to the goods perfective of our being as human persons. Thomas then
distinguishes three levels of natural inclinations and the basic human goods to which
they orient us and which practical reason immediately understands as goods to be
pursued in action. At the first level is the good of being itself, to which we are
inclined insofar as we are substances; since, however, the being of living substances
is life itself, the relevant human good here is the good of life itself. At a second level,
as beings who are animal in nature, we are naturally inclined to such goods as the
union of man and woman, the education of children and the like. And at a third level,
as rational beings, we are naturally inclined to such goods as knowledge of the truth
about God, living in human society, etc."”

It is important to note that the “precepts” or “principles” of natural law are not
the natural inclinations. Rather, the precepts or “principles” are the propositions,
naturally understood as true, that goods such as life itself, the union of man and
woman, the education of children, knowledge of the truth about God, living in human
society and the like are goods to be pursued in action and their opposites are evils to
be avoided.

It is also important to note that in this article St. Thomas makes no claim to be
offering an exhaustive or taxative list of the human goods—the goods perfective of
human persons—to which man is naturally inclined. Rather, he is offering an illustra-
tive list of these goods. This is clearly shown by the fact that he uses such expressions
as «and the like» (et similia) and «others of this kind» (cetera huiusmodi) in speaking

simpliciter, ita bonum est primum quod cadit in apprehensione practicae rationis, quae ordinatur ad opus...
Et ideo primum principium in ratione practica est quod fundatur super rationem boni, quae est, bonum est
gquod omnia appetunt. Hoc est ergo primum praeceptum legis, quod bonum est faciendum et prosequendum,
et malum vitandum. Et super hoc fundantur omnia alia praecepta legis naturae: ut scilicet omnia illa facienda
vel vitanda pertineant ad praecepta legis naturae, quae ratio practica naturaliter apprehendit esse bona humanay.

¥ Ibid.: «omnia illa ad quae homo habet naturalem inclinationem, ratio naturaliter apprehendit ut
bona, et per consequens ut opere prosequenda, et contraria eorum ut mala et vitanday.

¥ Ibid.: «Inest enim primo inclinatio homini ad bonum secundum naturam in qua communicat cum
omnibus substantiis; prout scilicet quaelibet substantia appetit conservatonem sui esse secundum suam
naturam. Et secundum hanc inclinationem pertinent ad legem naturalem ea per quae vita hominis conservatur,
et contrarium impeditur. Secundo inest homini inclinatio ad aliqua magis specialia, secundum naturam in
qua communicat cum ceteris animalibus. Et secundum hoe, dicuntur ea esse de lege naturali, guae natura
omnia animalia docuit, ut est coniunctio maris et feminae, et educatio liberorum, et similia. Tertio modo
inest homini inclinatio ad bonum secundum naturam rationis, quae est sibi propria; sicut homo habet naturalem
inclinationem ad hoc quod veritatem cognoscat de Deo, et ad hoc quod in societate vivat. Et secundum hoc,
ad legem naturalem pertinent ea quae ad huiusmodi inclinationem spectant; utpote, quod homo ignorantiam
vitet, quod alios non offendat cum quibus debet conversari, et cetera huiusmodi quae ad hoc spectant.



WiLuam E. May 209

about the goods that he does name. His major point in this article is to identify some
of the “first and common precepts” or “principles” of natural law. These include such
practical propositions, which have formally the meaning of law,” as: good is to be
done and pursued and its opposite is to be avoided; life is a good to be pursued and
its opposite is to be avoided; knowledge of the truth about God is a good to be
pursued and its opposite is to be avoided, etc. Propositions of this kind are definitely
among the «first and common principles of natural law». But they are not, as I will
now show, principles serving as premises to support the truth of the “proximate
conclusions” of the “first and common” principles of natural law.

b. Other “first and common” principles of natural law

In addition to the type of “first and common” principles of natural law
identified in la-Ilae, g. 94, art. 2, St. Thomas identifies other “first and common”
principles of natural law. In fact, in Ta-Ilae, q. 100, art. 3, a text cited above, Thomas
says that the proposition «one should do evil to no one» is one of these “first and
common” principles, known, as it were, self-evidently, and he says that there are
«others of this kind».*' Another “first and common” principle of this kind which
Thomas identifies is the principle that «one ought to do to another what he wills to be
done to himself», or what has come to be known as the «Golden Ruley.?

Moreover, and this is crucially important, in the article explicitly concerned
with showing that all moral precepts of the Old Law can in some way be reduced to
the ten precepts of the Decalogue, Thomas explicitly affirms that all the precepts of
the Decalogue must be referred to the two commandments of love as conclusions are
referred to their common principles.” « Thou shalt love the Lord thy Gody, and « Thou
shalt love thy neighbor» are indeed for St. Thomas the “first and common” principles
of natural law which serve precisely as the premises for leading to the more specific
moral precepts articulated in the Decalogue. Together, it thus seems, the love
commandments constitute for Thomas the basic normative principle or first moral
principle of natural law, the principle in light of which the truth of the “proximate
conclusions” of natural law’s first and common principles can be understood.
According to him, as we have seen, those “proximate conclusions”, which include the

2 On this see Summa theologiae, Ta-1lae, q. 90, art. 1, ad 2; «...est invenire aliquid in ratione practica
quod ita se habeat ad operationes, sicut se habet propositio in ratione speculativa ad conclusiones. Et huiusmodi
Propositiones universales rationis practicae ordinatae ad actiones habent rationem legis».

2\ Summa theologiae, la-Ilae, q. 100, art. 3: «illa... quae sunt prima et communia, querum non
oportet aliam editionem esse nisi quod sunt scripta in ratione naturali quasi per se nota, sicut quod nulli
debet homo malefacere, et alia huiusmodi».

2 Ibid., Ia-llae, q. 94, art. 4, ad 1: «quisque iubetur alii facere quod sibi vult fieri».

* Ibid., q. 100, art. 1, ad 3: «illa duo praecepta [Diliges Dominum Deum tuum et Diliges proximum
tuym] sunt prima et communia praecepta legis naturae... Et ideo omnia praecepta decalogi ad illa duo referuntur
sicut conclusiones ad principia communiay.



210 ARTICOLI SCIENTIFICI

moral absolutes of the Decalogue, can be known «immediately», with a modicum of
consideration, by any human being.* Yet Thomas likewise notes that human
judgment can be perverted with respect to these “proximate conclusions” from
natural law’s first and common principles, and that therefore, since they are so
essential for human salvation, they need another “edition”, namely through the
promulgation of the Decalogue.”

HI. Concrusion: How Does ONE MovE FROM “FIRST AND COMMON
PrINCIPLES” OF NATURAL LAW TO THE SPECIFIC MORAL NORMS,
IDENTIFIED AS MORAL ABSOLUTES, FOUND IN THE DECALOGUE?

In the previous section we have seen how this movement takes place according
to St. Thomas. In his judgment the practical reason «of anyone whosoever» can
easily, immediately, and with but little consideration proceed from the truth that one
is to love God and neighbor to the truth of such precepts as Thou shalt not kill, Thou
shalt not commit adultery, Thou shalt not steal, etc. But is this movement so easy, so
immediate? Writing in an age of faith, when the saving truths of divine revelation as
proclaimed and understood by the Church were commonly accepted by the society in
which he lived, St. Thomas seems not to have devoted considerable attention to this
matter. Yet he did acknowledge, as we have seen, that human judgment regarding
these specific moral norms, these natural law “precepts,” can indeed be perverted:
hence the need for God to make their truth known through the revelation given to
Moses, reaffirmed by our Lord, and faithfully preserved by the Church.

John Paul II, as we have seen, emphasizes in Veritatis Splendor that the
primordial moral requirement is indeed love of our neighbor (as St. Thomas himself
affirmed in Ia-Ilae, q. 100, art. 3, ad 1). Moreover, the Holy Father, as we have also
seen, insists that the specific moral norms articulated in the precepts of the Decalogue
(the commandments to which Jesus refers the rich young man when he inquires
which commandments he must keep in order to gain eternal life), protect the
inviolable dignity of the human person by protecting the real goods perfective of him.
Moreover, in affirming this, John Paul II seems to me to be echoing another central
truth articulated by St. Thomas in his Summa contra Gentiles, where he said, «God is
offended by us only because we act contrary to our own good».*

# Cfr. ibid., Ia-1lae, g. 100, art. 1.

% Ibid., Ta-Ilae, q. 100, art. 11: «Quaedam vero sunt magis determinata, quorum rationem statim
quilibet, etiam popularis, potest de facili videre; et tamen quia in paucioribus circa huiusmodi contingit
indicium humanum perverti, huiusmodi editione indigent; et haec sunt praecepta decalogi».

% St. Thomas Aquinas, Summa contra Gentiles, 3.122: «Non enim Deus a nobis offenditur nisi ex
eo quod contra nostrum bonum agimus».



Wituam E. May 211

Moreover, if we love our neighbor, we will that the goods perfective of human
persons—the sorts of goods identified by St. Thomas in Summa theologiae, la-lae, q.
94, art. 2, goods such as life itself, the communion of man and woman in marriage,
knowledge of the truth, especially the truth about God, and life in fellowship and
friendship with others—flourish in them. Nor can we love our neighbor if we freely
choose to damage, destroy, or impede those human goods, depriving our neighbor of
them. This, indeed, seems to be the precise point that the Holy Father makes in
Veritatis Splendor in his articulation of the natural law and its requirements, which in-
clude the moral absolutes excluding human acts known to be intrinsically evil by
reason of their objects. By explicitly relating the precepts of the Decalogue to the real
goods of human persons, the Holy Father has, I believe, clarified in many ways the
thought of St. Thomas natural law.

The problem can be put this way. Which “first and common principles” of
natural law serve as premisses to show the truth of specific moral norms which are
either always and in every instance (semper et pro semper) valid (moral absolutes) or
«valid for the most part», as St. Thomas says in speaking of some specific moral
norms, such as the one requiring us to return items we have borrowed to their
owners??’

I believe that this question, which John Paul II has helped to clarify by
explicitly relating specific moral precepts, such as those found in the Decalogue, to
human goods, is even more greatly clarified by Germain Grisez in his endeavor to
articulate more explicitly and rigorously the movement from first and common
precepts to specific moral norms, an endeavor in which he has been joined and aided
by John Finnis and Joseph Boyle.?®

These authors first of all distinguish more explicitly than does St. Thomas the
different sorts of “common and first principles” of natural law. As we have seen,
Aquinas includes, among these principles, both those principles directing us to do and
pursue the good and identifying the real goods of human person that are to be pursued
in action and normative first principles, of which the most basic is the twofold
command to love. Yet St. Thomas does not explicitly distinguish between these two
sorts of “common and first” principles. Grisez, Finnis, and Boyle explicitly draw
attention to these different sorts of first principles of natural law, identifying the first
sort, i.e., those identified by St. Thomas in Summa theologiae, la-1lae, q. 94, art. 2, as
“principles of practical reasoning”, i.e. principles ruling out purposelessness in action
and directing us to pursue the goods perfective of us as human persons, and

7 On this see Summa theologiae, Ta-1lae, q. 94, art. 4.

** The most developed presentation of his understanding of natural law is provided by Grisez in The
Way of the Lord Jesus, Vol. |, Christian Moral Principles (Chicago: Franciscan Herald Press, 1983), chs. 5,
7, and 8. See also the following works which Grisez co-authored with John Finnis and Joseph Boyle: Nuclear
Deterrence, Morality, and Reality (Oxford and New York: Oxford University Press, 1987); «Practical
Principles, Moral Truth, and Ultimate Ends», American Journal of Jurisprudence 32 (1987) 99-151.



212 ARTICOLI SCIENTIFICI

identifying the second sort of first principles—the love commandments, the Golden
Rule, which St. Thomas discusses, e.g., in Summa theologiae, 1a-1lae, g. 100, art. 3—
as the first “moral principles”.

They agree with St. Thomas and the Holy Father in maintaining that the
primordial moral principle of natural law can rightly be formulated in religious
language as the twofold command of love of God and neighbor. Commenting on this
formulation, they observe that «for Jews and Christians God is the supreme good and
source of all goods». Thus «loving him requires the cherishing of all goods...
[including] the basic human goods... And loving one’s neighbor as oneself at least
excludes egoism and means accepting the fulfillment of others as part of one’s own
responsibility»*—i.e., one loves one’s neighbor by willing that the goods of human
existence flourish in him or her. They explicitly recognize that the love
commandments of the Bible authentically express the basic or first moral principle of
natural law in religious language.

Yet they do not think that this way of formulating the basic normative principle
of natural law is entirely satisfactory «for purposes of ethical reflection and
theology... To serve as a standard for practical judgment», Grisez writes, «a
formulation must refer to the many basic human goods which generate the need for
choice and moral judgment».*® It should do so because the function of the first moral
principle is to provide us with a criterion for distinguishing which alternatives of
choice are morally good and which are morally bad. Thus Grisez, Finnis, and Boyle
maintain that the first moral principle of natural law is expressed more clearly for
purposes of ethical reflection and theology if it is more closely related to the first
principles of practical reasoning. This means that it should articulate «the integral
directiveness of the first principles of practical reasoning, when they are working
together harmoniously in full concert».*!

Consequently, they hold that the first principle of morality, expressed
religiously in the twofold command of love, is more precisely formulated
philosophically and theologically as follows: «In voluntarily acting for human goods
and avoiding what is opposed to them, one ought to choose and otherwise will those
and only those possibilities whose willing is compatible with integral human
fulfillment», i.e., with an openness to and love for all the goods truly perfective of
human persons.*?

Just as the first principle of practical reason—good is to be done and pursued
and its opposite is to be avoided—is specified by identifying the real goods of human
persons that are to be pursued in action—goods such as life itself, knowledge of the

¥ QGrisez, Finnis, Boyle, Nuclear Deterrence, Morality and Reality, p. 284.

0 Grisez, Christian Moral Principles, p. 184.

3! Grisez, Finnis, Boyle, «Practical Principles, Moral Truth, and Ultimate Ends», 128.

3 Grisez, Christian Moral Principles, p. 184; Grisez, Finnis, Boyle, Nuclear Deterrence, Morality
and Reality, p. 283. See «Practical Principles, Moral Truths, and Ultimate Ends», 128.



Wiwam E. May 213

truth, harmony with others—so too, these authors propose, the first moral principle of
natural law, formulated religiously as the twofold command of love and formulated
more philosophically and theologically as noted in the previous paragraph, is further
specified by identifying ways of choosing that are not compatible with respect for
«integral human fulfillment», i.e., the whole range of real goods perfective of human
persons. They note that St. Thomas himself had identified some of these further
specifications of the first moral principle, for he had included, among the common
and first principles of natural law, such normative principles as the Golden Rule and
the principle that we are to do evil to no one. The purpose of these further
specifications of the first moral principle, which they call «modes of responsibility»,
is to «pin down» the primary moral principle by excluding as immoral actions which
entail willing in certain specific ways incompatible with a will toward integral human
fulfillment.*

Grisez, Finnis, and Boyle express these «modes of responsibility» negatively
because formulating them in this way shows that it is impossible for these normative
principles to come into conflict, because one can simultaneously forbear choosing
and acting in an infinite number of ways.** Thus they express the Golden Rule or
principle of fairness as follows: «One should not, in response to different feelings
toward different persons, willingly proceed with a preference for anyone unless the
preference is required by intelligible goods themselves», and they express the
principle formulated by St. Thomas as «one ought to do evil to no one» in two ways:
(1) «One should not be moved by hostility to freely accept or choose the destruction,
damaging, or impeding of any intelligible human good», and (2) «One should not be
moved by a stronger desire for one instance of an intelligible good to act for it by
choosing to destroy, damage, or impede some other instance of an intelligible
good».* In addition to the three modes of responsibility just noted, these authors
identify five more, but it is not necessary here to list all of them.*® Put briefly, they
exclude ways of choosing whereby one would intentionally ignore, slight, neglect,
damage, destroy, or impede real goods of human persons or act in ways based purely
on nonrational feelings or in ways that unfairly and arbitrarily limit participation by
human persons in these goods.

In the light of these basic normative principles, which specify ways of
choosing incompatible with a will toward integral human fulfillment, one can then
show clearly the truth of specific moral norms. Such norms are discovered by
considering the ways a proposed human act relates a person’s will to the basic goods
perfective of human persons and by considering such a proposed human act in light
of the first principle of morality and its specifications or modes of responsibility.

3 Grisez, Christian Moral Principles, p. 189.
3 Ibid., p. 191.

% Ibid., p. 225.

3 They can be found in ibid., p. 225.



214 ARTICOLI SCIENTIFICI

Many specific moral norms, while true, are not absolute or exceptionless. They
are not absolute because they are open to further specification in the light of the same
moral principles from which they were derived. Keeping promises is an example and
so is returning goods to one from whom one has borrowed them (the example used by
St. Thomas in Summa theologiae to illustrate a norm that is binding only for the most
part). We are obliged to keep promises and return borrowed items because these acts
are required by the principle of fairness or the Golden Rule. However, when keeping
a promise or returning a borrowed item would harm the human good of harmony
among persons and if this good could be protected by breaking the promise or by not
returning the borrowed item without being unfair or violating the Golden Rule, then
the obligation to keep the promise or to return the borrowed item ceases.*’

But other specific moral norms, including those found in the precepts of the
Decalogue, are absolute or exceptionless. One ought never intentionally kill innocent
human beings (the fifth commandment), commit adultery or have intercourse with
someone other than one’s spouse, and so forth, because one willing to do the human
acts specified by these moral objects is indeed choosing to damage, destroy, or
impede the good of human life and the good of marital communion. Nothing can
further specify these acts which would prevent them from violating the normative
requirement that we are not to adopt by choice a proposal to damage, destroy, or
impede a fundamental human good. In freely choosing to act in this way, we are
willing to “do” evil, and we show that we are not willing to honor integral human
fulfillment.?®

In my opinion, the work of Grisez, Finnis, and Boyle helps greatly in showing
how we move from the “first and common principles” of natural law to specific
moral norms and in showing why some specific moral norms are absolute insofar as
they exclude intrinsically evil acts. Their work is very helpful in defending and
further clarifying the moral teaching of Veritatis Splendor on natural law and its
requirements. The “central theme” of the Encylical, the universality of moral
absolutes excluding intrinsically evil acts, is rooted in natural law; and the work of
Grisez, Finnis, and Boyle is most important in showing preisely how these moral
absolutes are contained in this law.

37 See ibid., pp. 256-257.
* Ibid., pp. 257-258.



WiLiam E. May 215

Riassunto. 11 presente articolo intende mostrare il contributo di Giovan-
ni Paolo II alla comprensione della legge naturale in Veritatis Splendor, e so-
prattutto la luce gettata sul «movimento» che dai primi principi conduce agli
assoluti morali. Cinsegnamento di Papa Giovanni Paolo II contenuto nella sua
Enciclica si richiama alla dottrina di san Tommaso e ai diversi livelli o «gradi»
della legge naturale, nonché agli sforzi di Germain Grisez e dei suoi collabora-
tori, John Finnis e Joseph Boyle, condotti in vista di un approfondimento di
alcuni aspetti del pensiero di san Tommaso relativo alla legge naturale.

Résumé. Lobjet de cette communication est de démontrer la
contribution du Pape Jean-Paul II a la compréhension de la loi naturelle dans
Veritatis Splendor, et notamment la lumiere qu’il jette sur le «mouvement» qui
conduit des principes fondamentaux de la loi naturelle elle-méme vers les
valeurs morales absolues. U'enseignement de Jean Paul II dans son Encyclique
est li¢ 4 la pensée de saint Thomas sur la loi naturelle et ses différents niveaux
ou «gradesy», ainsi qu’aux efforts consacrés par Germain Grisez et ses
confréres John Finnis et Joseph Boyle au développement de certains aspects
de I’enseignement de saint Thomas sur la loi naturelle.

Summary. The purpose of this paper is to show the contribution that
Pope John Paul II has made to understanding natural law in Veritatis Splendor,
in particular the light he sheds on the «movement» from the first principles of
natural law to moral absolutes. The teaching of John Paul II in the Encyclical
is related to the thought of St. Thomas on natural law and its different levels or
«grades», ans also to the efforts made by Germain Grisez and his colleagues,
John Finnis and Joseph Boyle, to develop aspects of St. Thomas’s teaching on
natural law.

Inhalsangabe. Der vorliegende Beitrag soll den Beitrag von Papst
Johannes Paul II. zum Verstindnis des natiirlichen Sittengesetzes in Veritatis
Splendor aufzeigen. Insbesondere wird ausgefiihrt, wie der Heilige Vater Licht
in die «Bewegung» von den ersten Grundsitzen des natiirlichen Sittengesetzes
hin zu absoluten moralischen Werten bringt. Die Lehre von Johannes Paul IL
in der Enzyklika hingt mit den Uberlegungen des heiligen Thomas zum
natiirlichen Sittengesetz und ihren unterschiedlichen Ebenen oder «Graden»
zusammen sowie mit den Bemiihungen von Germain Grisez und seinen
Kollegen, John Finnis und Joseph Boyle, Aspekte der Lehre des heiligen
Thomas iiber das natiirliche Sittengesetz auszufiihren.




G. Angelini - A. Birot - G. Borgonovo - N. Hausman - . L. Illanes
]. Laffitte - A, Laun - L. Melina - E. Molina'Diez - M. Orsatti
S. Pinckaers - M. Rhonheimer - . Seifert - K. Stock

GESU CRISTO,
LEGGE
VIVENTE E PERSONALE
DELLA
SANTA CHIESA

At del IX Colloquio Internazionale
di Teologia di Lugano
sul Primo capitolo dell Enciclica «Veritatis Splendor»
Lugano, 15-17 giugno 1995

acura di
GRAZIANO BORGONOVO

A
£
/&*’47% MELY
FACOLTA DI TEOLOGIA DI LUGANO

PIEMME




RTlu | (1996)2,217-226 217

Razionalita e interiorita:
luoghi della persona

Vittorio Possenti
Universita di Venezia, Italia

«Razionalita e interiorita»: cosi suona il tema generale su cui siamo invitati a
meditare, e dove entrambi i termini rinviano alla persona. Nell’universo dell’esisten-
za razionalita e interiorita sono proprieta esclusive e gelose della persona, congiunte
in modo strettissimo fra loro, tanto piti veracemente quanto pit la razionalitd non sia
intesa solo come una tecnica logica per trattare problemi, bensi come il carattere di un
essente capace di portare in sé con la conoscenza il tutto, come un termine equivalen-
te a quello di spiritualita. La razionalita quale modo di una natura spirituale o intellet-
tuale include Dinterioritd, nel senso che un soggetto spirituale & capace di
autoriflessione, di autopossesso, di rientrare in se stesso e di determinarsi dall’inter-
no. A questo crocevia esiste I’io: essere un io ¢ per Kierkegaard la pit grande conces-
sione fatta all’uomo, ed egli deve diventarne consapevole in una scelta che ha per og-
getto I’eterno, poiché esistere come un io costituisce proprieta indistruttibile, incan-
cellabile, eterna .

Aprendo gli occhi dinanzi alla realta I’'uomo percepisce molte forme di esisten-
za, presto accorgendosi che la piu alta ed enigmatica ¢ I’esistenza della persona: qui

! Cfr. S. Kierkegaard, La malattia mortale, Mondadori, Milano 1991, p. 21.



218 ARTICOLI SCIENTIFICI

la riflessione incontra un nucleo ontologico in certo modo inesauribile, un centro
sempre nuovo di vita, liberta, attivita. Per percorrere la strada verso la persona e la
sua interiorita, il pensiero si appoggia ad uno scandaglio ad un tempo “ontologico” ed
“erotico”: essere ed amore costituiscono i luoghi centrali dell’analisi, alla luce del-
I’idea che 1’elemento pit radicale nella vita dell’essente personale ¢ il suo atto primo
di esistenza, che la piu alta realizzazione della persona ¢ il compimento della vita nel-
I’amore.

In certo modo bisogna trasferire nella persona il centro della filosofia, perché
la si trovano il centro della vita, della libertd ed una cifra essenziale dell’essere.
«Muore il personalismo, ritorna la persona», ha scritto efficacemente Paul Ricoeur 2.
Concordiamo senza sottintesi, aggiungendo che il ritorno alla persona sara tanto piu
incisivo e duraturo quanto piu sara ontologico. Ritorno all’essere e ritorno alla perso-
na si collocano sullo stesso asse per un duplice motivo: il livello piu alto dell’esisten-
za & |’esistenza in forma personale, nel senso che la persona costituisce 1’essente piu
perfetto; la persona esiste e non pud non esistere se non nella forma della compren-
sione e dell’apertura all’essere. Razionalita, interiorita, persona: di questa triade si
nutrono le filosofie aperte e comunicative, che si distaccano dalle filosofie del Neu-
tro.

2

Esercitiamoci a confrontare tre termini o essenze ideali: interiorita,
umanesimo, illuminismo. Un’ispezione non laboriosa ci fa avvertiti di una simpatia
tra i primi due e di una sostanziale distanza tra il primo e il terzo. La filosofia
dell’illuminismo non ¢ in genere una filosofia dell’interiorita e neppure della persona.
E poiché 1’Occidente vive da tempo, dopo la chiusura del ciclo romantico, in una
temperie culturale neoilluministica e neopositivistica largamente mediata dalla scien-
za e dalla ricerca dell’utile e dell’edoné, ¢ agevole attendersi che settori della filosofia
contemporanea nutrano diffidenza o indifferenza nei confronti dell’umanesimo e ac-
cantonino I’idea di persona, considerata troppo impegnativa speculativamente, quan-
do non si arrivi nelle ali radicali delle scienze umane ad impronta psicanalitica e
strutturalista al tentativo di dissolvere la realta stessa del soggetto personale. La koiné
culturale cerca di tirarsi d’impaccio dinanzi all’interrogativo elevato dall’essere per-
sona, non di rado sostituendo il suo concetto con un surrogato funzionale, quello dei
diritti dell’uomo o forse meglio dell’individuo.

Delle due possibili definizioni dell’'uomo, la definizione in base al suo rapporto
con I’Essere e la Verita, oppure a quello col Mondo, le metafisiche della persona/inte-
riorita si orientano verso la prima, capace d’altronde di includere il positivo della se-
conda. Nelle filosofie che determinano 1’essenza dell’'umano solo in rapporto al mon-

2P, Ricoeur, Esprit, I, 1983, p. 113.



VimorIo POSSENTI 219

do, come forse potrebbe essere il filone heideggeriano, ¢ sempre immanente il rischio
dell’egemonia del Neutro. Il Dasein ¢ definito molto piu dalla condizione di essere-
nel-mondo che dal rapporto dialogico e comunicativo scaturente dall’interiorita. «In
Heidegger il mondo ¢ molto importante. Nel Feldweg ¢’¢ un albero: non s’incontrano
uomini»’, ha osservato Lévinas.

La ricerca ontologica € piu originaria e radicale della ricerca ontica delle scien-
ze positive, comprese quelle umane, onde I’indagine scientifica sulla persona non ne
raggiunge mai I’essenza. La comprensione della persona avviene alla luce della com-
prensione dell’essere, al cui vertice sta, come accennato, |’esistenza in forma perso-
nale. Se domandiamo in che cosa consista la sua essenza, la metafisica I’individua
cosi: la persona ¢ un soggetto sussistente di natura spirituale, che vive della vita del-
I’anima. Coscienza, autocoscienza, interiorita sono suoi attributi e costituiscono il
frutto o I’espansione dell’essenza spirituale che sussiste nel singolo soggetto persona-
le; sono il retaggio della spiritualita e non qualita da essa scollegate, autonome®*. In
quanto sussistente di natura spirituale la persona ¢ una totalita aperta e nello stesso
tempo sufficiente a se stessa. E capace di tenersi in mano, di ritornare su se stessa at-
traverso un’autoriflessione compiuta; di possedere la propria interiorita in un’azione
immanente e nello stesso tempo di porsi come perfetta esteriorita nella relazione con
I’Altro. Senza forzature si puo sostenere che la relazione interpersonale ¢ incontro
nell’esteriorita di due interiorita, fenomeno ignoto agli individui puramente materiali;
che la persona ¢ coincidentia oppositorum, ossia coincidenza di autorelazione ed
eterorelazione, per cui entro certi limiti I’esteriorita manifesta I’interiorita. Una filo-
sofia dell’interiorita personale ¢ identicamente una filosofia della comunicazione:
solo ai soggetti personali ¢ dato comunicare.

La tradizione filosofica definisce la persona tramite 1’indipendenza, la capacita
di esercitare in proprio ’atto d’essere e di espandersi nell’ordine della liberta, agendo
e donandosi. La persona si presenta soprattutto come un centro di unificazione dina-
mica che procede dall’interno, un’unita che dura nel tempo al di sotto di tutti i cam-
biamenti e al di la dei flussi psicologici, della molteplicita delle sensazioni, dello
sparpagliamento temporale e spaziale. In quanto razionale, la persona vive nella di-

3 E. Lévinas, «Filosofia, giustizia e amore», dut-Aut, n. 209-210, settembre-dicembre 1985, p. 15.

*Con il legare I’interiorita all’ontologia della persona si avvia sulla strada giusta la domanda sul
soggetto e sulla soggettivita. In generale soggetto ¢ chi esercita |’atto d’essere ed & percio in grado di subire
o effettuare un’azione. Nel cosmo esistono pertanto solo soggetti individuali: in essi, ai piu vari livelli, dalla
pietra allo spirito, ’esistenza (esse) non & una determinazione dell’essenza, ma la attua senza appartenerle
(I’esistenza non fa parte del contenuto intelligibile dell’essenza). Ora, tra tutte le forme di esistenza del
soggetto, la pil alta & quella del soggetto personale: qui il soggetto esercita un’esistenza spirituale, libera,
capace di darsi dei fini.



220 ARTICOLI SCIENTIFICI

mensione dell’apertura alla totalitd dell’essere: secondo la felice espressione
dell’ Aquinate I’anima ¢ quell’ente quod natum est convenire cum omni ente.

Linteriorita quale proprieta esclusiva della persona non possiede una portata
solo psicologica avente a che fare con la coscienza e la memoria. Costituisce una ri-
velazione del fatto che, non essendo tutto in superficie secondo estensione e durata, si
da la dimensione del profondo e dell’intimo. Non ¢ nella distensio con cui I'uomo si
protende verso il temporale e il mutevole, né nella extensio con cui si dilata verso
I’alterita spaziale, ma nella intentio con cui esso si concentra verso I’interno e verso
la “punta”, che si traduce |’esistenza interiore. Linteriorita, prima ancora di essere
categoria cristiana decisiva, poiche in essa si diventa consapevoli che I’io esiste di-
nanzi a Dio, ¢ ["universale categoria in cui si attua il risveglio della persona a se stes-
sa e al vero. Se vi deve essere equilibrio nell’io e nel mondo umano, una legge di pa-
rita deve venire adempiuta: quanto piti aumenta con la scienza la conoscenza delle
cose, tanto pil cresca 1’autoconoscenza, volta all’io e all’interiorita.

4

Nell’esser persona si incontra la paradossale compresenza di incomunicabilita
ontologica e di comunicabilita infenzionale, ed in cid consiste il suo geloso sigillo.
Incomunicabilitd ontologica significa che I’atto d’essere del soggetto ¢ posseduto in
proprio e non pud essere spartito o condiviso o partecipato con nessuno: questa ¢ una
legge universale dell’essere finito che non puo patire eccezione e che vale per qualsi-
asi individuo, spirituale o meno. Una tale proprieta della persona viene messa in luce
nella nota definizione avanzata da Riccardo di San Vittore: persona est intellectualis
naturae incommunicabilis existentia, piu immediatamente che in quella dovuta a
Boezio: persona est rationalis naturae individua substantia. Nella determinazione
riccardiana emerge il carattere di esistenza ontologicamente incomunicabile e percid
assolutamente singolare propria della persona, rimanendo peraltro implicito che tale
carattere & proprio di ogni sostanza individuale®. Entrando nell’ordine intenzionale
della conoscenza e dell’amore, ci si scopre un nuovo universo, in cui la persona ¢ do-
tata di una sovraesistenza comunicativa che si manifesta in modo polare: conoscendo,
essa comunica universalmente in base alla sua capacita di porsi in relazione con I’In-
tero, portando in sé nel fuoco dell’immanenza in atto del proprio conoscere ogni og-
getto; amando, esce da sé per realizzarsi nella relazione d’amore, che in essenza con-
siste nell’esistere nel modo del dono.

* «Unaquaeque intellectualis substantia est quodammodo omnia, in quantum totius entis
comprehensiva est suo intellectu», Tommaso d’Aquino, Sent., 111, 112.

¢ Per la determinazione di Riccardo di San Vittore cfr. De Trinate, 4, 22; per quella di Boezio Contra
Eutychen et Nestorium, c. 111. Problema particolarmente impegnativo, a cui qui si fa solo cenno, & 1'applica-
zione delle due formule al Deus-Trinitas.



ViTTorIo PossenT 221

Una filosofia della persona come interiorita fonda I’irriducibilita del singolo al
genere e alla totalita. Per la persona vale una legge di paradossi: quello kierkegaardiano
secondo cui il singolo sta piu in alto del genere; e quello per cui, essendo la persona una
totalita, la societa non & un tutto composto di parti, bensi un tutto composto di tutti. Pos-
siamo esprimere questo dicendo che la persona esiste in sé e per sé e non in altro, pur
potendo scegliere di esistere per altro(i). Tale carattere di inseitas ¢ perseitas ¢ traduzio-
ne dell’assunto secondo cui la persona ¢ sostanza, che esiste appunto in sé e per s¢,
come essere autonomo e pienamente singolare, non come modo o proprieta di altro. Il
fondamento dell’indipendenza, dell’autonomia e della liberta della persona ¢ il suo es-
sere un tutto, per cui essa non assume valore per il fatto di esistere come parte in una to-
talita. Da qui quella costante paradossalita della condizione della persona, che su piano
empirico appare soltanto come particella del cosmo, mentre nella riflessione ontologica
si rivela come un universo. Che cosa ¢ un io nella natura? Granello di sabbia nell’infini-
ta dell’oceano, piccola schiuma iridescente sulla cresta dell’onda, che un momento ¢ e
subito dopo non é piu. Eppure quell’io che dal lato del cosmo vale come granello mi-
nuscolo o bolla evanescente, € lanciato in un’avventura eterna, ¢ un microcosmo fatto
per ospitare il finito e I’infinito.

La piu alta forma di realizzazione della persona si istituisce nell’amore, il cui
soggetto e il cui oggetto piu alto (sebbene non unico) € la persona. Camore va priori-
tariamente ad essa, e la forma pit compiuta di amore ¢ 1’amore come dono, come
dilezione agapica, pit che come desiderio/eros. Lesistere della persona nel modo del
dono esige preliminarmente 1’autounificazione dall’interno e I’autopossesso: si dona
solo cio che si ha. Porre nell’amore il vertice della vita della persona induce a consi-
derare come inadeguate le dottrine che vorrebbero ridurla a prassi intramondana.

Definita dall’amore, |’interiorita ¢ “ekstatica” come questo. Che I’amore pro-
duca |’ekstasi (ekstasis, da existemi) significa che fa uscire il soggetto da se stesso per
cercare la similitudine e ’unione con I’amato. E la dialettica di amore, sia esso volto
come eros al bello in s¢ o al bene in sé come nella scala ascendente del Simposio pla-
tonico, o al volto dell’Altro come nella filosofia di Lévinas (ma qui forse siamo oltre
eros e tra i volti traluce agape), o infine esprima la discesa dell’agape divina nelle
profondita dell’umano. Nel richiamarsi perfettamente, azione immanente, interiorita
e amore rinviano alla essenziale generosita dell essere, che dovunque si espande e si
dona nell’universale interrelazione attivata dalla Causa prima creatrice. Al contrario,
una legge di severo egoismo ontologico pervade le metafisiche dell’assoluta identita
ed eternita di ogni ente, chiuso in se stesso come in una fortezza inespugnabile. Sosti-
tuendo I’avarizia ontologica alla legge della sovrabbondanza e generosita dell’essere,
tali metafisiche depauperano al massimo il concetto di persona in un’egologia chiusa.

5

A che cosa si rivolge amore? Qui I’ésprit de finesse di Pascal non ¢ forse stato
in pari con se stesso. Alla domanda se 1’amore si indirizzi alla persona o alle sue qua-



222 ARTICOLI SCIENTIFICI

lita, egli risponde optando apertamente per il secondo corno. «Che cosa & 1’io? Un
uomo che si mette alla finestra per vedere i passanti, se io passo di la posso dire che si
¢ messo per vedermi? No, perché non pensa a me in particolare. Ma colui che ama
qualcuno per la sua bellezza, ’ama veramente? No, perché il vaiolo che uccidera la
bellezza senza uccidere la persona, fara che egli non I’ami piu.

E se mi si ama per il giudizio o la memoria, si ama il mio i0? No, perché posso per-
dere queste qualita senza perdere me stesso. Dov’e dunque questo io, se non & né nel cor-
po né nell’anima? e come amare il corpo o I’anima, se non per queste qualita, che non co-
stituiscono punto cio che fa I’io, poiché sono periture? Si potrebbe amare la sostanza del-
I’anima di una persona, astrattamente, e quali che siano le qualita presenti? Cio € impossi-
bile e sarebbe ingiusto. Non si ama dunque mai la persona, ma solamente delle qualitay’.
Pascal, mentre intende che ['io & un nucleo intimo che non si risolve nelle sue qualita,
nega che esso come tale possa valere come oggetto di amore. E cosi certo che egli abbia
ragione? In realta I’amore umano autentico, che € possibile chiamare il bell’amore, va so-
prattutto all’esistenza stessa dell’essere amato, gioendo che esso esista e cercando di co-
glierlo nel suo nucleo piu interno, quello che le sue qualita ad un tempo rivelano e velano.
Poiche certe qualita oggi ci sono e domani possono venir meno, 1’assunto di Pascal preso
alla lettera renderebbe impossibile ’amore umano autentico e duraturo. Esso invece ap-
partiene alla categoria dell’amore di amicizia, in cui si ama I’altro in quanto altro, si vuole
non solo il bene dell’altro, ma bene all’altro amato per lui stesso, differentemente dal-
’amore di desiderio, in cui I’amato ¢ cercato per il bene dell’amante.

L’amore si apre una strada verso la soggettivita e I’interiorita dell’altro: strada
unica e percio infinitamente preziosa, perché senza di essa ’altro come tale, la sog-
gettivita dell’altro rimarrebbe ultimamente inattinta. Si presenta a tale proposito un
tema delicato e profondo, su cui occorre sostare un istante. Fissiamo dapprima il pro-
blema: senza I’amore sarebbe possibile conoscere in concetti la soggettivita in quanto
tale? Lintelletto conosce solo oggettivando, mentre 1’universo dell’interiorita perso-
nale ¢ ultimamente inoggettivabile. La conoscenza umana avanza mediante concetti
e nozioni universali, cio¢ appoggiandosi su oggetti di pensiero che lasciano da parte
’individuale, mentre qui si tratta proprio di conoscere la soggettivita e I’interiorita in-
dividuali, che sfuggono per definizione a cid che conosciamo tramite concetti. Come
uscire da questa impasse, attraverso cui si tramanda il retaggio di non poter rendere
vera giustizia alla persona? Se attraverso [’intelletto conosciamo come oggetti 1 sog-
getti personali, noi non rendiamo loro giustizia, perché non adeguiamo mai I’ intuizio-
ne, oscura ma reale, che ogni soggetto ha di se stesso in quanto soggetto; intuizione
esistenziale che forse non possiamo concettualizzare pienamente neppure a noi stessi.
Solo nell’amore mi ¢ rivelata in qualche modo la soggettivita dell’altro. Il concetto
oggettiva, I’amore (di dilezione) soggettiva, nel senso che raggiunge oscuramente ma
realmente ’interiorita dell’altro. Ma questo genere di amore & raro.

7 Pensées, ed. Brunschvicg, n. 323.



ViTTorio Possentt 223

6

In base a queste riflessioni & possibile tracciare ’invalicabile spartiacque tra filo-
sofia e religione. La prima - ed ¢ il suo limite - conosce i soggetti in quanto oggetti en-
tro la relazione tra intelletto e oggetto; la seconda entra in pieno nel cuore della sogget-
tivita e dell’interiorita, e concerne propriamente i rapporti fra soggetto e soggetto. «Per
questo», osserva Maritain, «ogni religione filosofica od ogni filosofia che pretenda,
come quella di Hegel, di assumere in s¢ e di integrare la religione, ¢ in definitiva una
mistificazione»®. La religione, in quanto rapporto da persona (umana) a persona (divi-
na), appartiene all’espansione piu essenziale e perenne della soggettivita. Solo 1’ Asso-
luto non oggettiva il soggetto; solo 1’ Assoluto mi conosce in quanto soggetto nella mia
stessa interiorita profonda. Se non fossi conosciuto da Dio, nessuno mi conoscerebbe
come soggetto, come persona, come interiorita; nessuno mi renderebbe giustizia. In de-
finitiva, dove la filosofia si arresta, la entra la religione. E per questo, nonostante ogni
secolarismo, la religione non verra mai meno: dal lato dell’'umano essa corrisponde al-
I’indistruttibile desiderio della persona di essere conosciuta come soggetto, di non esse-
re obiettivata né separata dalla propria identita da uno sguardo estraneo, secondo la
fenomenologia dell’estraneazione analizzata da Sartre.

Mai completamente sottoposta alla presa della filosofia, ’interiorita deve rima-
nerne al centro come uno stimolo e un segno di contraddizione. In cio le dottrine
personaliste, e in specie la Seinsphilosophie che a pieno titolo vale come una filosofia
dello spirito e della liberta, godono di un vantaggio rispetto a quelle che non lo sono.
Queste ultime, quali il positivismo, il naturalismo, il marxismo, vari filoni della filo-
sofia analitica, espungendo I’interiorita dal filosofare perché essa non puo essere det-
ta compiutamente, o forse meglio perché la considerano un’inutile superfetazione, si
semplificano il compito a buon mercato. Dietro occhieggia una metafisica
naturalistica, I’idea che I’uomo ¢ semplice parte del cosmo inteso come una physis
ingenerata ed eterna: filosofie che finiscono per risolvere il soggetto personale nella
corrente universale cosmica, in una parola filosofie del Neutro. Si pensi all’ultimo
Nietzsche e anche a Karl Lowith’.

Tra le molte valenze della filosofia dell’interiorita, mi limito ad un cenno su un
tema notevole: in essa & inclusa una filosofia della comunicazione personale non

§J. Maritain, Breve trattato dell ‘esistenza e dell esistente, Morcelliana, Brescia 1965, p. 58.

? «Come predicato del cosmo intero e percio compiuto, il divino non é un Dio personale al di sopra
e al di fuori del cosmo stesso, e I"'uomo non ¢ un’immagine di Dio unica nel suo genere perché anch’essa
metacosmica, bensi, come qualsiasi essere vivente, & un essere del mondo mediante il quale il mondo per-
viene al linguaggion: K. Lowith, La mia vita in Germania prima e dopo il 1933, 11 Saggiatore, Milano 1988,
p- 204,



224 ARTICOL SCIENTIFICI

oggettivante, che non si limita solo al linguaggio espresso e che percio si colloca ad
un livello piu alto delle etiche del discorso. Abbiamo sostenuto che solo le persone,
ossia le interioritda, comunicano: un tale evento lascia intendere che il comunicare co-
stituisca un evento essenziale e originario dell’esistenza. Uintendimento di questo
nucleo & dischiuso dall’inizio del Vangelo di Giovanni: «In principio era il Logos»,
ossia il Verbo, la Parola. Poiché la Parola parla e non puo che parlare a qualcuno, che
in principio essa fosse, implica un altro asserto: «In principio era la Comunicazione».
In ¢iod sono come precontenuti I’'umanesimo dell’altro uomo, I’attenzione al volto del-
I’ Altro, e la metafisica del Bonum come diffusivum sui (non dimentichiamo che una
delle piu antiche metafore del bene & il sole, la luce che si effonde e diffonde). Siamo
su rive lontane da chi afferma che in principio era il Mondo, o I’Azione o la Tecnica:
assunti nei quali emergono forme di predominio del Neutro, il che significa che non
vi sono nel cosmo veri soggetti, né quello umano né quello divino.

Vi & nella comunicazione umana il luogo della maternita, |’evento del rapporto
io-tu fra madre e figlio, mistero sempre antico e ad un tempo nuovo, dove il “cuccio-
lo d’uomo” si apre all’alterita. Al di la di questa sfera, il carattere di tanta comunica-
zione non consiste nel passaggio dall’io” al “tu” e al “noi”, ma viceversa dal “noi”
all’*“i0”; ossia dalla comunicazione collettiva e parzialmente anonima data nel mondo
della vita alla comunicazione personale liberamente guadagnata. Questo rimane un
compito per ogni uomo, reso non facile dalle false forme di comunicazione e dal ri-
schio di integrazione sistemica funzionalistica, in cui le persone valgono solo come
ruoli interscambiabili. I osservazione ha il suo rilievo anche per la teoria della demo-
crazia, dove si puo domandare se una sua identificazione con le regole del gioco sal-
vaguardi la natura comunicativa del rapporto politico.

8

Che dire infine delle vite fallite? Degli io sciupati per sempre? Ah! nell’esisten-
za quotidiana quanto frequentemente si conversa di vite fallite, un punto su cui si
concentra la tristezza di non poter pitl cambiare il filo conduttore di un’esistenza lar-
gamente trascorsa, ¢ la nostalgia per qualcosa di diverso. Se la conversazione monda-
na parla con abbondanza delle molteplici forme di vita sciupata, conosce a sufficienza
cio di cui si occupa? Non potrebbe essere vita sciupata quella dell’'uomo che non di-
vento consapevole di se stesso come interiorita? «Sciupata e soltanto la vita di quel-
I’uomo che la lasciava passare, ingannato dalle gioie o dalle preoccupazioni della
vita, in modo che non divento mai, in una decisione eterna, consapevole di se stesso
come spirito, come i0»'". Forse |’eternita ¢ offerta alla persona umana, affinché possa,
in vario modo e secondo diversi cammini, divenire pienamente cosciente di essere un
io e un’interiorita.

1 La malattia mortale, p. 29.



ViTToriIo POSSENTI 225

L'uomo ¢ colpito nel centro dell’anima se, entro un’intuizione anche fuggitiva,
comprende di non aver vissuto nella coscienza di essere un io. Questo resta comun-
que una possibilita nel tempo dell’esistenza mondana, quando egli, preferendo la di-
strazione, puo rifiutare la propria interioritad. Non puo pero distruggerla, perché € I’in-
teriorita di un io eterno, e percio in-ammissibile, non-toglibile. Essere inchiodati al
proprio io eterno, questo ¢ lo scandalo del vivere umano che la filosofia fatica a
comprendere, questa € la croce contro cui si spuntano i facili pensieri della
fenomenicita dell’io.

Riassunto. Ritorno all’essere e ritorno alla persona si collocano di dirit-
to lungo lo stesso asse, poiché tra le forme di esistenza la piu alta & quella per-
sonale. A differenza delle filosofie del Neutro e dell’Tlluminismo, la riflessio-
ne sulla persona conduce ad una concezione dell’interiorita e della comunica-
zione, in cui il compito ultimo del soggetto ¢ di divenire consapevole di se
stesso come jo. Lo si rivela soprattutto nell’esperienza dell’amore, in specie
in quello di dilezione o agapico, il cui termine ultimo (contrariamente ad
un’opinione di Pascal) ¢ il nucleo intimo della persona amata, piu che le sue
qualita; e I’interiorita dell’altro.

Résumé. Retour a I’8tre et retour a la personne se suivent de droit le
méme axe, puisque de toutes les formes d’existence, la plus élevée est celle de
la personne. Contrairement aux philosophies du Neutre et des Lumiéres, la
réflexion sur la personne conduit 4 une conception de I’intériorité et de la
communication, dans laquelle le devoir ultime du sujet est de devenir
conscient de lui-méme, en tant que moi. Le moi se révéle avant tout dans
I’expérience de I’amour, en particulier dans celui de dilection ou amour
agapique, dont le terme ultime (contrairement a une opinion de Pascal) est le
noyau intime de la personne aimée plus que ses qualités; ¢’est I’intériorité de
I’ autre.

Summary. The return to being, and the return to the person, take their
rightful place within the same axis. The reason is because the personal is
among the highest forms of existence. Different from the philosophies of
Indifference and Illuminism, the reflection on the person leads to a conception
of interiority and communication in which the final duty of the subject is to
become conscious of itself as a personal «/». This is revealed especially
through the experience of love, in particular that of delight or agape, whose
final object (contrary to an opinion of Pascal) is the intimate nucleus of the
person who is loved rather than the person’s qualities. It is the inner heart of
the other.




226 ARTICOL SCIENTIFICI

Inhaltsangabe. Die erneute Hinwendung zum Sein und zur Person
gehen in die gleiche Richtung, da unter allen Formen der Existenz die der
Person die hochste ist. Im Gegensatz zur Philosophie der neutralen
Objektivitdt und der Aufkldrung fithrt das Nachdenken tiber die Person zu
einer Konzeption der Innerlichkeit und der Kommunikation, in der die letzte
Aufgabe des Subjekts darin besteht, des eigenen «/chs» bewulit zu werden.
Das «Ich» enthiillt sich vor allem in der Erfahrung der Liebe, insbesondere der
Liebe zu Gott und dem Nichsten, deren letztes Ziel (im Gegensatz zu einer
Ansicht von Pascal) der innere Kern der geliebten Person ist, mehr als deren
Eigenschaften: die Innerlichkeit des anderen.




RTLu | (1996) 2, 227-265 227

Le livre de la Sagesse
a la charniere

des deux testaments
D actualité du «midrash» de Sg 11-19

Pierre Dumoulin
Facolta di Teologia, Lugano et
Séminaire de Russie, St. Pétersbourg

INTRODUCTION:
UN REGAIN D'INTERET POUR LE «MIDRASH» DE SAGESSE

Est-ce la théologie qui conditionne I’exégese ou bien ’inverse? La maniére
dont le livre de la Sagesse a été étudié par le passé donne un excellent apercu de la
dépendance mutuelle entre les deux sciences. Les legons de I’histoire permettent de
penser que I’étude approfondie de Sg 7/-19 réalisée ces derniéres années peut
favoriser un renouvellement de 1’eschatologie chrétienne sur des bases bibliques trop
longtemps négligées.

Si la date de composition du livre provoque encore quelques remous parmi les
spécialistes', I'unicité d’auteur ne laisse guére de doute aux exégétes. Sur ce point, la

' G. SCARPAT, Libro della Sapienza (= LS), Supplementi alla Rivista Biblica, Brescia, Paideia,
1989, 14-29, reprenant ses deux précédents articles, soutient I’hypothése d’une date tardive, sous le régne de
Caligula, vers 40 ap. J. C., alors que M. GILBERT, La critique des dieux dans le livre de la Sagesse (= CD),
Analecta Biblica (= AnBib) 53, Rome, Institut Biblique Pontifical (= P1.B.), 1973, 172, et «Sagesse de
Salomon (ou Livre de la Sagesse)» (= SS), dans Dictionnaire de la Bible, Supplément X1, Paris, Lettouzey et



228 STATUS QUAESTIONIS

critique a rejoint ’unanimité®. La division du texte en strophes d’une douzaine de
stiques environ est aussi admise, méme si quelques divergences subsistent quant a
leur délimitation exacte® et a la collocation de versets indépendants, pergus soit
comme des titres, soit comme des introductions ou des conclusions®. Cette unicite
d’auteur et de style® permet de penser que les trois parties habituellement discernées®
dans I’ceuvre de Sagesse sont intimement liées entre elles et répondent au dessein
d’une unique pensée. En fait, dés la premiére lecture, I’ensemble du livre apparait
comme une construction organique’ ou les thémes sont introduits longtemps a 1’avan-
ce, préparés par des allusions a peine perceptibles®, et ot les transitions se font sans
effort, ce qui rend difficile la délimitation des parties du texte. Un jeu savamment
orchestré de retours périodiques démontre le génie synthétique de 1’auteur’.

Ané, 1986, 91-93, opte pour I’époque d’Auguste, soit aux environs de 30 av. J. C. Cette hypothése est
défendue par J. VILCHEZ-LINDEZ, Sabiduria (= SA), Nueva Biblia Espanola, Sapienciales V, Estella,
Navarra, 1990. Le débat reste ouvert et les derniers ouvrages publiés n’apportent pas d’éléments déterminants
nouveaux.

2 Parmi les commentaires les plus récents: E. G. CLARKE, The Wisdom of Salomon, The Cambridge
Commentary on the New English Bible, Cambridge, 1973; L. ALONSO SCHOKEL-E. ZURRO-J.M.
VALVERDE, Sabiduria, Los Libros Sagrados 17, Madrid, 1974; M. CONTI, Sapienza, Nuovissima Versio-
ne della Bibbia, Rome, 1975; D. WINSTON, The Wisdom of Solomon: A New Translation with Introduction
and Commentary, The Anchor Bible XLIII, New York, Doubleday, 1979; D. GEORGI, Weisheit Salomos,
Jiidische Schriften aus hellenistischen-romischer Zeit I11/4, Giitersloh, 1980, 391-478; C. LARCHER, Le
livre de la Sagesse ou la Sagesse de Sulomon (= LSS), 3 vol., Paris, Gabalda, 1983-1984-1985; G. SCARPAT,
LS (cité n. 1); J. VILCHEZ-LINDEZ, SA (cité n. 1); A. SISTL /i libro della Sapienza, Assise, Porziuncola,
1992, — Seul D. Georgi, 394, s’écarte légérement de la position commune en affirmant que «le livre ne
présente pas les caractéristiques d’un écrivain, mais ceux d’une école, ¢’est-a-dire d’une école avec une
longue tradition».

3 Voir p. ex. M. Priotto, «Il significato del confronto Egitto — Sodoma in Sap 19,13-17» (= 8C), dans
Rivista Biblica 32 (1984) 369-394 et P. Beauchamp, «Le salut corporel des justes et la conclusion du livre de
la Sagesse» (= SCJ), dans Biblica 45 (1964) 490-526, qui divergent dans leur division du chapitre 19.

* Tel est le cas, par exemple, de /7,1a, sur le role duquel divergent les avis de L. MAZZINGHI,
Notte di paura e di luce, Esegesi di Sap 17,1-18,4 (= NP), AnBib 135, Roma, P1.B., 1995, et . DUMOULIN,
Entre la Manne et ['Eucharistie, Etude de Sg 16,15-17, la, La Manne dans le livre de la Sagesse, synthése de
traditions et préparation au Mystére Eucharistique (= ME), AnBib 132, Roma, PI.B., 1994. Ces versets qui
ressemblent & des maximes ou a des cris de louange sont des phrases indépendantes qui brisent élégamment
le rythme des strophes.

5 Voir C. LARCHER, LSS (cité n. 2), I, 86-92.

% Pour un état de la question, voir P. BIZZETI, I/ libro della Sapienza, Struttura e genere letterario
(= LSG), Supplementi alla Rivista Biblica, Brescia, Paideia, 1984, et le récent commentaire de J. VILCHEZ-
LINDEZ, SA (cité n. 1), 15-51.

7 Voir A.-M. DUBARLE, Les Sages d'Israél, Lectio Divina 1, Paris, Cerf, 1946, 187.

§ P. Beauchamp, SCJ (cité n. 3), 494, le montre a propos du cosmos. Les ouvrages qui étudient les
chapitres 16 a 19, cités n. 21 a 33, constatent tous que les parties traitées ont ét€ préparées par de nombreuses
allusions dans la premiére partie de Sagesse.

? Voir J.-M. REESE, Hellenistic influence on the book of Wisdom and its consequences, AnBib 41,
Rome, PIB., 1970, 391-399. Lauteur y offre un riche panorama des procédés de flash-back et de
développements d’une méme thématique tout au long de Sagesse: 123-145.



PIERRE DUMOULIN 229

Le genre littéraire du livre a été identifié comme épidictique. La troisiéme
partie, communément appelée «le midrash de Sagesse», est inséparable des deux
autres: elle constitue la «syncrisis»'® de I’ouvrage: c’est une présentation antithétique
d’Israél et de I’Egypte qui, en sept diptyques, présente le sort opposé des deux
nations, en fonction de leur réponse a I’enseignement exposé dans les deux premiéres
parties.

Malgré I"unité du livre, les trois sections de cette ceuvre ont jusqu’a présent
bénéficié d’un destin fort différent dans la pensée chrétienne.

La liturgie catholique post-conciliaire en offre une preuve flagrante'': elle ne
prend réellement en considération que les deux premiéres parties de Sagesse, avec une
prédilection pour le chapitre 3, en raison de sa doctrine eschatologique, et les discours
du Pseudo-Salomon sur la Sagesse dans les chapitres 6 a 9. Les chapitres 10 a 19
n’intéressent pratiquement pas. La liturgie ne propose aux fidéles que des extraits de la
premiere digression (11,15 — 12,27) et passe sous silence six des sept diptyques.

La théologie a, elle aussi, puisé dans le texte de Sagesse avec beaucoup de
partialité. La premiére partie du livre constitue un point d’appui indispensable pour
I’eschatologie chrétienne et fait I’objet d’études ou d’utilisations nombreuses'?. La
deuxiéme partie propose, aux mystiques, une mine précieuse sur ’amour de la
sagesse et, aux philosophes, d’innombrables occasions d’étudier la pensée grecque
sous-jacente au livre; la perle de choix, concernant la préexistence des 4mes, que sont
les versets 8,19-20 bénéficie d’un intérét particulier'®. La troisiéme partie, la syncrisis
de I’ouvrage, est, quant a elle, tombée dans I’oubli jusqu’a ces derniéres années: les
théologiens n’y faisaient presque jamais référence'.

12 Pour un état de la question, voir Gilbert, SS (cité n. 1), 77-87.

' Voir J. Hennig, «The Book of Wisdom in the Liturgy», dans Catholic Biblical Quarterly 14
(1952) 233-236. — La liturgie eucharistique utilise peu de lectures tirées de Sagesse: lectures dominicales:
1,13-15; 2,23-25 (13¢ dimanche, année B); 2,12.17-20.25 (15¢ dimanche, année B); 6,12-16 (32¢ dimanche,
année A); 7,7-11 (28° dimanche, année B); 9,13-18 (23° dimanche, année C); /1,22 — 12,2 (31¢ dimanche,
année C); 72,13.16-19 (16 dimanche, année A); 18,3.6-9 (19¢ dimanche, année C); lectures de semaine: une
lecture continue durant la 32¢ semaine du temps ordinaire des années impaires: /,1-7; 2,23 — 3,9; 6,1-11;
7,22—8,1; 13,1-9; 18,4-14b (un seul texte est extrait des diptyques: du ch. 18). Il faut ajouter: 2,1a.12-22 (4¢
vendredi de Caréme); 3,1-9 (commun des martyrs et défunts); 4,7-15 (commun des défunts). Dans la liturgie
des heures, seuls sont proposés & la méditation: Sg 3,1-15 (martyrs); 5, 1-15 (saints) et 7,7-16.22-30 (docteurs
de I‘Eglise); durant la 30¢ semaine du temps ordinaire: Sg 7,1-15; 1,16 - 2,1a.10-24; 3,1-19; 6,1-27; 7,15-30;
8,1-21b; 11,20b — 12,2.11b-19. 1l resulte de cette liste que la syncrisis de Sg 11-19 est presque passée sous
silence.

2 Voir, par exemple, M.-J. Lagrange, «Le livre de la Sagesse. Sa doctrine des fins derniéres», dans
Revue Bibligue 4 (1907) 85-104; R. SCHUTZ, Les idées eschatologiques du livre de la Sagesse, Paris-
Strasbourg, 1935. M. KOLARCIK, The Ambiguity of Death in the Book of Wisdom 1-6, A Study of litterary
Structure and Interpretation (= AD), AnBib 127, Rome, P1B., 1991, n’étudie pas non plus I’apport de Sg
10-19 pour I’eschatologie.

! Détude en a été reprise récemment par M. Adinolfi, «La dicotomia antropologica platonica e Sap
8,19-20», dans Parola e Spirito, Studi in onore di Settimio Cipriani (ed. C.C. Marcheselli), Supplementi alla
Rivista Biblica, Brescia, Paideia, 1982, 145-155.

!4 C’est une heureuse surprise de voir H. U. Von BALTHASAR lui consacrer quelques pages de La



230 StaTUS QUAESTIONIS

Les biblistes ne s’y intéressaient pas davantage, voire méme la dénigraient
ouvertement. En 1964, Paul Beauchamp affirmait: «avec les appréciations portées sur
la troisiéme partie, on pourrait composer un florilége homogeéne et peu encoura-
geanty; il illustrait cette affirmation par une série d’exemples significatifs’>. En effet,
pour ce qui est de [’exégese proprement dite, la bibliographie compléte de Sagesse
établie par le Pére Maurice Gilbert, en 1982'¢, met en évidence un phénomene
curieux, analogue a ce qui vient d’étre observé concernant la liturgie et la théologie:
le midrash de Sg 10-19 n’a guére intéressé les chercheurs jusque vers les années
1980. Alors qu’une quarantaine d’articles sont consacrés aux cing premiers chapitres
et une trentaine aux quatre suivants, moins de cinquante seulement étudient la secon-
de moitié du livre, les dix derniers chapitres. Encore faut-il souligner que la plupart
d’entre eux analysent les chapitres 12 a 15, c’est-a dire justement les chapitres qui ne
constituent pas la relecture des événements de I’Exode, mais les motivations de
I’action divine dans 1’histoire, ce que M. Gilbert appelle «la critique des dieux».
Restent finalement huit articles, assez brefs et d’ordre général, sur I’ensemble de la
syncrisis et une dizaine de petits articles sur des points de détail, dont huit sur le seul
chapitre 18. Ces articles concentrent généralement leur intérét sur un ou quelques
versets du texte.

Le travail précurseur de P. Beauchamp sur la finale de Sagesse!’ a attiré
I’attention sur I’importance de Sg /-9 pour I’eschatologie. Il convient de considérer
ces chapitres au méme titre que les cing premiers du livre. Cauteur invite aussi a une
étude plus approfondie du livre de la Sagesse dans son ensemble pour mieux com-
prendre les liens entre les révélations de 1’ Ancien et du Nouveau Testament sur la
doctrine des fins derniéres. C’est pourtant & M. Gilbert que revient le mérite d’avoir
systématiquement mis les spécialistes sur cette piste de recherche. Son travail sur «La
critique des dieux»'® et ses nombreux articles consacrés a la syncrisis'® ont mis en

Gloire et la Croix, I11: Théologie, Ancienne Alliance (trad. R. Givord) (= GC II), Paris, Aubier, 1974, 311-312.

15 SCJ (cité n. 3), 492, n. 4.

'6 Bibliographie publiée dans C. Larcher, LSS (cité n. 2), I, 11-48.

17 8CIJ (cité n. 3), que compléte «La cosmologie religieuse de Philon et la lecture de I’Exode par le
livre de la Sagesse: le théme de la manne» (= CR), dans Philon d’Alexandrie. Colloques nationaux du
Centre National de la Recherche Scientifique, Paris, 1967, 207-219.

¥ Voir CD (cité n. 1).

1 Sont de particuliére importance: «La connaissance de Dieu selon le livre de la Sagesse» (= CDL),
dans La notion biblique de Dieu, le Dieu de la Bible et le Dieu des philosophes (éd. J. Coppens), Leuven-
Gembloux, Duculot, 1976, 191-210; La philanthropie de Dieu, Exégése de Sg 11,15-12,27 (= PD), Notes de
cours polycopiées, Rome, PI.B., 1976; «Les raisons de la modération divine (Sg 11,21-12,2)» (= RM),
Mélanges bibliques et orientaux en ’honneur de H. Cazelles, dans Alter Orient und Altes Testament (=
AOAT) 212 (1981) 149-162; «Il cosmo secondo il libro della Sapienza» (= CL), dans Il cosmo nella Bibbia
(éd. G. de Gennaro), Naples, 1982, 189-199; «On est puni par ot I’on péche (Sg 11,16)» (= OE), Mélanges
M. Delcor, dans AOAT 215 (1985) 183-191; SS (cité n. 1); «Ladresse a Dieu dans I’'anamnése hymnique de
I’Exode (Sg 10-19)» (= ADA), dans El misterio della Palabra. Homenaje al prof. Alonso-Schikel, Valencia-
Madrid, 1987, 207-225; «La relecture de Gn 1-3 dans le livre de la Sagesse», La création dans |'Orient
ancien, Lectio Divina 127, Paris, Cerf, 1987, 323-344.



PIERRE DUMOULIN 231

lumiére la richesse théologique de ces dix chapitres. Ce travail personnel ne saurait
faire oublier les diverses théses qu’il a dirigées et qui ont conduit, au cours de ces dix
dernieres annees, a la publication d’intéressants ouvrages d’exégese sur les chapitres
16, 17 et 18. De nouvelles études sur le chapitre 19 et sur certains thémes de ces
chapitres® ont aussi vu le jour. Cette recherche exégétique concertée pourrait
produire ses fruits dans la recherche dogmatique.

I. QUELQUES ANALYSES RECENTES SUR LES DIFFERENTS PASSAGES

Sous I’impulsion de M. Gilbert et de P. Beauchamp, les études se sont
multipli¢es, ces dernieres années. Voici, rapidement, le contenu de ces ouvrages
destinés a des spécialistes en exégese.

1. Le «signe de saluty (Sg 16,5-14)'

Dans son étude sur la tradition relative au «serpent d’airain», H. Maneschg
consacre un long chapitre a la relecture de cet épisode dans le livre de la Sagesse. Son
travail exégétique a I’immense avantage de situer le passage de Sagesse dans
I’ensemble d’une tradition plus ancienne et d’en voir les prolongements jusque dans
les textes du Nouveau Testament. Ainsi il peut dégager I’originalité de cet écrit et
montrer ses relations étroites avec Jn 3,14. Il insiste principalement sur le fond
Jjudaique de la tradition développée par le Pseudo-Salomon et reléve trois

0 Voici les principaux articles et monographies parus sur ces chapitres depuis 1985. — Articles: G.
Scarpat, «Una singolare definizione della paura (Sap 17,11s)», dans Sapienza antica, Studi in onore di
Domenico Pesce, Parme, 1985, 261-268; P. T. van Rooden, «Die Antike Elementarlehre und der Aufbau von
Sapientia Salomonis 11-19», dans Tradition and Reinterpretation in Jewish and Early Christian Literature.
Essays in Honour of J. C. H. Lebram, Leiden, 1986, 81-96; J. R. Busto Saiz,«La intencion del midrash del
libro della Sabiduria sobre el Exodo», dans Salvacion en la Palabra. En memoria del profesor A. Diéz-
Macho, Madrid, 1988, 63-78; M. Dell’Omo, «Creazione, storia della Salvezza e destino dell’uomo. Tl signi-
ficato e I’attualita spirituale del Capitolo 19 della Sapienzay (= CS), dans Rivista Biblica 37 (1989) 317-327;
M. Priotto, «Giuditta e Sapienza: due aspetti dell’atteggiamento dei popoli di fronte a Israele» (= GS), dans
Ricerche storico-bibliche 1 (1990) 47-70; M. Kolarcik, «Creation and Salvation in the Book of Wisdom» (=
C8), dans Creation in the Biblical Traditions (éd. R. J. Clifford — J. . Collins), Catholic Biblical Quarterly
Monographic Serie 24, Washington, 1992, 97-107. — Monographies (voir aussi notes 12 a 19): . I. POCK,
Sapientia Salomonis, Hieronymus 'Exegese des Weisheitsbuches im Licht der Tradition, Graz, 1992; U.
SCHWENK-BRESSLER, Sapientia Salomonis als ein Beispiel frithjudischer Textauslegung, Die Auslegung
des Buches Genesis, Exodus 1-15 und Teilen der Wiisten-tradition in Sap 10-19, Beitrage zur Erforschung
des Alten Testaments und des Antiken Judentums 32, Francfort-s.-M., 1993.

*! Voir H. MANESCHG, Die Erzéilung von der ehernen Schlange (Num 21, 4-9) in der Auslegung
der friihen jiidischen Literatur, Ein traditionsgeschichtliche Studie (= EE), Francfort-s.-M.-Berne, 1981,
101-191; Id., «Gott, Erzieher, Retter und Heiland seines Volkes. Zur Reinterpretation von Num 21,4-9 und
Weish 16,5-14», dans Biblische Zeitschrift 28 (1984) 214-229.



232 S1ATUS QUAESTIONIS

caractéristiques principales du midrash de Sagesse: 1) ’idéalisation du passé comme
paradigme pour la communauté actuelle; 2) une exégese qui se sert de points précis
du récit biblique pour en donner une interprétation en un «midrash qui constitue un
nouveau recit»; une multitude de points communs avec la Haggada (interprétation
traditionnelle des récits) palestinienne et hellénistique, dont la centralité de la Loi, la
faiblesse des «mages» et la présentation antithétique de ’action divine envers les
hommes*.

2. Le «pain du ciel» (Sg 16,15-17,1a)*

P. Maiberger effectue un travail similaire a celui de H. Maneschg a propos des
traditions sur la manne, réservant une part de son étude a la relecture du livre de la
Sagesse. Louvrage n’est pas dédié a Sg /6 et n’approfondit pas la spécificité de ce
texte, mais le situe avec précision dans ’ensemble des traditions judéo-palesti-
niennes.

Plus récemment, dans une these dirigée par M. Gilbert, nous avons étudié la
structure et le vocabulaire de la quatriéme antithése de la syncrisis, en tentant de
degager les thémes principaux développés dans la relecture de 1’épisode concernant
le don de la manne: nourriture, création, parole et connaissance, priére, immortalité.
Ces thémes ont été comparés avec les différentes traditions sur la manne a 1’époque
ou fut écrit le livre de la Sagesse, en commengant par les données bibliques, puis en
étudiant le judaisme ancien et les développements apportés par Philon d’Alexandrie.
Nous avons mis |’accent sur le rapport entre la manne, nourriture d’immortalité, et le
role de la nourriture dans la célébration des mystéres. Dans tous les domaines
abordés, le livre de la Sagesse présente une synthése des différentes traditions, tout en
conservant une originalité propre sur le plan de la connaissance métaphysique. Celle-
ci place le Pseudo-Salomon en position de supériorité par rapport aux autres
traditions, tant pour le contenu que pour la méthode.

3. La «nuit de peur et de lumiére» (Sg 17,1 —18,4)*

Le livre que L. Mazzinghi vient juste de publier propose une étude détaillée
du vocabulaire et de la structure du quatrieme diptyque. Cette thése, dirigée par
M. Gilbert et R. Le Déaut, effectue d’intéressants paralléles avec la tradition
Juive, les écrits de Philon et la littérature grecque, en particulier en ce qui concer-
ne les mystéres. La part réservée au Nouveau Testament et aux Péres est

2 EE (cité n. 21), 188-189.

# Voir P. Beauchamp, CR (cité n. 17); P MAIBERGER, Das Manna, Eine literarische, etymologische
und naturkundlische Untersuchung, Wiesbaden, 1983; P. DUMOULIN, ME (cité n. 4).

#* Voir L. MAZZINGHI, NP (cité n. 4).



Pierre Dumouun 233

restreinte, mais 1’ouvrage ouvre d’extraordinaires perspectives sur les liens cul-
turels du Pseudo-Salomon avec I’hellénisme et met en valeur la dimension
métaphysique sous-jacente au Midrash. Lauteur, en ecffet, parvient a la
conclusion que «la rencontre entre la ligne prophétique (théologie de ’histoire) et
la ligne sapientielle (théologie de la création) dans une perspective
eschatologique constitue [’une des plus intéressantes nouveautés de Sg. Le salut
— comme la condamnation — passe par le cosmos et, a travers le cosmos,
I’histoire et 1’eschatologie se soudent»®.

L. Mazzinghi ajoute que cette triple dimension est inséparable d’une lecture
contemplative propre a Sagesse: «Nous nous trouvons devant une relecture et une
actualisation de I’Histoire Sainte... Les allusions au monde grec, en particulier au
monde de la magie, des mysteres, au langage des “descentes aux enfers” sont le signe
de cette volonté d’actualiser |’histoire passée... Dans cette relecture apparait cepen-
dant une originalité du livre de la Sagesse...: le contexte de priere. LCusage du “Tu”
divin est un moyen supplémentaire dont notre auteur se sert pour faire percevoir
comme présent un fait passén?®.

4. La premiére Pdque (Sg 18,5-25)%

M. Priotto a étudié la sixieme antithése de Sagesse, une fois encore sous la
direction de R. Le Déaut et de M. Gilbert. Ce travail, particulierement soigné, est une
recherche exégétique sur le texte; il ne s’intéresse pas, sinon accidentellement, aux
échos de ce passage dans le Nouveau Testament et I’ceuvre des Péres. Il confirme
cependant qu’«a I’époque de Sagesse, la Paque est devenue une clef théologique pour
interpréter toute 1’Histoire du Saluty»; il affirme la dimension eschatologique du récit
dans lequel «mort et salut assument, selon toute vraisemblance, une signification qui
transcende le simple plan physique et qui, par conséquent, caractérise fortement, sur
le plan théologique, la réévocation historique des épisodes»?.

Comme H. Maneschg, M. Priotto met en relief I’enracinement judaique
profond du texte de Sagesse, concluant méme que «c’est dans la liturgie que 1’Israél
de toute époque peut rencontrer et vivre le don du Salut»”. Finalement il remarque
que I'auteur de Sagesse réalise une «actualisation des merveilles du salut pour son
€poque.

Z Ibid., 290.

* Jbid., 297.

* Voir M. PRIOTTO, La prima Pasqua in Sap 18,5-25. Rilettura e attualizzazione (= PP), Supple-
menti alla Rivista Biblica, Bologna, Dehoniane, 1987,

 Ibid., 228.

* Ibid., 230.



234 StaTUS QUAESTIONIS

5. La comparaison entre Sodome et I'Egypte (Sg 19,13-17)

Dans un article antérieur a la publication de sa thése, M. Priotto avait proposé
une structure de Sg /9 qui illumine un chapitre demeuré jusqu’ici particuliérement
obscur quant 4 sa structure et au role précis des versets 13 a 17. La structure proposée
différe 1égérement de celle de P. Beauchamp. Elle permet de percevoir I'intérét du
texte:

«comme il s’agit de l'ultime diptyque, il acquiert une signification
typologique, par lequel I’auteur passe, avec un grand naturel, du plan historique au
plan eschatologique, et la description eschatologique est permise, en transparence,
par la création, ainsi nous avons une synthése merveilleuse des trois moments de
’Histoire du Salut: Exode, Création, Eschatologie».’!

Partant des versets étudiés, Priotto définit 1’intérét du midrash de Sagesse, dans
la conclusion de son étude: «En un texte bref, et bien qu’au moyen d’un langage un
peu difficile et hermétique, 1’Auteur nous a laissé une page de haute théologie
biblique, ou le profond regard de sa foi a réuni en une admirable synthése le passe et
le futur avec un message pour le présent. Et le message a la communauté
d’ Alexandrie est un message d’espérance: I’histoire est guidée par Dieu!».*?

6. Le salut corporel des justes (Sg 19,18-21)%

L’inégalable article de P. Beauchamp trouve un écho dans les études de M.
Kolarcik, qui confirment de fagon nette l’intentionnalité eschatologique de
I’ensemble du livre de la Sagesse. Beauchamp a su, le premier, démontrer que les
expressions utilisées dans la finale de Sagesse ne peuvent étre lues sans référence aux
cinq premiers chapitres du livre et que, par conséquent, la syncrisis sert d’illustration
a la thése exposée dans la premiére partie de Sagesse. Il en tire des conséquences qui
ouvrent des perspectives nouvelles sur I’eschatologie de Sagesse, la libérant d’une
anthropologie purement dualiste, telle que les premiers chapitres peuvent la laisser
supposer, et ouvrant ’hypothése d’un salut définitif qui inclut la dimension corpo-
relle, voire méme cosmique.

Les différents ouvrages que nous venons de passer en revue ne couvrent pas
toute la syncrisis. Certains passages de celle-ci demeurent encore inexplorés. En
particulier la premiére plaie, celle du chapitre 11, n’a encore fait 1’objet d’aucune
publication (celle-ci ne saurait tarder, car une thése est en cours), reste aussi a faire

3 M. Priotto, SC (cité n. 3).

M Thid, 2376

2 [Ibid., 394.

3 Voir P. Beauchamp, SCJ (cité n. 3) et M. Kolarcik, CS (cit. n. 20), et AD (cité n. 12), 113ss.



PiErre DumMouULIN 235

I’étude du chapitre 12 et un travail complet sur le chapitre 19. Quand de tels travaux
auront été effectués, 1’ensemble du midrash sera couvert par des ouvrages
scientifiques.

Un probléme majeur demeure cependant: étant principalement philologiques et
exégétiques, les études spécifiques morcellent la vision du Pseudo-Salomon. La place
laissée a la syntheése théologique est souvent exigué, voir absente dans certains cas.
Ceci répond a un genre littéraire choisi en fonction d’une conception de la science bi-
blique. Mais ce travail exégétique, qui est indispensable, n’a en soi rien de
spécifiquement chrétien, il doit étre mis par les théologiens au service de la
Révélation, c’est-a-dire du message contenu dans la Parole de Dieu. Les
commentaires du livre de la Sagesse qui ont proliféré depuis quelques années™
n’offrent, quant & eux, guére d’éléments nouveaux pour une synthese théologique: ce
n’est pas leur objet.

Il importerait désormais, sur la base des études effectuées, de faire ceuvre de
théologie biblique, pour porter les découvertes d’un niveau textuel a celui d’une
réflexion théologique, et d’offrir des pistes nouvelles a la dogmatique. La mise en
lumiere d’un texte jusque la négligé, et de valeurs contenues dans la Révélation
biblique mais encore non exploitées, doit donner un élan nouveau a une théologie
dont I’4me réside dans I’Ecriture Sainte. Notre article ne prétend pas réaliser, en
quelques pages, la synthése souhaitée, il voudrait seulement rassembler quelques
éléments-clefs, communs a tous ces travaux, pour inviter a prendre en compte ces
nouvelles données.

I1. QUELQUES AXES D’UNE CONSTRUCTION

Les articles de P. Beauchamp sur les derniers versets de Sagesse ont mis en
lumiere le but ultime du livre de la Sagesse: le salut de I’homme et de tout dans
I’homme. Les récentes études partielles que nous venons de présenter confirment
toutes cette intention. La portée eschatologique du texte ne constitue pas seulement
un point d’arrivée pour ’auteur de Sagesse, elle jette une lumiere indispensable sur
les différents diptyques: c’est en fonction de ce but qu’a été rédigé 1’ensemble du
midrash, chaque passage est élaboré au service d’une relecture eschatologique de
I"Histoire Sainte.

Les articles de M. Gilbert ont davantage concentré 1’attention sur les
motivations théologiques de I’action divine a travers 1’histoire des hommes, telles
que les pergoit I’auteur inspiré.

% Voir les commentaires indiqués a la n. 2.



236 STATUS QUAESTIONIS

Les théses de doctorat qui analysent différents chapitres, quant a elles,
établissent que chaque antithése de la syncrisis est une pierre choisie et finement
ciselée, tant sur le plan littéraire que théologique. Chacune d’entre elles parait ajustée
aux autres dans la construction que constitue la troisiéme partie du livre de la
Sagesse. L'écrivain sacré a ordonné sa pensée suivant des lignes directrices que M.
Gilbert a mis en valeur. Il est ainsi parvenu a la clef de volite qu’a identifiée P.
Beauchamp. On peut résumer en quelques points fondamentaux les constantes qui
structurent I’ensemble de la syncrisis. Sans reprendre chacune des antitheses, nous les
illustrerons a I’aide de passages tirés du quatriéme diptyque concernant la manne (Sg
16,15-17, 1a), puisqu’il constitue le cceur des prodiges de I’Exode™.

1. Le but de l’action divine

Le livre de la Sagesse présente une voie de salut universel, selon 1’affirmation
conclusive de la priere de Salomon qui introduit le grand midrash: «Ainsi ont été
rendus droits les sentiers de ceux qui sont sur la terre... et par la Sagesse, ils ont été
sauvésy» (9,18).

Cette idée est reprise en conclusion: «Ton peuple faisait ’expérience d’un
merveilleux voyage, car la création entiére, en sa propre nature, était encore de
nouveau fagonnée, se soumettant a tes ordres, pour que tes enfants fussent gardeés
indemnesy» (19,5-6); «tu n’as pas négligé, en tout temps et en tout lieu d’étre a ses
cOtés pour le protéger» (19,22).

Paul Beauchamp montre que ce salut s’étend a toutes les dimensions de la
création: assumant jusqu’aux «chairs des vivantsy (/9,21), il est offert a tout étre et a
tout dans I’étre, comme le suggere Sg /6,7: «Celui qui se tournait vers lui était sauve,
non par ce qu’il contemplait, mais par Toi, le Sauveur de tous». La méme pensée se
retrouve en Sg [6,25-26: «Ton don nourricier universel... ta Parole conserve [dans
I’étre] ceux qui croient en toi».

2. Les principes de [’action divine

Pour réaliser le salut universel, Dieu agit selon deux principes fondamentaux,
qui sont discernes par le Pseudo-Salomon et exposés des le début de la syncrisis. Le
premier principe est celui de la rétribution adaptée: «On est puni par ou I’on peche»
(L6

¥ P. BIZZETI, LSG (cité n. 6), 101-104, a montré I’existence d’une structure concentrique des sept
diptyques de Sg 17-19, donnant au diptyque sur la manne une position éminente. Cette thése est confirmée
par la réminiscence du prodige dans les versets conclusifs du livre (Sg 79,21). Dans la suite de notre article.
les citations du texte biblique sont faites sur la base de la traduction de la Bible de Jérusalem, avec des
modifications que |’auteur a cru bon d’introduire pour rester proche du texte grec.

* M. Gilbert, OE et PD (cités n. 19).



PiErre DumouLiN 237

Le second principe, intimement lié au premier, est celui de la vertu
ambivalente de toute intervention divine, en fonction des dispositions des
destinataires: en Dieu sont unies la justice et la miséricorde®’. Or, I’'une ou ’autre
peuvent étre manifestées au travers d’une méme action divine, lorsque celle-ci réalise
soit la récompense des justes, soit la punition des impies: «Lorsqu’ils apprirent que
cela méme qui les chatiait était un bienfait pour les autres, ils reconnurent le
Seigneur» (11,13).

Ces deux principes sont réaffirmés tout au long de la syncrisis; en 16,1-2, apres
les digressions des chapitres 77,15 — 15,19, ils sont repris ensemble et de manieére
explicite: «Ils ont été chatiés justement par des étres semblables [a ceux qu’ils
honoraient d’un culte impie] [et] au lieu de ce chatiment, tu as accordé un bienfait a
ton peuple».

3. Le motif de 'action divine: la bonté de Dieu®®

Le Dieu de Sagesse se présente comme un Dieu «ami des hommesy;
I’expression, utilisée, pour la Sagesse divine, dés Sg 1,6 puis reprise en 7,22-23, est
attribuée a Dieu au début de la syncrisis en 11,16. Sg 11,24 confirme: «Tu as pitié¢ de
tous parce que tu peux tout, tu fermes les yeux sur les péchés des hommes pour qu’ils
se repentent. Tu aimes, en effet, tout de qui existe».

Cet amour universel est inséparable de la toute-puissance divine, il met en
mouvement la toute-puissance, et celle-ci, en retour, manifeste [’amour qui la
mobilise. Ce motif est récurrent sous diverses formes tout au long des diptyques;
citons seulement les termes de Sg /6: «Pain ayant la capacité de toute saveur et
adapté a tous les goiits, Ta substance manifestait ta douceur envers tes enfants»
(16,21). «Tes fils que tu as aimés, Seigneur» (16,26).

4. La réponse fondamentale de ['homme

Face a cet amour tout-puissant de Dieu, ’attitude de I’homme se doit d’étre un
amour exclusif, manifesté par le culte. Lidolatrie constitue par conséquent le péché
par excellence®. En revanche la louange est le signe de la justice, et, dés lors, le
Pseudo-Salomon la pratique. Ainsi la syncrisis de Sagesse peut étre définie comme
une «anamnese hymnique»®’, car elle constitue un mémorial sapientiel qui s’inscrit
dans un chant de louange des justes ayant traversé la Mer Rouge. Ceci est rappelé en
ouverture et en final du midrash: «Aussi les justes dépouillérent-ils les impies; ils

*T Voir P. DUMOULIN, ME (cité n. 4), 9-10; L. MAZZINGHI, NP (cité n. 4), 289.
*8 Voir M. GILBERT, PD et RM (cités n. 19).

** Voir M. GILBERT, CD (cité n. 1), 273-274.

“ M. Gilbert, ADA (cité n. 19).



238 STATUS QUAESTIONIS

célébrérent, Seigneur, ton saint Nom et, d’un ceceur unanime chantérent ta main
secourable; car ta Sagesse ouvrit la bouche des muets et elle rendit claire la langue
des tout-petitsy» (Sg 10,20-21). «La Mer Rouge devint un libre passage... Comme des
chevaux, ils étaient a la pature, comme des agneaux, il bondissaient, en te célébrant,
Seigneur, toi leur Libérateur. Et ils se souvenaient encore des événements de leur
exil...» (Sg 19,7-10).

Dans cette vaste priére, la relation avec Dieu s’exprime par un tutoiement
confiant, qui caractérise la troisieme partie de Sagesse. On le trouve tout au long du
chapitre 16, par exemple en /6,28-29: «Il faut devancer le soleil pour ton action de
grice et te rencontrer au lever de la lumiére» et dans le cri de /7 1a: «Oui tes
jugements sont grands et difficiles 4 décrire».

3. Le cosmos, lieu et instrument de I'action eschatologique®

Le cosmos constitue le lieu et le moyen du Jugement en marche. Il est le
serviteur, le «combattant» de Dieu dans son action envers les hommes tout au long du
chemin de libération. Ce cosmos ne disparait pas au terme du voyage, lors du
Jjugement final: il n’est pas anéanti, mais transformé. C’est un cosmos renouvelé
«diversement accordé» qui est manifesté au terme de I’Exode, mais les «merveilles
du chemin» ont donné le modéle de cette création transfigurée (Sg 19,18).
Beauchamp a fortement insisté sur le réle du cosmos dans la syncrisis, au point d’y
voir un «troisieme personnage» dans les antithéses, ce qui «distingue la troisiéme
partie de la syncrisis classique». Il voit dans cet univers un «tertium quid, i la fois
théatre de la compétition et distributeur des chitiments et des récompenses»*2.

Pourtant le cosmos ne saurait étre mis sur le méme plan que les deux
destinataires de 1’action divine que sont les Egyptiens et les Israéliens. Totalement
passif face a la volonté divine, I’'univers ne saurait étre le sujet d’une réponse libre qui
fait d’Israél et de I'Egypte des partenaires de Dieu, soumis au jugement. Mais il est
vrai que le cosmos est partout présent, comme le soulignent tous les commentateurs®.
Ce «cosmosy est mentionné en 16,7: «Le cosmos combat pour les justes».

Il est appelé «fondation, création» en Sg 16,24, mais 1’idée reste la méme:
Punivers est I’instrument de la volonté divine. Sg 16,24 reprend cette pensée,
exprimée a propos du cosmos en 16,7 et déja préparée en 5,17.20; il annonce la
reprise de 19,6%:

! Voir P. Beauchamp, SCJ (cité n. 3) et CR (cité n. 17); M. Gilbert, CL (cité n. 19); I. J. Collins,
«Cosmos and Salvation: Jewish Wisdom and Apocalyptic in the Hellenistic Age», dans History of Religions
17 (1977-78) 121-142; P. T. van Rooden, AE (cité n. 20).

42 P. Beauchamp, SCJ (cité n. 3), 497.

* P. DUMOULIN, ME (cité n. 4), 86-95; M. PRIOTTO, PP (cité n. 27), 214-216; L. Mazzinghi, NP
(cité n. 4), 175; G. Scarpat, LS (cité n. 1), 344.

4 Citée supra p. 236.



PIERRE DuMOULIN 239

«La création, obéissant a Toi, Celui qui fait [I’(Buvrier], se tend pour le
chatiment contre les injustes et se détend pour le bienfait envers ceux qui se confient
en Toi» (Sg 16,24).

6. Le temps, composante essentielle du salut

Si la centralité du théme cosmique a été notée dans les différents travaux,
I’importance du temps semble avoir échappé a la vigilance de la plupart des
chercheurs. Pourtant il est, avec le cosmos, une composante essentielle de ’action
salvatrice, comme le rappelle le cri final de Sagesse: «Tu n’as pas négligé, en tout
temps et en tout lieu, de I’assister» (19,22).

En fait, son rdle apparait fondamental pour le jugement, dés les premiers
chapitres du livre (2,4; 3,7; 4,13), parce que la connaissance des temps constitue le
premier don de la Sagesse divine. Sg 7,18 et 8,8 ’affirment avec insistance: «C’est
Dieu qui m’a donng¢ une connaissance infaillible des étres, pour connaitre la structure
du monde et I’activité des ¢éléments, le commencement, la fin et le milieu des temps,
les alternances des solstices et les changements des saisons... [La Sagesse] connait le
passe et conjecture I’aveniry.

Au chapitre 16, un indice de ce rdle essentiel du temps se trouve dans le fait
que la quéte «d action de grace» n’admet aucun retard: «Afin qu’il soit su qu’il faut
devancer le soleil pour ton action de grace et au lever de la lumiére te rencontrer»
(16,28). De méme que 1’univers entier est soumis a Dieu, le temps, régi par la
Sagesse, lui appartient; I’homme doit rendre a Dieu, par la louange, ce temps dont il
bénéficie. On comprend alors que non seulement le cosmos, mais aussi |’histoire,
forment le «tertium quidy» dont parle Beauchamp. La syncrisis est-elle d’ailleurs autre
chose qu’une relecture de I’histoire pour y découvrir les traces de la Sagesse et
participer ainsi du salut définitif et incorruptible (9,17-18 et 19,10)?

7. Le Logos, principe de ['action de Dieu

Les différentes études des antitheses de la syncrisis manifestent que 1’action de
Dieu, dans I’espace et le temps, se réalise toujours par sa Parole. Ce qui est assez
logique puisqu’en 9,1 P’auteur affirme: «Par ta Parole tu as fait ’univers». La Parole
est un principe antérieur au Cosmos et totalement transcendant par rapport a lui.
Véritable pont entre le ciel et la terre, elle est qualifiée d’attributs divins: «Ta Parole,
Seigneur, guérit tout» (/6,12); «Ta Parole conserve ceux qui croient en toi» (16,26);
«Du haut des cieux, ta Parole toute-puissante s’élanga du tréne royal... elle touchait
au ciel et se tenait sur la terre» (18,15); «C’est par la Parole qu’il eut raison de celui
qui chatiaity (18,22)*.

4 M. PRIOTTO, PP (cité n. 27), 203-207 refuse de voir dans ce verset une allusion au Logos.



240 STATUS QUAESTIONIS

Cette Parole est parfois présentée en termes plus spécifiques et identifiée a la
Loi, mais il n’est pas évident que cette «Loi» soit, pour ’auteur, celle de Moise, prise
dans le sens strict de loi écrite, ou tout au moins qu’elle se limite a ce seul aspect*;
«Tes fils par qui devait étre donnée au monde |’incorruptible lumiére de la Loi»
(18,4); «ls avaient un signe de Salut pour le rappel du commandement de ta Loi»
(16,6).

Toutes les ¢tudes parviennent aux mémes conclusions: celles du primat de la
Parole sur le cosmos et de son identification a la Loi, source de salut pour les justes.
Cependant il est impossible de réduire la «Parole» de Sagesse au Logos philonien ou
a la Torah vétérotestamentaire’’, car elle assume les deux caractéristiques des
civilisations dont I’auteur a su réaliser la synthése: elle acquiert une dimension supra-
cosmique en méme temps qu’elle conserve son caractére historique de Loi révélée.
Le Logos de Sagesse, c’est |’intervention de ce qui est plus grand que le cosmos dans
I’histoire du peuple saint, une intervention qui juge et sauve et dont les résonnances
se propagent a tous les mondes créés, y compris le monde corporel et matériel*®. Cette
action divine devient Loi pour I"univers. Il y a 1a un prélude extraordinaire au mystére
de I’Incarnation, puisqu’il s’agit de I’intervention dans le temps et I’espace de Celui
qui est hors du temps et de 1’espace.

III. IINTERET DU MIDRASH POUR LA COMPREHENSION DE LA
REVELATION NEOTESTAMENTAIRE

1. Le dialogue avec les cultures contemporaines

D’origine alexandrine, le livre de la Sagesse se place a I’aube de I’gre
chrétienne, au confluent des principales cultures de son époque, juive, romaine et
méme de ce qui reste de la tradition égyptienne. Les études de Larcher® ’ont
amplement démontré, en particulier pour ce qui concerne I’assomption des catégories
de la philosophie grecque. Or c’est a cette culture du bassin méditerranéen, qu’est

40 Ibid., 102-103 et GS (cité n. 20), 69-70; L. MAZZINGHI, NP (cité n. 4), 240-263.

7 Voir la conclusion de M. PRIOTTO sur la tradition du Logos juif et son utilisation en Sg /8: PP
(citén. 27), 232.

* Voir P. Beauchamp, SCI (cité n. 3), 524-526: il est dommage que ce travail ne mette pas davantage
en relief le role du Logos dans la résurrection de la chair. Beauchamp (p. 525) affirme que «l’auteur a
seulement passé sous silence I'identité entre le premier corps et le deuxiéme, mais il n’envisage pas le salut
sans le corps». O, le moyen par lequel s’opére ce salut est affirmé en Sg 16,26: «c’est ta Parole qui conserve
[dans I’étre] ceux qui croient en toix» et toute notre étude montre que la manne, aliment pour le corps, est
présentée comme un véritable «sacrement» de la Parole.

¥ Etudes sur le livre de la Sagesse (= EL), Paris, Gabalda, 1969.



PiERRE DUuMOULIN 241

confronté le Christ, tant par ses voyages dans les territoires de Tyr et de Sidon ou de
la Décapole que par ses contacts avec les Juifs provenant du judaisme de la Diaspora
et méme avec des convertis d’origine paienne (I’intervention des «Grecs» en Jn
12,20-22 suscite la prophétie sur la Glorification du Fils de ’'Homme). C’est aussi de
la culture de Jean, de Paul, de Philippe, de Marc, de Luc, etc... Les luttes du premier
siecle entre les différents courants 4 I’intérieur de I’Eglise ne peuvent se comprendre
sans une connaissance approfondie de cette culture judéo-héllénistique. Etudier les
écrits néotestamentaires sans référence au livre de la Sagesse, sans approfondir la
théologie dont il témoigne, serait, dés lors, un manque grave. Ajoutons qu’on ne
saurait passer des écrits admis par le canon juif au message du Nouveau Testament en
ignorant les écrits refusés par les rabbins a la fin du premier si¢cle, ce serait un
contre-sens historique, malheureusement fréquent. Une étude approfondie de la
théologic de Sagesse est donc incontournable, surtout pour les Eglises qui
reconnaissent la canonicité du livre.

2. Un écrit authentiquement juif

Linfluence du monde grec ne saurait faire oublier les origines typiquement
juives du texte. Comme 1’ont montré M. Priotto et L. Mazzinghi, la syncrisis de
Sagesse offre d’intéressantes informations sur la compréhension profonde de la litur-
gie hébraique contemporaine au Christ dans la Diaspora. Cette époque, que désigne le
terme d’«intertestamenty, est mal connue. Or, grace a la Sagesse, nous bénéficions
d’une source précieuse sur le judaisme du premier siécle qui ne saurait étre assimilé a
celui qui est né du «synode» de Yamnia a la fin du premier siécle. Car ce synode a
opéré un tournant décisif dans le judaisme: il se situe apres la disparition du temple et
du sacerdoce, & une époque ol les pharisiens ont été contraints a un travail de re-
centrement sur les vérités fondamentales de la Loi mosaique en partant d’une
sélection opérée dans la tradition. Or la Sagesse de Salomon, en dialogue polémique
avec le monde grec, présente une synthése du message, que la sagesse juive a voulu
offrir au monde avant ce mouvement de repli. Cette synthese, unique en son genre,
les Juifs de la Diaspora ont éprouvé le besoin de la définir aussi pour eux-mémes:
’auteur avait conscience d’appartenir a la race de «tes fils par qui devait étre donnée
au monde I’incorruptible lumiére de la Loi» (18,4)™.

3. Le lien avec les mystéres grecs
Un pas considérable a été franchi ces derniéres années dans la connaissance du

rapport entre le judaisme alexandrin du premier siécle et les cultes mystériques, grace
a une analyse minutieuse du midrash de Sagesse. C’est sans doute 1'une des

30 Voir le commentaire de L. MAZZINGHI, NP (cité n. 4), 240-261.



242 STATUS QUAESTIONIS

découvertes les plus importantes en ce domaine. Les études de Larcher ne
consacraient qu’une place réduite aux relations entre la Sagesse et les mysteres®. Il
refusait d’approfondir cette piste de recherche: «Chypothése d’une influence réelle
exercée par eux (les mystéres égyptiens) sur Sagesse manque de fondement; par
ailleurs les conceptions égyptiennes sur 1’au-dela ne pouvaient exercer d’attirance sur
I’auteur: seule I’idée d’un jugement des dmes, immédiatement aprés la mort, était
susceptible de retenir son attention... En définitive, la doctrine de I’immortalité, en
Sagesse, ne semble rien devoir aux mysteres cultuels, grecs ou “égyptiens”... Sagesse
ne fait pas de la gnose le moyen d’acces & I'immortalité: celle-ci a été voulue et elle
est octroyée par Dieu, I’homme s’y prépare directement par une vie sainte et juste.
Sur ce dernier point, I’auteur dépend plutdt de la philosophie courante... et aussi de
I’A. T»%

Pourtant Larcher laisse échapper une constatation qui prend une dimension
nouvelle avec I’hypothése d’une datation tardive de Sagesse, a I’époque impériale:
«Les doctrines hermétiques sur I’Ame sont au terme d’une évolution bien postérieure
a Sagesse, puisqu’elles refletent des conceptions fixées en pleine période imperiale,
au cours des II° et I1I° siécles de notre ¢ére. Mais elles véhiculent certainement une tra-
dition plus ancienne»™.

Dans son commentaire, Larcher persiste a négliger 1’apport des mystéres grecs
a la pensée du Sage. Cependant les études détaillées des différents chapitres de la
syncrisis obligent a reconsidérer ce jugement. Le travail de Beauchamp a mis en
valeur I’'importance de I’adjectif «ambrosiaque» au terme du livre (/9,21) et souligné
I’emploi de ’expression «mystéres de Dieu» en 2,22, En étudiant Sg /4,15¢ et 23a:
«Il transmet aux siens des mysteres et des rites... avec leurs rites infanticides, leurs
mystéres occultes ou leurs orgies furieuses aux coutumes extravagantes», Gilbert a
supposé 1’existence d’un lien entre la critique de 1’idolatrie en Sg et les mystéres™:
«Pour établir que c’est I"’homme I’inventeur des idoles I’auteur utilise, non pas la
théorie générale d’Evhémere, mais plus probablement une source d’inspiration
évhémeériste racontant la mort de Dionysos, la douleur de son pere et 1’origine des
mysteres en son honneur».

Priotto n’a pas focalisé son attention sur ce point, cette perspective n’entrant
pas dans son ouvrage. Cependant, au moins I’une de ses notes®” montre un lien
probable entre le sixieéme diptyque et la tradition des mysteres: le costume d’Aaron
semblable a celui d’Isis par son évocation cosmique. Les études ultérieures vont

5! Voir C. LARCHER, EL (cité n. 49), 254-259.
%2 Jbid., 259.

% Ibid.

SSCTcita n 3), 511,00 2:

* CD (cité n.1), 146-161.

28 b 55

57 Dans PP (cité n. 27), 216, n. 214,



Pierre DumMoULIN 243

plus loin, mettant em lumiére une claire dépendance entre le texte de Sg et le vo-
cabulaire mystérique. Ils affirment que le livre de la Sagesse polémique
ouvertement contre les mysteres grecs, non pas en les attaquant de front, mais en
proposant, sur la base d’une expérience historique, une réponse a 1’attente qu’ils
expriment. Nous avons montré, pour notre part, que la description de la manne,
nourriture ambrosiaque, évoque de fagon troublante la nourriture d’immortalité du
culte éleusinien®®, Sg attribuant 4 la manne toutes les vertus du Cycéon. Nous
sommes parvenu a la conclusion qu’«il y avait certainement a Alexandrie des
cultes isiaques proches de celui d’Eleusis...; a I’heure actuelle, une démonstration
absolue est impossible, par manque de documents, mais tant d’indices convergents
permettent de supposer que Sg a voulu montrer a ses contemporains comment
I’histoire d’Israél récapitule ce qu’il y a de juste dans les autres cultes, et qu’il est
vain de chercher ailleurs que dans la tradition biblique une nourriture
d’immortalité. En suggérant cela par le rappel de la manne, Sg se présente comme
héritier de la tradition primordiale du Dieu, au nom incommunicable (Sg 14,21),
vénéré a |'origine (Sg 14,13) et plus puissant que les divinités et les idoles
égyptiennes... Ce Dieu unique a seul le pouvoir de conférer I’immortalité a ceux
qui reconnaissent sa puissance (Sg 15,3)»%.

L. Mazzinghi, de son coté, a approfondi cette méme étude du rapport entre
Sagesse et les mystéres en ce qui concerne Sg 17, et il arrive & une conclusion
identique: «la nuit de peur et de lumiére» est remplie d’allusions aux rites de
descentes aux enfers®”: «Sg utilise un vocabulaire typique du langage des mystéres,
répandu a Alexandrie a la fin du premier siecle av. J. C., mais cette utilisation est a la
fois ironique et polémique. Les rites qui prétendaient donner le salut aux Egyptiens
et, évidemment, aux Israélites qui s’y sentaient attirés, portent seulement a la terreur
et aux ténebres; la “descente™ symbolique & I’Hadés, d’ou I’on remonte a la nouvelle
lumiére qui sauve, se révéle, en réalité, une chute aux enfers ou les seules visions
sont des visions de terreur». Mazzinghi montre en particulier, en s’appuyant sur une
abondante documentation, que Sg /7,16-18a «fait encore penser a d’intéressants
contacts avec le monde des mystéres d’Isis»®!,

Ces «contacts littéraires» ne sauraient étre fortuits, ils sont trop nombreux
et trop clairs pour ne pas y voir une volonté délibérée de répondre au défi des
cultes a mystéres qui se répandaient & Alexandrie au temps ou le livre de la
Sagesse fut écrit.

*® ME (cité n. 4), 136-143.
* Ibid., 143.

% NP (cité n. 4), 35-41.

ol Ibid., 188.



244 STATUS QUAESTIONIS

4. Une méthode de relecture pratiquée par les premiéres communautés
chrétiennes

La méthode de lecture qu’emploie le livre de la Sagesse n’est ni réellement cel-
le du midrash, ni celle de I’allégorie. Elle n’est pas un midrash, car elle s’éloigne par
trop des sources écrites, en ce qui concerne tant la chronologie des événements que
leur contenu détaillé, et surtout le jeu des antithéses répétées n’a pas de paralléle dans
la littérature midrashique. Elle ne constitue pas non plus une lecture allégorique, car
’allégorie admet la subjectivité, done le pluralisme, substituant au sens littéral des
images employées un contenu conceptuel. Cette substitution varie au gré de la
doctrine que I’auteur entend présenter, sans souci du contenu réel des événements
contemplés. Ainsi pour Philon, la manne poutrait tour a tour représenter le Logos ou
la Sagesse ou la vertu®®, La lecture de Sagesse est bien plus profonde, elle ne plie pas
un texte ou un événement au service d’une doctrine, mais au contraire elle accorde sa
pensée aux événements lus en profondeur. Par bien des aspects la méthode de
Sagesse peut étre qualifiée de «lecture symbolique de I"histoire»: partant d’un fait
historique donné, a la lumiére d’une connaissance traditionnelle, le Pseudo-Salomon
y découvre une expérience qui certifie la connaissance rationnelle théorique. Comme
pour tout symbole, I’événement est un support concret qui conduit a une connais-
sance spirituelle et non pas seulement intellectuelle, c’est-a-dire a la Sagesse. «On ne
peut parler de Dieu qu’en symboles», dit Clément d’Alexandrie, c¢’est bien ce que
Dieu lui-méme a fait dans 1’Histoire du Salut, et c’est ce que Sagesse a compris®.

Les discours du Christ que nous rapporte I’Evangile selon saint Jean
témoignent de cette méthode de lecture, tout autre que la lecture allégorique. Tous les
diptyques de Sagesse ont une correspondance dans cet évangile, les sept signes
choisis par I’évangéliste répondant aux sept diptyques sapientiaux. Comme le
Pseudo-Salomon, le Christ part de données traditionnelles (manne, serpent de bronze,
eau vive, lumiére...), il montre que I’accomplissement définitif et eschatologique de
ces figures historiques se réalise dans sa propre personne, non dans une doctrine. Paul
aussi, en particulier en / Co 10, lit de la méme maniere I’ Ancien Testament, et il n’est
pas le seul, 'auteur de 1’épitre aux Hébreux et d’autres hagiographes relisent les
événements de I’ancienne alliance, et non point les seuls textes: c’est typique du
Nouveau Testament et fort différent de la littérature midrashique plus tardive que
nous posseédons.

2 Voir P. DUMOULIN, ME (cité n. 4), 104-108.

& 2école fondée par Clément d’ Alexandrie et son travail symbolique sur I"Ecriture se relient donc
directement 2 la tradition biblique: Clément est sans doute I"héritier de la méthode du Pseudo-Salomon plus
que de celle de Philon.



Pierre DumouuNn 245

5. La dimension universelle d’'une histoire particuliére et,
correlativement, la dimension eschatologique du passé

Une telle exégese est empreinte d’une conception détermimée de I’histoire:
I’histoire particuliere du peuple élu posséde une dimension universelle et,
corrélativement, le passé annonce les réalités dernieres au-dela de I’histoire. Le livre
de la Sagesse connait cette conception et permet de répondre a deux interrogations
majeures de notre temps: 1) Comment une histoire particuliere (comme celle dont
témoigne ’Ecriture) peut-elle avoir une valeur universelle? 2) Comment, sur la base
d’une histoire passée, peut-on connaitre la fin vers laquelle nous allons, qui nous en
donnera la clef?

La réponse a la premiere question est donnée par le chapitre 10, qui récapitule
I’histoire d’Adam a Moise: Dieu a choisi un peuple pour étre le paradigme d’une
action qui, en soi, est universelle. Ce peuple particulier est appelé «un peuple saint et
une race irréprochable» (/0,15), parce qu’il est consacré pour devenir le signe de
I’action divine pour tous ceux qui acceptent de lire son histoire et d’entrer dans le
mouvement de salut qu’il suscite (/8,4). Le signe-clef qui permet de reconnaitre
I’action de Dieu dans ce peuple choisi, c’est le passage de la Mer. Ainsi se comprend
I’importance fondamentale de la PAque comme clef de toute I’Ecriture. Le passage du
particulier a 1’'universel s’opére grace a I’inspiration donnée par 1’Esprit-Saint de
Dieu, qui authentifie comme norme absolue une lecture du particulier consacré. La fi-
nale de la grande priére de Salomon, qui introduit la relecture de !’histoire, le
proclame: «Ta volonté qui I’a connue, sans que tu aies donné la Sagesse et envoyé
d’en haut ton Esprit-Saint, ainsi ont été rendus droits les sentiers de ceux qui sont sur
la terre, ainsi les hommes ont été instruits de ce qui te plait» (Sg 9,17).

Pareillement, mais de fagon suréminente, ajouterons-nous, le mystere de
I’Incarnation du Christ — qui est une histoire non seulement particuliére mais méme
individuelle — a une portée, et d’abord une réalité, universelle parce qu’elle est divi-
ne et donc révélatrice d’une dimension métahistorique. Le signe-clef, qui authentifie
I’action divine en Jésus de Nazareth, réside dans la Résurrection (voir les discours de
Pierre et de Paul dans les Actes) et le passage du particulier a I’universel concret se
réalise dans le don de 1’Esprit aux Apotres, le jour de la Pentecote.

La réponse a la deuxiéme question suit la réponse a la premiére et est exprimée
par la finale de Sagesse. Les signes historiques de I’action divine contemplée
contiennent en germe la révélation de la destinée ultime de I’homme, parce que Dieu,
qui transcende 1’histoire, révéle dans chacune de ses actions ce qui est au-dela de
I’histoire: «On peut se représenter exactement [la création renouvelée] en regardant
ce qui est arrivéy (Sg 19,18). Le caractére universel de la révélation particuliére ne
joue donec pas seulement dans 1’espace, mais il se réalise aussi dans le temps,
illuminant ’un et I’autre jusqu’a leur consommation finale: «Tu n’as pas négligé
d’assister ton peuple en tout temps et en tout lieu!» (Sg 19,22).



246 STATUS QUAESTIONIS

IV. UN NOUVEL OUTIL AU SERVICE DE LA THEOLOGIE

1. Une synthése de la révélation vétérotestamentaire qui prépare le
Nouveau Testament

H. U. von Balthasar est le seul théologien, semble-t-il, qui ait osé tenter une
lecture de la syncrisis. Son jugement sur ces chapitres de Sagesse est fort pertinent,
mais il reste trop succinct: «Les sept grandes antithéses entre I’Egypte et Israél qui
terminent le livre, et dans lesquelles 1’existence a la lumiere de I’ Alliance est opposée
a I’existence dans la ténébre égyptienne, constituent un effrayant point final mis a
I’ancienne Alliance, et prouvent que la parole de Dieu décisive n’a pas encore été
prononcée. Cette parole devra étre une pure action eschatologique qu’aucune
synthése contemplative ne peut anticiper».* «Lexistence de celui qui se confie en
Dieu est considérée comme eschatologique, comme participant au “nouvel éon”, ce
qui permet de recueillir le fruit des apocalypses... Lantithése septuple mentionnée
entre les Juifs et les Egyptiens, a la fin du livre, est une double analyse d’existence:
I’existence avec Dieu et I’existence sans Dieu. Il est remarquable que la seconde est
conduite comme une analyse de 1’angoisse devant le néant et au sein du néant (17,1-
20). Quant a la premiére, elle est caractérisée par la “conversion” vers le “signe de
salut” qu’était le serpent d’airain (16,6-7), par I'usage de la “nourriture des anges”, la
manne, dont le gofit s’adapte au désir de chacun (16,20-21), par la marche a la
lumiére de la Loi (18,3-4) et de la Parole toute-puissante (18,15), et méme par la vie
issue de la Parole (16,26). Ainsi I’auteur parvient-il a unir la largeur philosophique
universelle de la “religion” avec le caractére decisif du “ou bien... ou bien” de ’alter-
native eschatologique de la Bible. Si son image dualiste du jugement et son matériel
de représentations restent aussi vétérotestamentaires que ceux de Ben Sira, pourtant,
par-dessus tout cela, il crée une synthése formelle, a laquelle la Nouvelle Alliance
donnera son contenu»®.

Létude des textes qui a été réalisée ces dernieres années invite a approfondir
’intuition du grand théologien, elle permet méme de la préciser, car 1’expression
«synthése formelle» risque d’étre pergue dans un sens réducteur. L'analyse des textes
a prouvé que la synthése de Sagesse est prophétique, parce que symbolique: elle con-
tient en germe les grandes révélations du Nouveau Testament. Elle est méme
indispensable a leur compréhension. Si «aucune synthése contemplative ne pouvait
anticiper» 1’action de Dieu dans ’Incarnation, elle pouvait néanmoins, forte de la
révélation vétérotestamentaire, en connaitre les principes et en prévoir les
conséquences qui rejoignent 1’attente essentielle du cceur de I’homme. En contem-

8 GC III (cité n. 14), 307.
5 Jbid., 312. Dans son décompte des antithéses, I’auteur ne tient apparemment pas compte de la
premiére antithése (//,4-14), qui est séparée des six autres par les digressions (/7,15 —15,19).



Pierre DumouLlIN 247

plant I’action de Dieu dans une Histoire qui est celle du Salut, elle pouvait, inspirée
par I’Esprit de Sagesse, tirer les legons de I’action de Dieu dans I’ancienne Alliance et
rassembler les paroles «fragmentaires» que Dieu avait prononcées «a de multiples
reprises par les prophétes» (He 1,1).

Par I’enseignement de la Sagesse, le message du Christ-Sauveur est préparé:
dans le «merveilleux voyage» du salut, déja commencé par ’histoire du peuple
d’Israél, des gages de la nouvelle création avaient été offerts aux pelerins. Lauteur de
Sagesse est un Juif croyant qui a su lire en profondeur, dans I’histoire déja accomplie,
les actes de salut qui sont les arrhes d’un bouleversement complet incluant jusqu’a un
rachat définitif de la dimension corporelle. Ce faisant, il est devenu prophete: sa
relecture de la premiere Paque annonce celle des chrétiens. Seule la résurrection du
Christ accomplira pleinement 1’attente de ce Sage, mais la méditation de la révélation
vétérotestamentaire, parvenue a son terme, esquissait déja pour lui les traits de
I’accomplissement définitif.

Il n’est pas exact de considérer, comme le fait von Balthasar, que dans ce livre
«les abimes nocturnes, qui s’ouvraient chez les grands prophétes et dans 1’exil, sont
tenus fermés (Israél est la “race irréprochable” 10,15)»%. Car I’ceuvre de Salut
dévoilée par Sagesse est pergue comme un don gratuit d’amour qui inclut la
correction du péché (/1,9; 12,2; 12,20ss; ...). En ce sens elle est promesse, pour
aujourd’hui, d’une rédemption offerte aux «saints» et dont le gage a déja ét¢ donné
par Dieu dans I’histoire®”. Encore une fois le verset introductif du grand midrash, au
terme de la priére de Salomon donne cette clef de lecture rédemptrice a toute la
syncrisis: «Ta volonté, qui a pu la connaitre, sans que tu aies donné la Sagesse et
envoyé d’en haut ton Esprit-Saint. Ainsi ont été rendus droits les sentiers de ceux qui
sont sur la terre, ainsi les hommes ont été instruits de ce qui te plait, et, par la Sagesse
ont été sauves» (9,18).

2. Les étapes d’un chemin qui annonce celui du Christ

Les sept ¢léments rassemblés au seuil de I’ere chrétienne sont significatifs pour
la révélation chrétienne.

Dans le premier diptyque, le don de I’eau vive jaillie du «rocher escarpé, en
remede a la soify de ceux qui appartiennent a Dieu, «le pere qui avertit», n’est pas
sans importance dans la révélation chrétienne. Sg 9,18 permet d’ailleurs d’y lire une
évocation du don de la Sagesse et de I’Esprit-Saint. Intuition que saint Paul partagera,

% Ibid., 307.

& Voir M. PRIOTTO, PP (cité n. 27), 60-62; M. Dell’Omo, CS (cité n. 20). La conclusion de M.
GILBERT, dans CD (cité n. 1), 275, est claire: «La fidélité actuelle d’Tsraél est une fidélité de converti
pardonné (15,1-2). Car Israél comme les autres a cédé a I’idolatrie... Le salut lui fut donné par la miséricorde
de son Dieu, Dieu de 1’ Alliance qui, par le don de la Sagesse, restaure I’homme pécheur».



248 STATUS QUAESTIONIS

voyant dans ce rocher «spirituel» une image du Christ. Sur ce point, I’ Ap6tre dépend
sans doute d’un enseignement identique a celui dont témoigne ’auteur de la
Sagesse®, On retrouve le méme théme chez saint Jean (4,1-15; 7.37ss).

Lépisode des grenouilles et des cailles n’a guére été ¢tudié, mais nous avons
essayé de montrer comment, venant au terme de la section sur I’idolatrie, il oppose
les fausses nourritures spirituelles, qui conduisent au dégolit et par conséquent ne
nourrissent pas, a la faim réelle d’un peuple éprouvé qui regoit du Dieu unique ses
bienfaits. Alors que les grenouilles, vénérées par les Egyptiens, sont vomies par le
Fleuve qui devait étre une source de vie (19,10), les cailles «montées de la mer»
manifestent «un nouveau mode de naissance pour les oiseaux» (/9,11-12), révélant le
Dieu d’Israél comme unique donateur de vie, créateur de tout bien véritable, maitre
non seulement de la nourriture, mais de I’appétit méme des étres. Grace a la mer,
symbole de la mort, et au fleuve, symbole de vie, un Dieu maitre de la vie et de la
mort est manifesté, puisqu’il fait jaillir la mort de ce qui donne la vie et la vie de ce
qui anéantit les étres®.

Le salut par la contemplation du signe du serpent élevé, que met en valeur
I’étude de H. Maneschg, évoque certains versets évangéliques. Il prépare la
présentation du Serpent de bronze comme modéle de la crucifixion et de [’exaltation
du Fils de I’homme en saint Jean™: «Comme le serpent de bronze fut élevé dans le
désert...» (Jn 3,14-17). «lls regarderont vers Celui qu’ils ont transpercé» (Jn 19,37).

La troisiéme antithése évoque donc la doctrine johannique du Signe”
christique comme véhicule de salut, des guérisons comme révélatrices de I’identité
messianique de Jésus et la doctrine de la Croix du Christ comme sacrement de
guérison des nations (/ P 2,24; Ap 22.2).

Le quatrieme diptyque présente la pluie de manne comme une figure du don de
la nourriture d’immortalité. Notre étude a montré qu’il y a la une préparation au
mystere eucharistique, incluant et manifestant par avance toutes les dimensions du
sacrement, y compris une allusion a la mort et a la résurrection’.

Le triomphe sur la peur et I’ignorance, que met en lumiére le travail de L.
Mazzinghi, utilise un vocabulaire commun a Paul et Jean™. Un parallele treés net peut
étre fait avec Jn 9 et le théme de ’aveuglement. Jésus, et non plus la Loi, se présente
comme «Lumiére pour le monde».

% Cf. 1 Co 10,1-6. Voir P. DUMOULIN, ME (cité n. 4), 158-160.

% JIbid., 65-69.

" EE (cit. n. 21), 434-436.

' Voir G. Ziener, «Weisheitbuch und Johannesevangelium», dans Biblica 38 (1957) 396-418; 39
(1958) 37-60; D. K. Clarck, «Signs in Wisdom and John», dans Catholic Biblical Quarterly 45 (1983) 201-
209.

2 ME (cité n. 4), 206-208; en particulier 208, n, 8.

7 NP (cité n. 4), 300-304.



PiERRE DuMOULIN 249

Le sixiéme diptyque montre dans la nuit pascale I’actualisation d’un décret de
vie et de mort ot le salut d’un seul premier-né entraine celui de la multitude et la mort
des impies. Sa célébration comme lieu du salut par le sacrifice d’Alliance, est une
préparation au mystére de la Croix™ et la relecture de Sagesse donne ainsi une clef
précieuse pour comprendre la Céne du Seigneur™. Le rdle sacerdotal d’ Aaron, quant
a lui, est relié a ce sacrifice d’Alliance par la structure du diptyque. Uintercession du
grand prétre, appelé «le serviteur», s’accomplit par la puissance de la Parole,
mémorial des «serments faits aux Péres. Il arréte la Colere et lui interdit le chemin
des vivantsy.

Cette lecture éclaire nettement la vision néotestamentaire du sacerdoce
christique tel que le décrit la lettre aux Hébreux. Dans la perspective eschatologique
de la syncrisis, elle en constitue méme une magnifique préfiguration’, Toutefois, en
reliant le sacerdoce du Christ a celui de Melchisédech et non d’Aaron, la lettre aux
Hebreux réalise une rupture de niveau qui universalise totalement le sacerdoce du
Christ. Sagesse, qui se place en héritier de la tradition judaique au sein de la diaspora,
ne pouvait concevoir cette dimension qui constitue la clef de votte des mystéres de
I’Incarnation et de la Rédemption.

Le salut au travers des eaux mortelles transformées en «libre passage» et
[’ébauche de réponse au probleme de la résurrection des corps que P. Beauchamp a
discerné constitue le sommet de I’eschatologie vétérotestamentaire”. Le choix de la
nuit pascale comme signe et modele de la victoire définitive sur la mort et comme
lieu de la «condamnation supréme» correspond pleinement au choix de Dieu tel que
le Christ I’a annoncé et vécu et tel que les apétres ’ont compris. Il est
I’aboutissement d’une lecture inspirée de 1'Ecriture et d’une juste compréhension de
la Révélation.

3. Un itinéraire métaphysique ?

Nous avons affirmé que les différents diptyques composaient un édifice savant
orienté vers la finale eschatologique de Sg 19. 1l convient de se demander, au-dela des
grandes lois qui structurent 1’édifice et de la beauté propre a chaque pierre, si
I’agencement méme des diptyques ne correspond pas & un dessein métaphysique et
théologique. Les études recensées mettent en lumiére une double structure: linéaire et

™ Voir M. PRIOTTO, LPP (cité n. 27), 72-89.

5 Ibid., 90.

7 11 est dommage que Priotto n’ait pas mis davantage en lumiére le lien entre la deseription du réle
sacerdotal d’Aaron et le Nouveau Testament, en particulier dans la lettre aux Hébreux.

" Cette étape intermédiaire d’une eschatologie dont les catégories sont situées entre 1’ Ancien et le
Nouveau Testament justifie pleinement les remarques sur Pambiguité du concept d’eschatologie biblique,
apportées par J. Carmignac dans «La notion d’eschatologie dans la Bible et 4 Qumran», Revue de Qumran
25(1969) 17-31.



250 StATUS QUAESTIONIS

progressive d’un coté, elle conduit vers la finale de Sg /9; concentrique, d’un autre
coté, elle est centrée sur le quatriéme diptyque, évoqué a nouveau «au terme des
événements».

Ce double mouvement, élevant et pénétrant, porte le lecteur a considérer que ce
qui se trouve au terme du «merveilleux voyage» est la transfiguration de ce qui était
déja présent au cceur du voyage. Autrement dit, ce qui est offert dans le Salut
définitivement réalisé était déja donné en germe dans [’histoire du Salut en cours de
réalisation. La structure concentrique du midrash de Sagesse confirme la pensée de P.
Beauchamp: le salut final et définitif ne se réalise pas indépendamment du cosmos et
de I’histoire, il est déja présent mystérieusement dans le cosmos et dans I’histoire. Le
don de la manne constitue le signe supréme de cette union intime entre le monde in-
corruptible et le monde temporel. Présente au cceur de I’Exode, la manne est le gage
du monde renouvelé vers lequel marche le «Peuple Saint», elle en constitue non
seulement le modele, mais aussi les arrhes. Selon I’idée de P. Beauchamp, ce n’est
pas tant la résurrection de la chair elle-méme qui est suggérée par la finale de
Sagesse, que ’incorruptibilité de tout le cosmos, aimé et voulu par Dieu, donc
finalement transfiguré en une nouvelle création. Uincorruptibilité de la chair est
annoncée par le fait que «les flammes ne consumaient pas les chairs des fragiles
vivants qui s’y aventuraient» (/9,21a); cette incoruptibilité est inséparable de celle de
la nourriture céleste offerte par le Pére «qui aime ses fils» (/6,26) et dont la
«substance manifeste la douceur envers ses enfants» (16,21), puisque «[les flammes]
ne faisaient pas fondre I’aliment ambrosiaque, semblable a de la glace et si facile a
fondre» (19,21b).

Lindication est de taille: cette présence du salut dans ’histoire comme en son
terme annonce «l’eschatologie réalisée» des discours du Christ dans I’évangile de Jean,
en particulier au chapitre 6. La méme vision se retrouve dans 1’ Apocalypse: le jugement
s’y réalise par I’histoire de la Jérusalem terrestre mais il n’est parfaitement accompli
que dans la Jérusalem céleste. Celle-ci, incorruptible et située au-dela de I’espace et du
temps, conserve néanmoins une identité réelle avec la Jérusalem terrestre.

Le mouvement «pénétrant» ne saurait faire oublier le mouvement ascendant: le
peuple saint est en marche vers le passage de la mer, la victoire définitive sur la mort,
qui realise la récapitulation finale de tout son parcours. Cette marche s’effectue en six
étapes qui ne sont pas simplement géographiques. Les sept éléments de la synthése
vétérotestamentaire que nous avons remarqués proposent les étapes du chemin de
salut que tout homme doit franchir et que le Christ accomplira, de la régénération par
’eau a la traversée de la mer homicide, devenue «libre passage» pour les élus, en
passant par la reconnaissance du Signe de Salut, le don de la nourriture céleste, la
marche libératrice a la suite de la lumiére incorruptible de la Loi et les autres étapes
évoquees. Il est possible d’établir une analogie entre ce «chemin» et le parcours
sacramentel de la Voie chrétienne.

La réalisation d’un chemin de salut, discerné par I’auteur dans le trajet de
I’Exode ne doit pas surprendre: elle ne diminue en rien la valeur unique de



PiErRRE DUuMOULIN 251

I’accomplissement définitif opéré par le Christ, mais offre une «ombre des réalités
futures». Si Celui qui a parlé «a bien des reprises et de bien des maniéres» dans
I’histoire d’Israél est le méme que Celui qui parle «par le Fils», il est normal qu’au
terme de I’Ancienne Alliance, un sage éclairé se fasse prophéte en contemplant
I’ceuvre de Dieu dans le passé.

Les études permettent de comprendre une apparente anomalie: le premier
diptyque est séparé des autres par les longues «digressions» de Sg /7,152 15,19.

Ce qu’on qualifie de «digressions» sont en fait les clefs de lecture de ’histoire.
Elles révelent que la modération divine est le fruit et le signe de sa toute-puissance
miséricordieuse™, Mais elles affirment aussi que I’homme qui s’écarte de Dieu et qui
brave ses lois, court vers sa ruine définitive. La condamnation ultime se déverse en
effet sur ceux qui, tout en connaissant la vérité, continuent encore a nier 1’évidence
pour justifier leurs pratiques. Telle est la conclusion de la premiere digression. Il n’y a
pas de plus belle définition de 1’obstination dans le péché qui conduit a la damnation:
«Sur ces étres qui les faisaient souffrir et contre lesquels ils s’indignaient, ces étres
qu’ils tenaient pour dieux et par lesquels ils étaient chatiés, ils virent clair, et celui
que jadis ils refusaient de connaitre, ils le reconnurent pour vrai Dieu. Et c’est
pourquoi I"ultime condamnation s’abatit sur eux» (12,27).

Tout péché se réduit, en fait, a une idolatrie coupable, fruit d’une ignorance
volontaire, comme le montre «la critique des dieux»”. Le premier verset du chapitre
13 le rappelle: «Oui, vains par nature tous les hommes en qui se trouvait 1’ignorance
de Dieu, qui, en partant des biens visibles, n’ont pas été capables de connaitre Celui-
qui-est et qui, en considérant les ceuvres n’ont pas reconnu |’ Artisan». Et Sg 75,3
conclut: «Te connaitre en effet est la justice intégrale et savoir quel est ton pouvoir est
la racine de I’immortalitéy.

Cette idolatrie se situe a différent niveaux, Gilbert I’a bien montré: créatures et
forces de 1'univers, idoles produites par les artisans, jeu des passions humaines, elle
ravale I’homme & un niveau inférieur a celui des bétes qu’il finit par adorer. A travers
des objets ou des rites, cette idolétrie ne se résume-t-elle pas, au fond, & un culte de
soi-méme, un refus de Dieu, une recherche de mort, comme le suggére la conclusion
de cette deuxiéme digression (/5,16-17)*: «Le culte des idoles sans nom est le
commencement, la cause et le terme de tout mal... [Ces idoles], ¢’est un homme qui
les a faites, un étre au souffle d’emprunt qui les a modelées; nul homme en effet n’est
capable de modeler un dieu qui lui soit semblable; mortel, ¢’est une chose morte qu’il
produit de ses mains impies. Mais il vaut mieux que les objets qu’il adore: lui du
moins aura vécu, eux jamaisy.

™8 Voir M. Gilbert, RM (cité n. 19).
™ M. GILBERT, CD (cité n. 1), 156-161 et 188-189.
¥ On trouve ici une pensée similaire & / P 4,2-3.



252 STATUS QUAESTIONIS

Lintroduction des «digressions» aprés le premier signe, met en relief que les
lois a-temporelles, inhérentes & ’action divine, auxquelles obéit toute histoire
humaine, se découvrent plus aisément dans la Révélation, mais qu’elles répondent
aussi a la logique de la connaissance métaphysique traditionnelle. Dans la
présentation de Sagesse, Révélation et métaphysique naturelle se rejoignent. Car ¢’est
bien de métaphysique qu’il s’agit ici, puisque I’auteur prétend conduire a une
connaissance de Dieu accessible a tous les hommes (/3,1-9)%.

La syncrisis de Sagesse présente I’ceuvre ordonnée d’un chemin de salut. Sous
une apparence historique, dans un style midrashigue qui surprend a notre époque, Sg
n’en réalise pas moins une synthése toujours actuelle. C’est un véritable traité qui est
offert au lecteur. Ces quelques lignes sont loin de I’avoir épuisé, elles I’ont a peine ef-
fleuré. En réalité, il semble bien que la plus haute tradition d’Israél soit ici condensée.
Le midrash de Sagesse obéit a une logique que la philologie seule, si indispensable
soit-elle, ne peut restituer™.

4. Une mine déja exploitée par la liturgie

La liturgie antique a su intégrer certains passages de la syncrisis dans des
antiennes qui manifestent le role prophétique de ces chapitres. Prenons deux
exemples, car une recherche compléte sur 'utilisation de Sagesse dans la liturgie
reste a faire. Le role fondamental joué par Sg 16,20 dans I’office du Saint-Sacrement
a été montré dans une précédente étude®: «Tu leur as donné un pain venu du ciel, qui
porte en lui tous les délices». Ce verset, utilisé au moins depuis le cinquiéme siecle
dans des antiennes de communion, constitue pour Thomas d’Aquin I’un des passages
principaux aptes a présenter le mystére eucharistique®. Un autre exemple est fourni
par M. Priotto: I’introit choisi actuellement pour la sixieme messe de Noél reprend Sg
18,14-15 et son utilisation a une origine aussi ancienne que celle de Sg 16,20%:
«Alors qu’un silence paisible enveloppait toutes choses et que la nuit parvenait au
milieu de sa course rapide, du haut des cieux, ta parole toute-puissante s’¢langa du
troéne royal».

Le choix de ce texte, pourtant éminemment pascal, pour la Nativité, nous
surprend. En réalité, il témoigne d’une époque ou I’on ne séparait pas la célébration
de la Nativité de celle de Paques: la «descente» du Verbe sur la terre ne manifeste sa

81 Voir M. Gilbert, CDL (cité n. 19) et CD (cité n. 1), 2-52; R DUMOULIN, ME (cité n. 4), 108-113.

82 |] n’est pas étonnant que seuls de grands génies métaphysiciens tels Thomas d”Aquin, maitre
Eckhart ou Hans Urs von Balthasar aient abordé la Sagesse comme un fondement de 1’enseignement
théologique.

% P. DUMOULIN, ME (cité n. 4), 195-199.

8 Super librum IV Sententiarum, dist. VIIL, q. 1, art. 2, n® 53; Summa Theologiae, 111a, q. 73, art. 6.

8 PP (cité n. 27), 157.



PiErrRe DuMOULIN 253

portée qu'au matin de Paques: I’'Incarnation ne s’épuise pas dans la nuit de Noél,
mais elle prend toute sa dimension dans celle de Paques. Ces deux exemples confir-
ment I’importance de Sg //-19 pour la compréhension du mystére chrétien.

CONCLUSION

Le livre de la Sagesse apparait comme une tentative de théologie biblique.
Lauteur relit les événements du Salut et essaye de percevoir leur sens a la lumiére de
toute la tradition d’Israél. Il découvre leur portée universelle et intemporelle pour les
mettre au service d’une actualisation de la Parole en faveur du monde judéo-
alexandrin auquel il s’adresse. Pour cela, il ne néglige rien de ce que la Révélation lui
legue, mais réalise une synthése des données bibliques réparties dans les textes
antérieurs. Il présente une lecture des textes anciens accessible a la mentalité de son
époque et répond aux interrogations du monde auquel il s’adresse. En termes
d’aujourd’hui, on pourrait dire : sur une base exégétique solide, il fait ceuvre de
théologien, il batit un pont entre I’exégese et la théologie: il élabore une théologie bi-
blique.

Cette théologie biblique est guidée par une connaissance métaphysique et
spirituelle, a la fois fidele a la tradition et ouverte aux problémes de son temps, c’est-
a-dire par la Sagesse. Sa position par rapport 4 I’Ecriture et 4 la tradition ne laisse pas
prise 4 la double tentation du positivisme et de 1’allégorisme, elle ne dévalorise ni la
quéte spirituelle universelle, ni la Tradition révélée. I’adaptation du livre de la
Sagesse aux conditions historiques dans lesquels il transmet un message intemporel
offre un exemple d’inculturation sans compromission. Celle-ci n’a rien perdu de son
actualité.

Laptitude de ’auteur a saisir les questions essentielles de I’étre humain invite
a ne pas esquiver les demandes fondamentales en se réfugiant dans de vaines
discussions qui ne répondent pas a 1’angoisse métaphysique de I’homme: quelle est
donc la voie de salut pour tout son étre, cela seul importe. ’homme s’interroge sur le
probleéme du mal et sur les raisons qui motiveraient I’action divine, ou son apparente
passivité, si ce Dieu existe. Il a besoin de voir clair sur les idolatries qui menacent son
dme (et qui demeurent aujourd’hui les mémes qu’au temps de Sagesse); il cherche
des reperes dans un monde d’illusions tourbillonnantes. Il désire rencontrer, dans
I"histoire et dans sa propre histoire, les traces du passage de Dieu. Tout cela, I’auteur
de Sagesse a osé le faire, 4 une époque qui n’était pas moins troublée que la nétre.

A cause de sa vision spirituelle et non moralisante de la religion, le Pseudo-
Salomon propose 1’enseignement du salut, de la libération intégrale, a laquelle
aspirent les hommes et passe sous silence les prescriptions cultuelles et morales pour
se concentrer sur la doctrine essentielle qui, seule, permet de comprendre le role et la
nécessité des pratiques religieuses. Il ne dénonce qu’un seul péché: I’ignorance. 11



254  STATUS QUAESTIONIS

ridiculise toute idolatrie en montrant son aspect infantile et stupide. Il pose la vie
humaine devant un choix éclairé par la lumiere de I’éternité. Il ouvre une voie de
connaissance du Dieu ami de la vie (Sg //,21-26), d’intimité avec Lui dans la priére
(Sg 16,28), un chemin qui méne a la libération des peurs de I’existence par la
connaissance de la Loi (Sg 17), bref, une route de joie et de lonange (/9.9).

Sa capacité de saisir la supériorité de la Révélation sur tout raisonnement
purement humain lui donne une attitude a la fois bienveillante et ferme dans son
dialogue envers les philosophies ambiantes. Le Sage ose dialoguer avec celles-ci sans
complexes parce qu’il est slir que sa foi peut répondre a tout défi, qu’elle contient ce
qu’il y a de bon ailleurs, et le dépasse infiniment: il n’a pas peur des autres en-
seignements parce qu’il sait trouver dans sa propre tradition ce que les autres
enseignent de juste, et ainsi il n’a pas besoin de le nier. La supériorité absolue de la
Sagesse vient du fait que qu’elle n’est pas une simple doctrine, mais une histoire, cel-
le de ses «Péres».

Louverture de ’auteur a la dimension cosmique de la révélation historique du
Dieu unique exclut un dualisme qui, finalement, se reporte sur la connaissance de
Dieu. Dans la vision de Sagesse, en effet, il n’y a aucune confusion entre la matiére et
'esprit (la «critique des dieux» 1’enseigne clairement), car I’auteur n’oublie pas que
le cosmos existe parce qu’il est aimé. Le corps de 1’homme est donc, lui aussi, destiné
a étre magnifié, sublimé et non anéanti. La vision finale de Sagesse, incroyablement
audacieuse, est déja, en un sens, «chrétienney: «Les flammes ne consumaient pas les
chairs des fragiles vivants qui y pénétraient et elles ne faisaient pas fondre 1’aliment
ambrosiaque semblable a de la glace et si facile a fondre» (19,21).

Dieu est un Dieu de présence et d’action, par son agir historique il manifeste
son étre ineffable. Le Pseudo-Salomon propose ainsi une voie de réconciliation entre
le Dieu des péres et le Dieu des philosophes, le Dieu de I’histoire et celui de la
métaphysique. Le Dieu unique ne saurait étre enfermé dans une dichotomie entre
théologie et philosophie: Celui qui se réveéle dans I’histoire du Salut est identique &
celui que la raison cherche a tatons par I’¢tude de la création et la méditation
philosophique. En cette fin du vingtiéme siécle, alors que I’Eglise est confrontée aux
mémes défis que I"auteur de Sagesse, 1’étude de cette ceuvre inspirée devrait susciter
I’engouement.

Assailli par une multitude de sectes, de cultes magiques, de pseudo-religions,
I’homme moderne se sent perdu. «Toutes les religions se valent», pense-t-il aussi. Il
est semblable aux Juifs d’Alexandrie. S’il désire que lui soit démontrée la supériorité
de la sagesse inspirée sur toute autre forme religieuse, le Pseudo-Salomon 1’éclairera
par sa réponse audacieuse et déterminée.



PiErRRE DUMOULIN 255

Riassunto. Situato alla confluenza di diverse culture, il «wmidrash della
Sapienzay» ¢ oggetto di studi approfonditi solo da una ventina d’anni. Lesegesi
di Sap 11-19 rivela una elaborata sintesi teologica che mette in relazione il co-
smo, il tempo, la sapienza ed il Logos. Tale sintesi dell’A. T., aperta alla filoso-
fia e alla percezione della realta come manifestazione di Dio, costituisce un’in-
troduzione al mistero del Verbo incarnato. Un’intuizione che, da tempo, si trova
presente nella liturgia della Chiesa e il cui sviluppo teologico sembra di grande
interesse.

Résumé. Situé au confluent de diverses cultures, le «midrash de
Sagesse», n’est 1'objet d’études approfondies que depuis une vingtaine
d’années. Les études exégétiques sur Sg [/7-19 révelent une synthése
théologique élaborée, qui articule Cosmos, Temps, Sagesse et Logos. Cette
synthese de I’A. T., ouverte a la philosophie et scrutant le réel comme signe du
divin, offre une introduction au mystere du Verbe Incarné. La liturgie chrétienne
en a eu l'intuition depuis longtemps. La théologie aurait intérét a la développer.

Summary. The «midrash of Wisdom» which had multi cultural
influences, began to be studied only twenty years ago. The exegetical studies of
Wis 11-19 gives an elaborate synthesis that articulates cosmos, time, wisdom
and logos. The synthesis considers reality as a sign of divinity. It is an
introduction to the mystery of the Word Incarnate. Christianity has always
shown intuition of this concept. It is time for theology to develop the study of
these dimensions.

Inhaltsangabe. Der «Weisheitsmidrash», am Kreuzungspunkt ver-
schiedener Kulturen gelegen, ist der Gegenstand vertiefter Studien seit etwa
zwanzig Jahren. Die exegetischen Studien zu Weisheit 11-19 offenbaren eine
griindliche, theologische Zusammenschau, die Welt, Zeit, Weisheit und Logos
zum Ausdruck bringt. Diese Zusammenschau des A. T. ist offen fiir die
Philosophie und erschlieBt das Wirkliche als Zeichen des Gottlichen. Sie bietet
eine Einfilhrung in das Geheimnis des menschgewordenen Wortes. Die
christliche Liturgie hat dies seit langem intuitiv zum Ausdruck gebracht. Die
Theologie miite daran interessiert sein, eine solche Synthese
weiterzuentwickeln.




FACOLTA DI TEOLOGIA DI LUGANO

UNION INTERNATIONALE
DES JURISTES CATHOLIQUES

LA FAMIGLIA

ALLE SOGLIE
DEL III MILLENNIO

acura di ;
ERNESTO W. VOLONTE

Atti del Congresso europeo
Lugano, 21-24 settembre 1994




RTLU | (1996) 2, 257-281 257

Il sacerdozio femminile nel
recente dibattito teologico

Manfred Hauke
Facolta di Teologia, Lugano

1. LA NUOVA SITUAZIONE DOPO LA CHIARIFICAZIONE PAPALE

Una delle tematiche piu caldamente discusse, almeno nei paesi occidentali, &
quella riguardante la partecipazione della donna al sacerdozio ministeriale.
Senz’altro, la discussione ¢ alimentata dal fatto che la donna svolge un ruolo sempre
pit ampio nella societd moderna. Questo cambiamento, come tale, viene sostenuto
anche dalla Chiesa. Papa Giovanni XXIIL nella sua enciclica Pacem in terris del
1963, ha definito I’ingresso della donna nella vita pubblica uno dei segni piu rilevan-
ti del tempo attuale'. Nella sua recente Lettera alle donne, scritta nel 1995, in occa-
sione dell’Anno Internazionale della Donna?, papa Giovanni Paolo II ha ribadito il
«genio della donnaw, indispensabile per la costruzione di una «civilizzazione
dell’amore»®. Vi ha inoltre deplorato gli ostacoli che si oppongono (e che si sono op-
poste, anche da membri della Chiesa) al contributo femminile nella societa®.

' Cfr. Pacem in terris, n. 43 (Enchiridion delle encicliche 7, nn. 579-581).
? Lettera alle donne (29.6.95), in: Il Regno (1995) 15, 457-460.

* Cfr. nn. 4; 9-12.

* Nn. 3-5.



258 STATUS QUAESTIONIS

Malgrado ’apertura per i cambiamenti sociali il magistero rifiuta decisamente
I’ordinazione sacerdotale per la donna. Nella sua Lettera apostolica Ordinatio
sacerdotalis del 22 maggio 1994, il papa affermo: «Pertanto, al fine di togliere ogni
dubbio su di una questione di grande importanza, che attiene alla divina costituzione
della Chiesa stessa, in virtti del mio ministero di confermare i fratelli (cfr. Le 22,32),
dichiaro che la Chiesa non ha in alcun modo la facolta di conferire alle donne I’ordi-
nazione sacerdotale e che questa sentenza deve essere tenuta in modo definitivo da
tutti 1 fedeli della Chiesa»°.

La decisione del papa ha riscontrato alcuni segni di riconoscenza per il fatto di
portare chiarezza in un punto importante della fede. Ma ha altrettanto provocato delle
reazioni, talvolta furiose, nei gruppi che reclamano il sacerdozio femminile come
conseguenza logica dello sviluppo sociale e di una teologia critica®.

11 lavoro teologico ha gia ricevuto un forte stimolo dopo la pubblicazione della
Dichiarazione [Inter insigniores sul tema il 15.10.1976, procurata dalla
Congregrazione per la Dottrina della Fede’. La Congregazione aveva messo in rilievo
gli argomenti principali per la pratica della Chiesa, aggiungendovi una parte di appro-
fondimento teologico. Gia in quell’occasione le reazioni nel mondo teologico furono
ambigue: da una parte si rafforzava la contestazione®, d’altra parte venivano presenta-
te delle ricerche che tentavano di mostrare il contesto teologico del tema: vedendo
’antropologia cristiana nell’economia sacramentale, non si tratta di una “discrimina-
zione” della donna, ma del rispetto davanti al mistero dell’Incarnazione, realizzata in
Gesu Cristo e preparata da Maria, da una donna’,

Gli ultimi decenni hanno inoltre portato tanti contributi esegetici, storici e si-
stematici riguardanti il ruolo della donna. E cresciuta, soprattutto negli Stati Uniti, a
partire dagli anni ’70, la cosiddetta “teologia femminista” che vede la “discriminazio-
ne” piu pesante della donna nell’immagine “maschile” di Dio, chiedendo un cambia-
mento profondo nel modo di utilizzare i simboli “sessuali” nel cristianesimo. Chiedo-

* Ordinatio sacerdotalis, n. 4, in: Il Regno (1994) 13, 386 (= L'Osservatore Romano, 30./31.5.1994,
p.-1).

® Per una panoramica critica della discussione, anzitutto nell’ambito tedesco, cfr. M. HAUKE,
«Ordinatio Sacerdotalis: das papstliche Schreiben zum Frauenpriestertum im Spiegel der Diskussion», Forum
Katholische Theologie 11 (1995) 270-298.

7 Cfr. lat.-ital. in EV (= Enchiridion Vaticanum) 5/2110-2147. Vedere anche il commento “ufficioso”
di un esperto sull’Inter insigniores in: L'Osservatore Romano, 28.1.1977, pp. 3-4 = Il Regno, 1.3.1977, 103-
109 (citato: COMMENTO).

& Vedi, per esempio, il lavoro statunitense di L.-A. SWIDLER (ed.), Women Priests. A Catholic
Commentary on the Vatican Declaration, New York 1977.

? Su questa scia per esempio M. HAUKE, Die Problematik um das Frauenpriestertum vor dem
Hintergrund der Schopfungs- und Erlosungsordnung, Paderborn 1995 (dapprima 1982; bibliografia fino al
1995, pro et contra nell’ambito cattolico: pp. 62ss., 502-504; altre confessioni: 45-54, 498-501); trad. ingle-
se: Women in the Priesthood? San Francisco 1988; J. HOURCADE, Des femmes prétres?, Paris 1993; A.
BANDERA, Redencion, muyer y sacerdocio, Madrid 1995.



MANFRED HAUKE 259

no, per centrare il punto, di mettere accanto al “Padre nostro” una “Madre nostra”,
oppure di sostituire 1’espressione “Dio” per introdurre una “Dea”'’.

In ogni caso, la tematica & un punto focale su cui si incentrano tanti aspetti: la
relazione fra uomo e donna nell’antropologia cristiana, il simbolismo dei sessi, 1’im-
portanza della Rivelazione, 1’'immagine di Dio, di Cristo, di Maria, della Chiesa...

Prima ancora di quest’approccio sistematico bisogna considerare lo sfondo
biblico-tradizionale del tema. Quest’articolo vuol accennare qualche appunto sul-
I’ampia discussione ancora in corso.

I1 papa ha voluto mettere fine alla discussione pro et contra il sacerdozio fem-
minile, e la Congregazione per la Dottrina della Fede ha ribadito che la dottrina pro-
ferita dal papa sul tema appartiene al depositum fidei e richiede un assenso definiti-
vo'l. Ben accettando questo punto fermo, rimane il compito teologico d’individuare
pill concretamente i dati storici e sistematici determinanti la relazione fra uomo e
donna - una tematica abbastanza ampia che oltrepassa il semplice «no» al sacerdozio
femminile, aggiungendo tanti «si» ai contributi di ambedue i sessi. Il papa stesso ha
dato un contributo importante su questa riflessione, anzitutto nella sua Lettera aposto-
lica Mulieris dignitatem del 1988 sulla dignita della donna' e nella gia citata Lettera
alle donne del 1995.

2. FONDAMENTI BIBLICI

Prima di entrare nella panoramica sistematica sul tema, bisogna inquadrare lo
sfondo biblico e quello tradizionale. Riguardo alla Bibbia, sia I’ Inter insigniores sia
I’Ordinatio sacerdotalis ribadiscono 1’esempio di Gesu: se da una parte «1’atteggia-
mento, da lui assunto nei confronti delle donne, contrasta singolarmente con quello
del suo ambiente e segna una rottura voluta e coraggiosa», d’altra parte non ha
chiamato nessuna donna fra i Dodici". La scelta dei dodici apostoli, rappresentanti
del Signore stesso, avvenne in modo libero e indipendente dai costumi dell’ambien-
te ebraico. In questa scelta, sottolinea il papa, sono gia inclusi i futuri successori
degli apostoli',

' Per un’introduzione critica alla teologia femminista, cfr. M. HAUKE, Gott oder Géttin?
Feministische Theologie auf dem Priifstand, Aachen 1993; trad. inglese: God or Goddess? Feminist Theology:
What is it? Where does it lead?, San Francisco 1995.

"' Risposta al dubbio circa la dottrina della Ordinatio Sacerdotalis, 28.10.95, in: L'Osservatore
Romano, 19.11.1995, p- 2 =1l Regno (1995) 21, 690.

2 EV 11/1206-1345.

" Inter insigniores, n. 2 (EV 5/2119).

' Cfr. Ordinatio sacerdotalis, n. 2.



260 STATUS QUAESTIONIS

A quest’argomentazione viene spesso opposto che la scelta dei Dodici non im-
ponga alcuna struttura permanente, ma sia soltanto un accenno alla fondazione della
Chiesa come nuovo Israele, ricordando le dodici tribu israelite con i loro capostipiti
maschili. Viene distaccato ’essere capostipite del nuovo Israele dagli elementi che
continuano nei successori degli apostoli, cio¢ la missione affidata e la rappresentazio-
ne di Cristo. Inoltre si sostiene che il concetto di “apostolo” in Paolo sia piti completo
di quello di Luca, il quale aveva ridotto il termine “apostolo” ai Dodici; in Paolo inve-
ce si trova il rinvio ad una “apostola”, la “Giunia” di Rm 16,7. Altrettanto, molte volte,
si dubita se Gesu veramente abbia voluto costituire delle strutture permanenti, perche
il Signore si aspettava che presto sarebbe venuta la fine del mondo. Presupponendo
tale immagine di Gesu, spesso si afferma che la successione apostolica sia una costru-
zione posteriore, non ancora riscontrabile attraverso le lettere autentiche di Paolo.

Incontriamo qui in parte degli argomenti gia sostenuti dai modernisti, per cio
che riguarda la conoscenza di Gesu'?, o da esegeti protestanti che negano la succes-
sione apostolica. Se si nega la possibilita che Gesu abbia potuto costituire delle strut-
ture ecclesiali essenziali per tutta la storia, bisogna rifiutare anche, per esempio, I’isti-
tuzione del battesimo e dell’eucaristia. Riguardo alla successione apostolica, non si
prende sul serio né la testimonianza delle lettere pastorali'® né quella di Luca negli
Atti degli Apostoli'”. Quasi mai (eliminando la Tradizione e riducendo 1’argomenta-
zione alla Scrittura) si pensa alle indicazioni della Prima lettera di Clemente, che nel-
I’anno 96 parla di una successione che va da Gesu Cristo, inviato del Padre, agli apo-
stoli e da loro ai presbiteri/vescovi e diaconi; in questo contesto la lettera della comu-
nita cristiana romana, guidata dal papa Clemente, parla espressamente di «uomini» (=
«maschi»)'®: gli apostoli comandavano che il loro servizio dovesse passare «ad altri
uomini (dndres) provati»'.

Certamente all’inizio della Chiesa esisteva ancora una variabilita maggiore nei
termini per indicare il servizio ministeriale, e il chiaro profilo triplice del ministero
gerarchico (episcopoi-presbyteroi-diaconoi) si mostra dapprima solo nelle lettere
d’Ignazio d’Antiochia. Ma questo non significa che il mandato personale di quelli
che la Prima lettera di Clemente chiama «vescovi» (= «presbiteri», come in A#ti 20) e
«diaconi» si trovasse quasi nell’aria. La comunita di Corinto ha accettato 1’argomen-
tazione della lettera, restituendo i presbiteri destituiti, e troviamo diversi punti comu-
ni conosciuti anche con le lettere di Paolo la cui autenticita non viene negata nemme-
no dagli esegeti piu liberali*",

15 Cfr. Sant’Ufficio, Decreto Lamentabili, n. 52, in: Denzinger-Hiinermann 3452,

18 Tim 4,14; 2 Tim 1,6: istituzione nel ministero tramite I’imposizione delle mani e la preghiera.

17 At 14,23; cft. 6,6.

18 ] Clem 42,1-4; 44,1-2.

1% ] Clem 44,2.

%0 Per esempio 1'importanza dei primi convertiti, degli «aparchai», per i primi ministeri: / Cor
16,15s; 1 Clem 42 4.



MANFRED HAUKE 261

Nella scelta dei Dodici & importante considerare dapprima la loro missione che
li faceva rappresentanti particolari di Gesu; a quest’idea risale proprio il termine
«apostolosy», 1" «inviato». Ma anche I’essere «capostipite» nei Dodici deve essere le-
gato a Cristo la cui funzione viene preparata secondo il NT fra I’altro da Adamo®,
Giacobbe (= Israele)®, Mose?* e Davide?. Gia prima dei Dodici Gesu Cristo ¢ il fon-
damento che costituisce la Chiesa®, Quindi non bisogna distaccare la rappresentazio-
ne di Cristo dall’essere «capostipite», anche se I’apostolato dei Dodici portava con sé
degli elementi legati solo ad essi, mentre le loro funzioni di guida, insegnamento e
santificazione continuano nei loro successori®.

Per cio che riguarda il termine «apostolo»: troviamo nel NT un uso piu ristretto
(ai Dodici) e un uso pit ampio (testimoni del Cristo risorto, scelti da lui con I’impe-
gno di predicare; missionari itineranti; deputati delle comunita)*’. Ma d’altra parte &
chiaro che i Dodici svolgono un ruolo fondamentale ed esemplare per rappresentare
la persona e 1’opera di Gesu di fronte alla comunita, una rappresentazione che conti-
nua nei compiti dei vescovi, dei presbiteri e dei diaconi.

Lipotesi dell’esistenza dell’ «apostola Giunia» non ¢ troppo adatta per svolgere
il ruolo di “cavallo di battaglia”, come appare in diverse polemiche contro
I’Ordinatio sacerdotalis. La discussione si riferisce a Rm 16,7: «Salutate Andronico e
Giunia, miei parenti e compagni di prigionia; sono molto stimati fra gli apostoli ed
erano in Cristo gia prima di me». Si tratta di un testo aperto a diverse interpretazio-
ni**. Non & chiaro, per esempio, se le due persone indicate vengono stimate dagli apo-
stoli, oppure se appartengano anche loro alla comunita degli apostoli®*. Nell’ultimo
caso hanno ricevuto la missione apostolica dal Cristo risorto (come apostoli in un
senso pit stretto®”) oppure si tratta, in un senso piu ampio, di annunciatori itineranti

2 Rm 5,14.19.

Y R

3 Mt 5,21-48.

2 Me 11,10; par.

¥ Cfr. Ef2,20 con I Cor 3,11.

% Per I’argomentazione cfr. HAUKE, Frauenpriestertum (nota 9) 325-327 (= ingl. 330-332);
Ordinatio sacerdotalis (nota 6) 286. Cfr. anche A. VANHOYE, in: L'Osservatore Romano, 3.3.93 (la testi-
monianza del NT riguardante la non-ammissione delle donne all’ordinazione sacerdotale: la continuazione
della scelta di maschi quale apostoli si mostra, piu di cio che afferma I’ /nter insigniores, nella scelta fra due
discepoli maschi in 47 1,21.23, e di sette maschi [andres] che ricevono I'imposizione delle mani - 4 6,3.6;
tale imposizione delle mani non viene riferita ad una donna).

" Cfr. R. SCHNACKENBURG, «Apostolizitit: Stand der Forschungy», in: Katholizitit und
Apostolizitit (Kerygma und Dogma, Beiheft 2), Gottingen 1971, 51-73.

* Sull’interpretazione, cfr. V. FABREGA, «War Junia(s), der hervorragende Apostel (Rm 16,7),
eine Frau?», Jahrbuch fiir Antike und Christentum 27/28 (1984/85) 47-64; HAUKE, Ordinatio Sacerdotalis
(nota 6) 287s; idem, Frauenpriestertum (nota 9) 352-354.511,

* Cosi viene interpretato di solito, anche nella traduzione della CEF: «sono degli apostoli»...

 Cfr., per esempio, / Cor 15,3-8.



262 STATUS QUAESTIONIS

del vangelo?®'. Laccusativo JOUNIAN (nella tradizione manoscritta originale che in-
dicava soltanto 1 maiuscoli) pud venire dal nome femminile «louniay, oppure da una
forma abbreviata («lounids») del nome maschile «lunianus/louniands». Nell’antichi-
ta cristiana, troviamo I’interpretazione femminile e quella maschile del nome. Gio-
vanni Crisostomo pensava ad una donna, anche se le attribuiva il titolo di apostolo in
un senso pitt ampio, perché esclude I’insegnamento pubblico (come I Cor 14,33b-38
e I Tim 2,11s)**. Dello stesso tempo pero datano, dall’ambiente siro-palestinese, delle
liste con nomi dei discepoli di Gesu; tutte queste enumerazioni, se indicano il nome,
portano la forma maschile, «lounias». Una di queste liste afferma che «lounias» ¢ sta-
to vescovo di Apamea in Siria®.

Vedendo le possibili interpretazioni, persino il pitt recente Dizionario di teolo-
gia femminista afferma che rimane in sospeso se si tratta di un nome femminile o ma-
schile*. E bisogna aggiungere: anche se si preferisce ’interpretazione femminile, il
compito di una “apostola” non deve essere stato mai esteso all’ambito dell’insegna-
mento nell’assemblea liturgica, proibito dai testi paolini sopra indicati®.

L Inter insigniores indica diversi argomenti in favore del fatto che la scelta di
apostoli maschili da parte del Signore fosse una decisione deliberata non condiziona-
ta da nessun disprezzo della donna*. Inoltre bisogna aggiungere due punti: 1) anzitut-
to il ruolo dei Dodici all’ultima cena. Normalmente anche donne e bambini partecipa-
vano alla cena pasquale, con cui I’ultima cena ha almeno un rapporto intrinseco. Ma
nonostante la presenza di discepole a quel tempo in Gerusalemme, 1 vangeli indicano
soltanto i Dodici come partecipanti all’ultima cena e, con questo, come portatori
d’una missione particolare®’. 2) Poi il «comando del Signore» in I Cor 14,37%. 1l
contesto consiste dei versetti 33b-38 dove si tratta del «silenzio» delle donne - un
passo non sempre ben inteso che ha creato tante perplessita®. Cunita compatta for-

3! Cosi, per esempio, H. SCHLIER, La lettera ai Romani (Commentario teologico del NT 6), Bre-
scia 1982, 709ss

32 Cfr. Crisostomo, In Rm. 31,2: PG 60,669ss; R. GRYSON, Le ministére des femmes dans !’Eg[z‘se
ancienne, Gembloux 1972, 135ss.

3 Th. SCHERMANN (ed.), Propheten- und Apostellegenden nebst Jiingerkatalogen des Dorotheus
und verwandter Texte (TU 31/1), Leipzig 1907, 292-321.339.

* R. ALBRECHT, «Apostelin/Jingerin», in: AA.VV. (ed.), Worterbuch der Feministischen
Theologie, Giitersloh 1991, 24-28, qui 25.

* Cfr. N. BAUMERT, Frau und Mann bei Paulus, Wiirzburg 1992, 187ss.

* [nter insigniores, n. 2 (EV 5/2119-22).

¥ Cfr. HAUKE, Frauenpriestertum (nota 9) 328 (ingl. 332s); 509.

3 Llnter insigniores afferma che il divieto di non parlare in assemblea in / Cor 14,34-35 ¢ I Tim
2,12 non toglie il diritto di parlare profeticamente (cfr. / Cor 11,5), ma si riferisce alla funzione ufficiale
d’insegnare nell’assemblea cristiana. «Una tale prescrizione, per san Paolo, ¢ legata al piano divino della
creazione (cfr. 7 Cor 11,7; Gn 2,18-24); difficilmente vi si potrebbe vedere I’espressione di un dato cultura-
len (n. 4: EV 5/2127; cfr. il COMMENTO [nota 7]). La discussione fra gli specialisti sull’ampiezza del
divieto (che comincia gia nel v. 33b e implica secondo i commentari moderni anche almeno il v. 36 oppure
anche i vv. 37-38) non sembra ancora essere conosciuta.

¥ Per il seguente, cfr. HAUKE, Frauenpriestertum (nota 9) 358-399 (ingl. 363-403); 511ss.



MANFRED HAUKE 263

mata da questi versetti & stata messa in rilievo per mezzo di ricerche recenti. Si tratta
anzitutto di esegeti luterani svedesi, particolarmente di Nils Johansson*’ e, indipen-
dentemente da questi, di un allievo di Rudolf Schnackenburg, Gerhard Dautzenberg*'.
Mentre gli svedesi vedono nel passo un argomento forte contro 1’ordinazione delle
donne-pastore, il Dautzenberg dichiara tutto come interpolazione postpaolina, che la-
vora «con un impiego abusivo delle qualificazioni teologiche piu alte: ’uso di tutte le
comunita, la volonta della Legge, un comando del Signore, I’apostolo come il suo in-
viaton*,

Secondo la nuova interpretazione, il passo enumera per il «divieto di parlare»
(il cui contenuto verra trattato piu avanti) degli argomenti centrali: 1) la prassi della
Chiesa («come in tutte le comunita dei fedeli»; «la parola di Dio ¢ partita da voi?»);
2) I’ Antico Testamento (la sottomissione; sembra che non si tratti del «dominio», in-
dicato in Gn 3,16 come conseguenza del peccato, ma dell’essere «capoy» dell’'uomo,
presentato in / Cor 11 come responsabilita di guida che risale alla creazione); 3) il
costume generale («¢ sconveniente per una donna parlare in assemblea»); 4) come
punto saliente dell’argomento, il «comando del Signore». Infine, si ribadisce che una
disobbedienza al comando mette in gioco la salvezza eterna: «se qualcuno non lo ri-
conosce, neppure lui ¢ riconosciuto».

E interessante un brano parallelo, segnalato da Johansson, ma non valorizzato
dagli aderenti all’ipotesi dell’interpolazione: I Cor 9,1-14. Li troviamo lo stesso
modo di argomentare visto in / Cor 14,33b-38. Paolo dimostra, in / Cor 9, che ha il
diritto di ricevere un sostentamento finanziario dalla comunita e che la sua rinuncia a
questo diritto € un atto spontaneo. Indica: 17, la prassi della Chiesa (gli apostoli rice-
vono da vivere dalle comunita); 2°, il costume generale (nessuno fa il militare a pro-
prie spese); 3°, I’ Antico Testamento («non metterai la museruola al bue che trebbia»)
e, 4°, un precetto del Signore («anche il Signore ha disposto che quelli che
annunziano il vangelo vivano del vangelo»).

La prassi della Chiesa puo cambiare e altrettanto la sensibilita del costume ge-
nerale, come mostra la sorte delle indicazioni di Paolo sul velo delle donne in I Cor
11. Sul tema della «sottomissione» dobbiamo ancora tornare. Il punto saliente ¢ il
«comando del Signore». Conosciamo il precetto in / Cor 9,14 anche dalla tradizione
sinottica®*. Ma questo non ¢ 1l caso per / Cor 14,37. Di che cosa si tratta?

“ N. JOHANSSON, Women and the Church s Ministry. An Exegetical Study of I Corinthians 11-14,
Ottawa 1972.

# G. DAUTZENBERG, «Tradition, paulinische Bearbeitung und Redaktion in / Kor 14,26-40», in:
B. Jendorft/G. Schmalenberg (ed.), Tradition und Gegenwart, Bern-Frankfurt 1974, 17-29; idem, Urchristliche
Prophetie (BWANT 104), Stuttgart 1975, 253-273; 291-298. Il problema “esplosivo™ dei vv. 37-38 viene
nascosto dall’autore in un lavoro per un pubblico pit ampio: idem, «Zur Stellung der Frauen in den
paulinischen Gemeinden», in: AA.VV. (ed.), Die Frau im Urchristentum (Quaestiones disputatae 95), Freiburg
i. Br. 1983, 182-224.

# DAUTZENBERG, Tradition (nota 41) 28.

Mt 10,10; par.



264 STATUS QUAESTIONIS

Prima di analizzare 1’elemento del «comando» bisogna chiarire cio che viene co-
mandato oppure vietato. Paolo si oppone al parlare della donna in assemblea. D’altra
parte, in I Cor 11, sembra presupporre la preghiera e la profezia della donna. La solu-
zione migliore per risolvere questa difficolta sembra trovarsi in un altro modo di parlare
in / Cor 11 e in [ Cor 14. Bisogna distinguere il servizio del profeta, di cui tratta / Cor
11. In questo testo si considera il parlare sotto la spinta spontanea dello Spirito Santo,
dal ministero del «maestro» (diddskalos), indicato nella stessa lettera*. Prima del «di-
vieto di parlare» vengono indicate le rivelazioni dei profeti le quali dovevano essere
giudicate nella comunita® - un compito che richiede in modo particolare la competenza
dei «maestri», degli «insegnanti» della dottrina. In questo colloquio d’insegnamento c’é
un ruolo importante per domande e risposte. Chi domanda, pud essere facilmente coin-
voltomel colloquio ed essere spinto a partecipare altrettanto al ministero del maestro.
Questo parlare, che mira all’insegnamento in assemblea (liturgica), viene vietato alle
donne, anche se fuori dell’assemblea ¢ chiaramente presente anche 1’insegnamento mis-
sionario delle donne. Cosi avviene nell’esempio della coppia Prisca e Aquila, che pren-
dono con loro un cristiano colto per approfondire la sua formazione*.

Il «divieto di parlare» quindi non significa «non chiacchierare» o semplice-
mente stare zitte, ma mira ad un «divieto d’insegnamento», cio che si oppone alla
partecipazione della donna ad un ruolo magisteriale durante la liturgia della comuni-
ta. Questo risultato corrisponde ad un passo parallelo che vieta alla donna, nel conte-
sto liturgico, di insegnare (/ Tim 2,11-12). Nel diritto canonico attuale 1 passi paolini
si esprimono nel precetto che solo il ministro ordinato (sacerdote e diacono) puo te-
nere 1’omelia durante la santa messa*’.

Il divieto indicato non si trova nei vangeli. Per questo alcuni esegeti hanno pensato
che il «comando del Signore» indicasse I’autorita propria di Paolo, riferendosi a tutto il ca-
pitolo 14 e richiamando I’ordine*. Tale argomentazione tuttavia si oppone a ¢io che Paolo
stesso dice nella medesima leftera, dove distingue chiaramente fra le proprie indicazioni ed
1 precetti di Gest; «Agli sposati poi ordino, non io, ma il Signore... Agli altri dico io, non il
Signore... Quanto alle vergini, non ho alcun comando dal Signore...» ({ Cor 7,10ss).

Vedendo questo contesto, bisogna riferire il «comando del Signore» alla volon-
ta, in qualche modo espressa, di Gesu stesso. Tale risultato ¢ senz’altro una novita, a
prima vista quasi incredibile, nella discussione. Ma si puo indicare a sostegno dell’ar-
gomento la Prima lettera di Clemente, gia citato sopra, che afferma che Gesu ha dato
delle indicazioni precise sulla nomina degli uomini nella successione degli apostoli*.

# ] Cor 12,28: «Alcuni percio Dio li ha posti nella Chiesa in primo luogo come apostoli, in secondo
luogo come profeti, in terzo luogo come maestri...».

4 1 Cor 14,29-33a.

46 Ar 18,24-26; cfr. Rm 16.3.6.12; Tit 2,3-4; ecc.

1 CIC, can. 767 § 1.

* Per esempio, BAUMERT (nota 35) 315, nota 589; idem, Antifeminismus bei Paulus? (Forschung
zur Bibel 68), Wiirzburg 1992, 134.138ss.

¥ 1 Clem 44,1-2.



MANFRED HAUKE 265

3. I’ IMPORTANZA DELLA TRADIZIONE

La volonta del Signore si esprime non soltanto nella testimonianza della Bib-
bia, ma anche nella Tradizione della Chiesa che interpreta autenticamente la parola di
Dio. Anche se non troviamo nessuna citazione esplicita di un detto del Signore al ri-
guardo™, gia nella Chiesa antica ¢ riscontrabile un fattore altrettanto centrale: nella
scelta di apostoli maschi si vede la volonta di Gesu che ¢ impegnativa anche per la
scelta dei membri della gerarchia.

Si discute se o fino a che punto 1’atteggiamento della Chiesa antica® sia stato
condizionato da un’immagine della donna ritenuta incapace di svolgere un ruolo pub-
blico. Il sacerdozio femminile era gia una domanda seria? Senz’altro oggi il grande ruo-
lo della donna nella vita pubblica ha rinvigorito decisamente la discussione attuale. Non
bisogna tuttavia identificare il mondo antico con una societa tradizionalmente islamica
dove i movimenti della donna fossero stati ristretti all’harem. Esistevano, attorno al
Mediterraneo, delle societa piu aperte all’attivita della donna (per esempio I’Egitto e
I’ Asia minore)*. E nel tempo ellenistico, in cui € cresciuta la Chiesa, era riscontrabile
un’ampia attivita della donna in tutti i settori della vita: donne medico, dirigenti di gran-
di manifatture, funzionarie nella politica comunale, autrici di libri filosofici e poetici...
Venivano elaborate teorie, soprattutto nell’ambito della stoa, secondo cui ’educazione
di figli e figlie dovesse verificarsi nello stesso modo (tranne che nello sport). Esistevano
donne insegnanti di filosofia - un punto di paragone interessante in un tempo in cui il
cristianesimo pretendeva di essere la «vera filosofia». Nei culti pagani, e in particolare
nelle nuove religioni misteriche, troviamo di solito delle donne sacerdotesse:
presenziavano agli altari e svolgevano I’istruzione nel culto anche per i maschi**.

Vedendo quest’ambiente culturale, non bisogna meravigliarsi se troviamo, gia
nell’antichitd (come oggi nel protestantesimo e nella Comunione anglicana), dei
gruppi cristiani che ammettevano le donne ai compiti del predicatore o del sacerdote
(gnostici, marcioniti, montanisti). Sono stati gruppi numericamente forti; nel secondo
secolo i teologi gnostici producevano pit “saggi teologici” dei cattolici. Talvolta gli
eretici utilizzavano argomenti molto “moderni”, come quello secondo cui la difteren-
za fra uomo e donna sarebbe irrilevante per la vita cristiana oppure dovrebbe essere
superata®. Un gruppo di montanisti ordinava addirittura gia, come ci riferisce

" Qui bisogna tener conto dell’influsso di Marcione sulla trasmissione del testo biblico; sembra
essere in suo seguito che i versetti 34-35 venivano messi dopo il versetto 40. Marcione, che rifiutava il Dio
Creatore e I'AT, & conosciuto per non aver rispettato nella sua comunita settaria le indicazioni,di Paolo sul
ruolo delle donne. Cfr. HAUKE, Frauenpriestertum (nota 9) 385-389 (ingl. 390-394).

5! Sulla discussione dei detagli cfr. HAUKE, Frauenpriestertum (nota 9) 399-440 (ingl. 404-444);
513-515.

52 Per I’insieme, cft. per esempio K. THRAEDE, «Frauy, in: Reallexikon fiir Antike und Christentum
8 (1972) 195-269.

3 Cfr. HAUKE, Frauenpriestertum (nota 9) 337ss (ingl. 342-344); 510.

4 Cfr. HAUKE, Frauenpriestertum (nota 9) 399-404 (ingl. 404-408); 513.



266 STATUS QUAESTIONIS

Epifanio, delle donne come presbiteri e vescovi®. Qualche scienziato pensa persino,
vedendo la condanna del servizio delle donne all’altare da parte del papa Gelasio I
(sec. V), che nell’Italia meridionale vi siano state delle sacerdotesse ordinate nella
Chiesa cattolica®.

Anche se quest’affermazione non ¢ sicura - sembra pitl probabile che si tratti di
servizi resi attorno a quello del sacerdote -, bisogna dire chiaramente che il problema
del “sacerdozio femminile” come tale non & nuovo. E impossibile sostenere che il
problema esista soltanto a partire da questo secolo”. Certo la discussione ¢ diventata
pi forte ed intensa. Ma era un problema “cosciente” gia nell’antichita. I Padri della
Chiesa opponevano alla prassi eterodossa il comportamento di Gesu, le parole indica-
te da Paolo e I’esempio di Maria: malgrado il fatto che il Signore avesse nel suo am-
biente delle donne, non affidava nemmeno a sua madre il compito sacerdotale. Pro-
prio ’ultima indicazione dimostra che il fattore decisivo per la prassi della Chiesa
non era alcun disprezzo per la donna (anche se in qualche scritto patristico troviamo
anche detti “maschilisti””), ma I’esempio del Signore ritenuto obbligatorio. Se ci fosse
stato solo 1’influsso dell’ambiente sociale in riguardo, la Chiesa avrebbe potuto am-
mettere (almeno nelle societd pit “aperte”) le donne al sacerdozio ministeriale gia
quasi 2000 anni fa. Che la Chiesa non I’abbia fatto, non ¢ semplicemente un vecchio
ricordo storico, ma segno della fede, difesa contro ’opposizione e sostenuta dalla
guida dello Spirito Santo.

55 Adversus haereses 49,1-3: PG 41,880ss.

3 Particolarmente G. OTRANTO, «Note sul sacerdozio femminile nell’antichita in margine a una
testimonianza di Gelasio I», Vetera christianorum 19 (1982) 341-360. Ripreso da U. E. EISEN,
Amistréigerinnen im friihen Christentum. Epigraphische und literarische Studien (FKDG 61), Géttingen
1996, 129-136. Si tratta dell’interpretazione del testo seguente: «...impatienter audivimus, tantum divinarum
rerum subiisse despectum, ut feminae sacris altaribus ministrare firmentur, cunctaque non nisi virorum
famulatui deputata sexum, cui non competunt, exhibere» (Gelasio I, Ep. 14,26: PL 59,55 = ed. A. Thiel,
Epistulae Romanorum pontificum genuinae I, Hildesheim-New York 1974, rist. ed. 1868, 376ss). Linter-
pretazione di questo testo nel tempo seguente, anzitutto nella canonistica medievale, vede la lettera di Gelasio
I come divieto di un servizio all’altare per aiutare il sacerdote, non come divieto del sacerdozio ministeriale
(anche se questo & implicato). Cfr. HAUKE, Frauenpriestertum (nota 9) 419ss (ingl. 423s); 514. EISEN (pp.
119-122) interpreta anche il can. 11 del sinodo di Laodicea (sec. IV; Mansi 2,563-574) (peri tou mé dein tas
legoménas presbiitidas étoi prokateménas en ekklesia katistastai) come divieto di presbiteri femmine, mal-
grado il fatto che nello stesso periodo Epifanio conta i presbiitidas fra le vedove con responsabilita partico-
lari alle quali non era mai assegnato il grado di presbiteri (presbuteridas) o sacerdotesse (ierissas) (Adv.
haer. 79.3,6; 4,1: GCS 37,478). Sul tema, cfr. anche N. AFANASIEV, «Presbytides or Female Presidents.
Canon 11, Council of Laodizeay, in: Th. Hopko (ed.), Women and the Priesthood, Crestwood/NY 1983, 61-
74; GRYSON (nota 32) 92-95. Per Iinterpretazione di termini epigrafici femminili (come «presbytera»,
«episcopa») bisogna tener conto anche del fatto che le mogli di presbiteri e vescovi potevano ricevere tale
designazione. Vedi M. GUERRA-GOMEZ, «En torno a los términos femeninos correspondientes a las
designaciones (sacerdos, episcopus, presbyter) de los sacerdotes cristianos», Annales Theologici 2 (1988)
261-293.

57 Come lo sostiene, per esempio, R. R. GAILLARDETZ, «Infallibility and the Ordination of
Womeny, Louvain Studies 21 (1996) 3-24, qui 18ss.



MANFRED HAUKE 267

Cose simili potremmo affermare anche per il Medioevo®™. Pure in questo perio-
do troviamo delle sette (come i catari e i valdesi) che hanno chiamato le donne al pul-
pito e all’altare. 'opposizione della Chiesa e dei suoi teologi si basava decisamente
sul rinvio alla volonta di Cristo. Duns Scoto disse persino: se non ci fosse un coman-
do del Signore al riguardo, sarebbe ingiusto non ammettere le donne al servizio sacer-
dotale®. Gia nel sec. V troviamo il principio per cui una donna, anche se dotta e san-
ta, non puo essere ammessa all’ordinazione sacerdotale®. «Anche se dotta»: esisteva-
no delle donne, soprattutto religiose, dotate di una cultura teologica impressionante;
nell’ambiente monastico poteva succedere che delle suore “professoresse” formasse-
ro dei futuri sacerdoti e vescovi®.

Largomento sistematico principale per non ammettere le donne al sacerdozio era
fornito dalle parole di Paolo sulla sottomissione della donna all’'uomo come capo. Ma
I’antropologia paolina, da sola, non sarebbe sufficiente per spiegare il comportamento
della Chiesa. Perche nell’ambito secolare si accettavano (almeno come eccezione) an-
che le donne come “capo”, per esempio alla guida di un popolo; nell’ambito ecclesiale
molte badesse governavano addirittura intere “diocesi”, anche se sostenute nell’ambito
sacrale da chierici®. In altre parole: nell’ambito secolare la «sottomissione» della donna
conosceva tante eccezioni; per il sacerdozio invece non si poteva applicare tale eccezio-
ne, perché si riteneva decisivo il mondo sacramentale con il simbolismo dei sessi. Anzi-
tutto Tommaso e (in modo ancora piu forte) Bonaventura® sostenevano 1’argomenta-
zione che lega I’antropologia paolina alla teologia dell’ordine: il fatto che il sacerdote &
rappresentante di Cristo, capo della Chiesa, & paragonabile alla responsabilita del mari-
to come «capo» della donna. Bonaventura afferma: «E permesso certamente alle donne
di governare nell’ambito temporale, ma non il governo spirituale, che & un segno. Per-
ché colui che governa porta I’immagine di Cristo, il capo...»*.

Continua anche 1’argomentazione mariologica. Dopo che alcune badesse spa-
gnole avevano predicato durante la liturgia e confessato le loro suore, una lettera del

* Cfr. HAUKE, Frauenpriestertum (nota 9) 440-464 (ingl. 445-468); 513ss; J. J. MARTIN, «The
Injustice of Not Ordaining Women: A Problem for Medieval Theologians», Theological Studies 48 (1987)
303-316.

¥ Duns Scoto, Ox. IV Sent., d. 25, q. 2: Joannis Duns Scoti Opera 24, Parigi 1894, 369ss.

8 Cfr., formulato in riguardo al compito magisteriale, le Statuta Ecclesiae antiqua, can. 37: «Mulier,
quamuis docta et sancta, uiros in conuentu docere non presumat» (CChr.SL 148,172,99ss). Cfr. GRYSON
(nota 32) 167ss. Il testo, citato come «V° Concilio di Carthagine» (anche se risale probabilmente al presbitero
Gennadio di Marseille, T verso il 500) fa parte delle fonti canoniche: A. Friedberg (ed.), Corpus Iuris cano-
nici 11367; cfr. I. RAMING, Der Ausschiuf$ der Frau vom priesterlichen Amt. Gottgewollte Tradition oder
Diskriminierung?, K6In-Wien 1973, 19ss.

8 HAUKE, Frauenpriestertum (nota 9) 460-462 (ingl. 465s); 516.

% M. von FURSTENBERG, «Ordinaria loci» oder «Monstrum Westfaliaes? Zur kirchlichen
Rechtsstellung der Abtissin von Herford im europdischen Vergleich, Paderborn 1995,

% J, RESETTE, «Le sacerdoce et la femme chez St. Bonaventurey, Anfonianum 51 (1976) 520-527;
S. BUTLER, «The Priest as Sacrament of Christ the Bridegroomy», Worship 66 (1992) 499-517.

4 II Sent., d. 16, a. 2: Opera omnia 11, Quaracchi 1889, p. 403.



268 STATUS QUAESTIONIS

papa Innocenzo III loro indirizzata, diceva: «Anche se la beatissima Vergine Maria si
trova ad un grado piu alto ed € piu eccellente di tutti gli apostoli messi insieme, il Si-
gnore non ha affidato a lei, ma agli apostoli, le chiavi del cielo»®.

4. IL CARATTERE DEFINITIVO DI ORDINATIO SACERDOTALIS

Alla prassi costante della Chiesa, che vedeva nella scelta esclusiva di maschi per
il sacramento dell’ordine la volonta del Signore, si riferiscono il decreto Inter
insigniores ¢ la lettera apostolica Ordinatio sacerdotalis. Ma questi documenti indicano
anche una tappa nuova nello sviluppo del dogma. Il decreto della Congregazione per la
Dottrina della Fede presenta un’argomentazione profonda che non ribadisce soltanto il
fatto impegnativo della Tradizione e dell’esempio di Cristo, ma cerca anche di rispon-
dere alle obiezioni critiche che riducono la pratica della Chiesa ad un fatto di sociologia
sorpassata, e di presentare una riflessione che mette il tema al centro del mistero di Cri-
sto e della Chiesa. La Congregazione aggiunge anche una cosa rara, un commentario al
decreto con ulteriori approfondimenti che, pur non facendo parte del documento uffi-
ciale, sono importanti per cogliere la portata dell’argomento®.

Il documento papale presuppone la coscienziosa presentazione dell’Infer
insigniores, riferendosi ad essa®’. Ma il carattere vincolante di spiegarsi contro il sacerdo-
zio femminile ¢ rafforzato nell’Ordinatio sacerdotalis. L Inter insigniores aveva afferma-
to semplicemente che «la Chiesa, per fedelta all’esempio del suo Signore, non si conside-
ra autorizzata ad ammettere le donne all’ordinazione sacerdotale..»®. L’ Ordinatio
sacerdotalis invece afferma chiaramente che si tratta di una dottrina definitiva.

Questa spiegazione ha provocato una discussione controversa in cui € interve-
nuto anche un responsum della Congregazione per la Dottrina della Fede del
28.10.95: «la dottrina, secondo la quale la Chiesa non ha la facolta di conferire I’ ordi-
nazione sacerdotale alle donne» appartiene «al deposito della fede». Richiede «un as-
senso definitivo, poiché, fondata nella parola di Dio scritta e costantemente conserva-
ta e applicata nella Tradizione della Chiesa fin dall’inizio, ¢ stata proposta infallibil-
mente dal Magistero ordinario e universale»®. Qui vengono messi in rilievo la prete-
sa dell’infallibilita e I’appartenenza al dogma, al contenuto della fede.

% Decretale Nova quaedam (1210): ed. Friedberg 2,887; cfr. FURSTENBERG (nota 62) 308ss.

% Cfr. nota 7.

ST Ordinatio sacerdotalis, nn. 1-3.

8 Inter insigniores, introd. (EV 5/2114).

 Risposta al dubbio... (nota 11). Per il seguente cft., piti ampiamente, HAUKE, Ordinatio sacerdotalis
(nota 6) 279-284; L. SCHEFFCZYK, «Das responsum der Glaubenskongregation zur Ordinationsfrage und
eine theologische Replik», Forum Katholische Theologie 12 (1996) 127-133; N. LUDECKE, «Also doch
ein Dogma? Fragen zum Verbindlichkeitsanspruch der Lehre iiber die Unmoglichkeit der Priesterweihe fiir
Frauen aus kanonistischer Perspektive», Trierer Theologische Zeitschrift 105 (1996) 161-209.



MANFRED HAUKE 269

Visto il testo citato all’inizio, con il quale il papa afferma la sua decisione, si
potrebbe pensare a prima vista (come pure attraverso alcune reazioni successive al-
I'uscita del documento) che si tratti di un insegnamento formalmente ex cathedra. E
notevole che il papa citi Le 22,32 e usi la parola «definitiva»; gli stessi punti appaio-
no anche in un brano centrale della Lumen gentium che descrive una decisione ex
cathedra: dell’infallibilita «fruisce il romano pontefice, capo del collegio dei vescovi,
in virta del suo ufficio, quando proclama con atto definitivo una dottrina riguardante
la fede e la morale, in qualita di pastore e di dottore supremo di tutti i fedeli che con-
ferma i suoi fratelli nella fede (cfr. Le 22,32)»7°.

Bisogna dire che una decisione «definitiva» che riguarda «la costituzione divi-
na della Chiesa», puo essere intesa soltanto come «infallibile»”'. In questo senso si
esprime anche il responsum, appena citato, della Congregazione per la Dottrina della
Fede.

Visto in s€, si potrebbe spiegare il passo conclusivo dell’ Ordinatio sacerdotalis
senza alcuna difficolta quale decisione ex cathedra: ¢’¢ la volonta di professare una
dottrina di fede in modo definitivo per tutti i fedeli. Per una tale decisione il papa non
¢ obbligato a scegliere una forma particolare; una Lettera apostolica ¢ uno dei modi
possibili’.

11 responsum della Congregazione per la Dottrina della Fede, preceduto da un
commentario ufficioso sull’ Ordinatio sacerdotalis apparso nell’«Osservatore Roma-
no» e dalle spiegazioni del cardinal Ratzinger, indicano tuttavia un’altra possibilita: si
tratta di una dottrina del magistero ordinario, non del magistero straordinario. Il papa
mette soltanto in rilievo cio che vale gia nella Chiesa™. Il Vaticano II attribuisce 1’in-
fallibilita non soltanto ad una decisione del magistero straordinario (in un Concilio
oppure come sentenza papale ex cathedra), ma anche ad una dottrina sulla fede del
magistero ordinario, cio¢ all’insegnamento della comunita dei vescovi, uniti al suc-
cessore di Pietro™,

" Lumen gentium 25¢.

" Cfr. LUDECKE (nota 69) 182-185.

2 Cfr. G. THILS, «Un essai de développement théologique: I'infaillibilité du magistére pontifical
“ordinaire”», in: idem, Primauté et infaillibilité du Pontife Romain a Vatican I et autres études d ecclésiologie
(BETL 89), Leuven 1989, 305-315, qui 308.

™ Nota di presentazione, in: L'Osservatore Romano, 30./31.5.94, pp. 1.4; J. RATZINGER, Com-
mento alla Lettera apostolica Ordinatio sacerdotalis, in: L'Osservatore Romano, 8.6.1994, pp. 1.6 (= II
Regno [1994] 13, 387-390); amplificato in: «Grenzen kirchlicher Vollmacht. Das neue Dokument von Papst
Johannes Paul II. zur Frage der Frauenordination», Internationale katholische Zeitschrift « Communio» 23
(1994) 337-345, qui 342ss; Risposta al dubbio... (nota 11).

™ Lumen gentium 25b: «I vescovi singolarmente presi non godono della prerogativa dell’infallibili-
ta; quando invece, anche sparsi nel mondo ma conservando il vincolo di comunione fra loro e col successore
di Pietro, nel loro insegnamento autentico in materia di fede e di morale si trovano concordi su una sentenza
da ritenersi come definitiva, allora essi propongono infallibilmente la dottrina di Cristo».



270 STATUS QUAESTIONIS

Gli oppositori dell’Ordinatio sacerdotalis, appoggiandosi su alcune afferma-
zioni di vescovi che professano dei dubbi sulla definitivitd del documento, sostengo-
no che una dottrina universale definitiva dell’episcopato mondiale sul sacerdozio
femminile non esiste™. Bisogna dire pero che si tratta qui, per cio che riguarda i ve-
scovi, di voci singole e non rappresentative per 1’insieme. Pil tipica & [’accettazione
del Catechismo della Chiesa Cattolica (del 1992) da parte dell’episcopato; li leggia-
mo: «*Riceve validamente la sacra ordinazione esclusivamente il battezzato di sesso
maschile” [CIC, 1024]. Il Signore Gesu ha scelto degli uomini per formare il collegio
dei dodici Apostoli, e gli Apostoli hanno fatto lo stesso quando hanno scelto i colla-
boratori che sarebbero loro succeduti nel ministero. Il collegio dei vescovi, con i qua-
li 1 presbiteri sono uniti nel sacerdozio, rende presente e attualizza fino al ritorno di
Cristo il collegio dei Dodici. La Chiesa si riconosce vincolata da questa scelta fatta
dal Signore stesso. Per questo motivo I’ordinazione delle donne non & possibile»™.

Prima delle spiegazioni della Congregazione per la Dottrina della Fede e del
suo prefetto, si trova una discussione controversa fra gli esperti per ciod che riguarda
la domanda: esistono delle espressioni infallibili del magistero papale ordinario? In-
fatti il papa, capo del collegio episcopale, ha operato come portavoce del magistero
ordinario e universale dei vescovi.

Gustave Thils segue la spiegazione ufficiosa di Mons. Gasser al Vaticano I se-
condo cui il papa ¢ infallibile solo in una decisione ex cathedra”. Ma il «solo»
(solummodo) manca nella decisione conciliare stessa™, e per questo altri teologi
estendevano I'infallibilitd anche al magistero papale ordinario.

Vi € poi la discussione sulla differenza esatta fra magistero ordinario e straordi-
nario. Secondo Mons. Gasser™, seguito da esperti notevoli, la caratteristica di una deci-
sione ex cathedra consiste nell’intenzione di obbligare tutti i fedeli in modo definitivo
riguardo ad una dottrina di fede. In questo caso I’Ordinatio sacerdotalis non pud non
essere una decisione ex cathedra. Secondo 1’altra scuola si possono distinguere delle af-
fermazioni infallibili del papa, che obbligano all’assenso di fede, da affermazioni dello
stesso carattere aventi una «presentazione solenne». Sarebbero ex cathedra solo queste
ultime affermazioni®. Ma che cosa significa «solenne»? Non consiste proprio nella vo-
lonta di voler impegnare assolutamente 1’intera Chiesa nella fede?®!

" Per esempio, GAILLARDETZ (nota 57) 12-20.

" CCC, n. 1577. 11 fatto del consenso dei Vescovi & messo in rilievo da LUDECKE (nota 69) 209ss.

" THILS (nota 72) 306ss.

" Cfr. Denzinger-Hiinermann 3074,

™ Mansi 52,1225 C; cft. K. SCHATZ, Vaticanum I 1869-1870, vol. III: Unfehlbarkeitsdiskussion
und Rezeption, Paderborn 1994, 144,

¥ Per esempio, M. NICOLAU-I. SALAVERRI, Sacrae Theologiae Summa I, Madrid 1955°, n. 648.

*! Cosi la domanda critica di B. BRINKMANN, «Gibt es unfehlbare AuRerungen des Magisterium
Ordinarium des Papstes?», Scholastik 28 (1953) 202-221. Secondo Brinkmann non esistono delle afferma-
zioni infallibili del magistero ordinario del papa. Un’affermazione riguardante la fede con la richiesta di
essere definitive & automaticamente ex cathedra.



MANFRED HAUKE 271

A prima vista, sembra difficile spiegare la definitivita dell’Ordinatio
sacerdotalis senza presupporre una dichiarazione «ex cathedra». Alcuni teologi cri-
ticano che il Magistero porti avanti una «creeping infallibility», cio¢ quasi una in-
fallibilita «furtiva», camminando «sottovoce»®. Questi teologi sembrano presup-
porre che la «vera» infallibilita consiste soltanto in una decisione formale ex
cathedra. Tale concetto tuttavia non € adeguato, perché riduce I’obbligatorieta del
contenuto della fede a definizioni formali che nella vita della Chiesa sono piuttosto
una eccezione, dovuta di solito a qualche necessita apologetica. La via normale non
¢ quella. Basta vedere il fatto che anche delle verita centralissime, come la risurre-
zione corporea di Gest, non sono mai state «definite», ma insegnate come fonda-
mento della fede dal magistero ordinario.

Norbert Liidecke, in un articolo canonistico illuminante, porta delle informa-
zioni poco conosciute sulle discussioni avvenute durante la preparazione del CIC/
1983. Si discuteva come si potesse riconoscere una dottrina definitiva del magistero
ordinario. La posizione quasi unanime degli esperti era che il consenso sincronico dei
vescovi (richiesto nella Lumen Gentium 25b e nel CIC, can. 749 § 2) potesse essere
reso manifesto mediante una dichiarazione autentica del Papa. Sembra ovvio che fu
usato proprio questo mezzo, che presenta una dottrina infallibile, senza coinvolgere
formalmente una dichiarazione «ex cathedra»®.

Tuttavia bisogna ammettere che una definizione formale sarebbe I’espressione
“tecnicamente” piu forte del magistero. Sul modo di spiegarsi del papa afferma inve-
ce un commentario “ufficioso” sul responsum della Congregazione per la Dottrina
della Fede: «...un atto del magistero ordinario pontificio, in se stesso per s¢ non infal-
libile, attesta il carattere infallibile dell’insegnamento di una dottrina gia in possesso
della Chiesa»®. Tale ragionamento ha provocato - si capisce bene - la reazione:
«Quindi c’é ancora la porta aperta per un futuro cambiamento»®. Sembra che

2 Cosi (seguendo un termine di A. NAUD, Le Magistére incertain, Montreal 1987) H. I.
POTTMEYER, Juridiction pléniére et supréme a Vatican I e II et réception, relazione dattiloscritta (in
tedesco), 1995 (o 1996); cfr. idem, «Rede- und Denkverbote wurden nicht erlassen», Rheinischer Merkur,
8.12.1995.

8 Cfr. LUDECKE (nota 69) 204-209.

% Sulla risposta della Congregazione per la Dottrina della Fede circa la dottrina proposta nella
Lettera apostolica Ordinatio sacerdotalis, ofr. L'Osservatore Romano, 19.11.95, p. 2 (= Il Regno [1995] 21,
691ss).

% Tale conclusione accennano per esempio POTTMEYER, Rede- und Denkverbote ... (nota 82)
(non & chiaro se il magistero ordinario rappresenti qui un consenso permanente, universale e definitivo; a
questo si oppone SCHEFFCZYK [nota 69] 129-133); F. A. SULLIVAN, «La strada della tradizione», 7/
Regno (1996) 9, 312ss (ingl.: America, 9.12.95, 5ss) (ci vorrebbe il consenso dei vescovi, teologi e fedeli per
poter parlare di una dottrina infallibile del magistero ordinario - ma le cose non starebbero cosi); G.
GRESHAKE, «Zur Erklirung der Glaubenskongregation iiber die im Apostolischen Schreiben Ordinatio
sacerdotalis vorgelegte Lehre», Pastoralblatt 48 (1996) 56 (non ci sono documenti del magistero ordinario
che rifiutano continuamente il sacerdozio femminile in modo definitivo; per questo I’argomentazione della
Congregazione non pud convincere); GAILLARDETZ (nota 57).



272 STATUS QUAESTIONIS

I'Ordinatio sacerdotalis non abbia per niente diminuito la contestazione dei teologi
che si opponevano prima alla dottrina del magistero. Anzi®.

Una forma di decisione papale che si riferisce ad una dottrina definitiva, senza
professare formalmente una sentenza ex cathedra, si trova a tre riprese anche nell’en-
ciclica Evangelium vitae (del 25.3.1995)%. Qui si evidenzia una discussione fra i teo-
logi simile a quella avvenuta dopo I Ordinatio sacerdotalis®. Walter Kasper, vescovo
di Rottenburg, fa il punto (per I’ Evangelium vitae): «si puo discutere fra gli esperti
sulla qualita formale magisteriale di queste affermazioni. Ma sui contenuti espressi
non ci deve essere nessun dissenso fra cristiani cattolici»®. Per il carattere definitivo
della dottrina non cambia niente se si tratta di una sententia de fide, che proferisce un
contenuto (anche implicito) della Rivelazione - questa sembra la tesi pill probabile -,
oppure “solo” quella di una sententia de fide ecclesiastica, che riguarda una verita in-
teriormente legata alla Rivelazione e formulata dal magistero®.

Diversi teologi cercano di “equilibrare” il peso del magistero con 1’importanza
della teologia scientifica ed il «senso dei fedeli». Wolfgang Beinert, per esempio, af-
ferma che la teologia scientifica &, «accanto alla Sacra Scrittura, la Tradizione della
Chiesa, il Magistero e il senso dei fedeli, un’istanza autonoma di testimonianza della
fede», che contribuisce insieme agli altri fattori alla soluzione dei problemi®'. Ma nel-
la teologia sembra stabilirsi una sententia communis contro la Tradizione®. Riguardo
all’opposizione di membri della Chiesa, viene detto che si tratta qui di un’espressione
del senso della fede. Bisogna chiedersi se non si tratta di una forma teologica di non-
ricezione”,

% Nella collana tedesca «Quaestiones disputataey, per esempio, sta per uscire un volume sul sacer-
dozio femminile in cui quasi tutti gli autori attaccano frontalmente la dottrina papale. Cfr. anche W. GROSS
(ed.), Frauenordination, Miinchen 1996 (riproduce in gran parte articoli gia apparsi nel 1993 sulla rivista
Theologische Quartalschrift); M. ALCALA, Mujer, Iglesia, Sacerdocio, Bilbao 1995, 409-427.

7 Nn=57: 62165

* Vedi F. A. SULLIVAN, «The Doctrinal Weight of Evangelium Vitae», Theological Studies 56
(1995) 560-565; K. J. BECKER, «Competencia del Magisterio y alcance de sus declaraciones, in: R. Lucas
‘Lucas (ed.), Comentario interdisciplinar a la Evangelium Vitae, Madrid 1996, 299-314; S. PINCKAERS,
«L*Evangile de la vie” face & une culture de mort», Nova et Vetera 70 (1995) 5-17, qui 11-13 («Le degré
d’autorité de EV»). Linchiesta condotta fra le Conferenze vescovili ha mostrato, secondo Pinckaers (p. 12),
che la formula «definitive tenendumy» non ¢ stata usata. «Cela ne signifie cependant pas que la doctrine
proposée... soit considérée comme réformable...».

* W. KASPER, «Ein prophetisches Wort in die Zeit. Anmerkungen zur Enzyklika “Evangelium
vitae”», Internationale katholische Zeitschrift « Communio» 24 (1995) 187-192, qui 189.

* Cosi A. ANTON, «Ordinatio sacerdotalis: Algunas reflexiones de “gnoseologia teolégica™,
Gregorianum 75 (1994) 723-742, qui 733-741, scritto tuttavia prima del responsum il quale afferma che la
dottrina & da considerare «appartenente al deposito della fedey» (nota 11).

*''W. BEINERT, «Priestertum der Frau. Der Vorhang zu, die Frage offen?», Stimmen der Zeit 212
(1994) 723-738, qui 725.

2 W. BEINERT, «Dogmatische Uberlegungen zum Thema Priestertum der Frauy, Theologische
Quartalschrifi 173 (1993) 186-204, qui 188 = GROSS (nota 86) 66.

% BEINERT (nota 92) 187.



MANFRED HAUKE 273

Per il sensus fidelium, bisogna pero tener conto della spiegazione del Vaticano
I1: il popolo di Dio accoglie la parola di Dio col senso della fede «sotto la guida del
sacro magistero cui si conforma fedelmente»®*. Il punto di riferimento del «senso del-
la fede» non & I’opinione liberale del mondo occidentale, cui si conformano anche
tanti cattolici, ma la fedelta alla parola di Dio, spiegata dal magistero.

Per cio che riguarda il ruolo “autonomo” della teologia, bisogna “concedere”
che ci possano essere delle tensioni o addirittura dei dissensi fra certe affermazioni
del magistero (che oggi pubblica in quantita notevole) e la teologia scientifica. Il do-
cumento della Congregazione per la Dottrina della Fede sulla vocazione del teologo
(del 1990) vede in tali tensioni, se sostenute in modo coerente, adirittura un «elemen-
to dinamico» e una «stimolazione»™. Ma un tale dissenso non ¢ piu legittimo, se si
tratta di «realta irreformabili», com’¢ il caso dell’«insegnamento del magistero ordi-
nario e universale, se presenta una dottrina di fede come rivelata da Dio», oppure se
presenta definitivamente delle verita sulla fede e sulla morale legate alla Rivelazione.
L *ambito” del dissenso riguarda quindi le dottrine del magistero che vengono pro-
fessate «senza I’intenzione di emettere un atto “definitivo”»”.

5. I’ <ANALOGIA DELLA FEDE»

La dottrina della Chiesa sul sacerdozio femminile chiede un assenso definitivo.
Rimane pero il compito di far capire la logica interna di tale posizione. L'/nter
insigniores parla qui di una chiarificazione tramite 1’«analogia della fede»”. Si tratta
del tentativo di far vedere il significato della dottrina nell’insieme della fede cattolica.

A questo riguardo sarebbe un’aspettativa sbagliata pretendere quasi una prova
matematica, come occorre per il teorema di Pitagora. Gia il commento ufficioso per
I’Inter insigniores presenta ’esempio degli elementi del pane e del vino
nell’eucaristia: I’origine storica, ’uso del Signore stesso, ci obbliga, anche se teorica-
mente sarebbe stata immaginabile una scelta diversa”. Non sarebbe legittimo, per
esempio, celebrare a New York I’eucaristia con coca cola e hamburger. E tuttavia
possibile indicare (dopo I’istituzione dei segni sacramentali) qualche «argomento di
convenienzay», perché sia sensato usare proprio il pane e il vino per I’eucaristia: il
pane come commestibile elementare, il vino come segno per 1’effusione del sangue di

% Lumen gentium, n. 12a; cfr. LUDECKE (nota 69) 202-204.
% Donum veritatis, n. 25.

% Donum veritatis, nn. 23-24.

9 Inter insigniores, n. 5 (EV 5/2132).

% COMMENTO (nota 7).



274 STATUS QUAESTIONIS

Cristo e per la festa, la specifica preparazione veterotestamentaria, ecc.”” Ma una tale
argomentazione puo convincere soltanto se si accetta un atto istituzionale di Cristo
che ci obbliga per sempre. La stessa osservazione vale anche per la scelta di apostoli
maschi da parte di Gesu, testimoniata nel suo valore permanente dalla Chiesa.

Secondo il cardinal Ratzinger, ci sono due fattori che ostacolano la certezza
sulla volonta istituzionale di Cristo. Innanzitutto si interpreta il divenire della Chiesa
primitiva come processo storico non preceduto da nessuna volonta di Cristo per isti-
tuire il sacerdozio; quindi il criterio dell’istituzione puo essere sostituito dal criterio
della «funzionalita». Poi manca la sensibilita per la trasparenza simbolica della
corporeitd umana, presupposta dal pensiero sacramentale; |’orizzonte ermeneutico si
riduce a cio che possono “fare” uomo e donna: anche qui rimane come criterio la
«funzionalita»'®.

La “trasparenza simbolica” del corpo sessuato ¢ indispensabile per una com-
prensione della posizione della Chiesa. Il “simbolo”, in senso proprio, significa una
realta che ne indica un’altra per mezzo di una somiglianza interiore'"'. Il linguaggio
simbolico, in questo senso, ¢ indispensabile per la cultura umana in generale e in par-
ticolare per la religione, nel centro della quale si trova la realta invisibile di Dio. Per il
cristianesimo ¢ decisivo che tale realta invisibile si sia rivelata visibilmente nell’In-
carnazione del Figlio di Dio. C'umanita di Gesu diventa un segno efficace, un “sacra-
mento” del suo essere divino.

Il corpo umano non ¢ una realta “neutrale”, bensi &€ maschile o femminile: «Dio
cre0 ’'uomo a sua immagine;... maschio e femmina li creo» (Gn 1,27). Anche la nuo-
va creazione, che si manifestera nella risurrezione della carne, non distrugge la prima
creazione, ma la trasfigura. Nella Chiesa antica ¢ stata condannata 1’opinione degli
origenisti, secondo i quali tutti gli uomini risorgerebbero in forma di sfera, vista come
forma geometrica ideale'. Cio era dovuto anche all’influsso del mito platonico
dell’androgino per cui il primo uomo sarebbe stato una sfera con qualita femminili e
maschili'®. Contro gli origenisti polemizzarono giustamente Gerolamo'® e Agostino
che sostenne: Dio, che «cred ambedue i sessi, ristabilira anche entrambi»'®. Dopo la
risurrezione le funzioni corporali parteciperanno piu intimamente alla vita dello spiri-

% Nel modo di argomentare (anche se non per tutti i dettagli) & esemplare qui 1’esposizione di
Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, 111, q. 74, art. 1: prima si riferisce all’istituzione dell’eucaristia
con pane e vino da parte del Signore; soltanto dopo indica quattro ragioni per cui questa pratica & «conve-
niente». Per i dati dall’esegesi moderna cfr., per esempio, J. BETZ, Eucharistie. In der Schrifi und Patristik
(HDG IV/4a), Freiburg i. Br. 1979, 7-14.

1% RATZINGER (nota 73) (td.) 337.

" Cfr. HAUKE, Frauenpriestertum (nota 9) 117ss (= ingl. 121ss).

192 Cfr, Denzinger-Hiinermann 407.

! Platone, Symposion, 189d-191e.

1% Ep. 108,23ss: PL 22,901.

1% De civitate Dei 22,17: CChr.SL 48,836. Cfr. Tommaso d’ Aquino, Summa Theologiae, Suppl., q.
83,art. 1,ad 1; q. 81, art. 1.



MANERED HAUKE 275

to, mettendo fine alla procreazione'®. Ma 1’identita sessuale come tale, data come re-
alta essenziale dal Creatore, non viene tolta'%’.

Senz’altro I’Incarnazione ¢ dapprima importante in quanto il Verbo divino ha
assunto una natura umana in cui ha operato in modo vicario la Redenzione sia per gli
uomini sia per le donne. Nel «corpo di Cristo», la Chiesa, la differenza fra uomo e
donna non & piu una realta separatrice'®. D’altra parte, non si puo astrarre dalla
coniatura sessuale del corpo. I’Antico Testamento descrive, a partire dal profeta
Osea, I’alleanza fra Dio e il suo popolo nel simbolo del matrimonio. Uimmagine del-
lo sposo viene attribuita a Dio, quella della sposa al popolo (e non viceversa). Nel
simbolo dello sposo si mostra in modo particolare che 1’iniziativa parte da Dio, men-
tre la sposa rappresenta piuttosto la risposta a tale iniziativa, per la ricettivita e per la
collaborazione. Questa struttura fa anche capire perché I'immagine di Dio nell’ Anti-
co Testamento si rappresenta (prevalentemente) con simboli “maschili” (ben sapendo
che Dio non € né maschio né femmina), mentre 1’'uomo davanti a Dio, nell’immagine
del matrimonio, acquista la parte “femminile”,

In questo modo viene ristrutturato profondamente il simbolismo religioso.
Mentre per il paganesimo cananeo il mondo divino ¢ quasi per meta “maschio” e per
meta “femmina”, perché ci sono déi e dee, la religione veterotestamentaria introduce
una visione nuova: i simboli per Dio (re, Signore, sposo, padre, ecc.) portano una
coniatura piuttosto “maschile” (anche se non mancano dei tratti “materni”), mentre i
simboli per I’'uomo davanti a Dio, inclusi i simboli per la comunita d’Israele, ricevo-
no una certa coniatura “femminile”: «Siony, per esempio, viene descritta come «fi-
glia» e «madre». Gesu stesso riprende la preparazione veterotestamentaria, quando
parla di se stesso come «sposo»'?”. Diverse parabole nei vangeli usano quest’immagi-
ne''’, Tl fatto che Gesu operi il suo miracolo alle nozze di Cana, sembra avere per
I’evangelista uno sfondo che indica il mistero dell’alleanza''!. Il simbolismo sposo-
sposa, chiaramente presente in Giovanni'"?, viene sviluppato nell’ Apocalisse'”. An-
che la teologia paolina presenta questa prospettiva, chiamando Gesu «sposo» della
comunitd che deve essere come sposa una «vergine casta»''®. La lettera agli Efesini
paragona 1’unione fra uomo e donna nel matrimonio con 1’alleanza fra Cristo e la
Chiesa'". A partire da questo mondo simbolico, profondamente radicato nell’antro-

19 Cfr. I Cor 15,35-50; Mc 12,25; par.

197 Cfr, Inter insigniores, n. 5 (EV 5/2138).

18 Cfr. Gal 3,28.

19 Me 2,19; par.

WO M 0203954

" Gy 2,1-11. Cfr. 1. DE LA POTTERIE, Maria nel mistero dell ‘alleanza, Genova 1988, 177-225.
12 Gv 3,28-29,

Me Ap T2 7 141 19.7:0.01:2.9: 20557

e A Corl1 2

WS RA5:21-33:



276 STATUS QUAESTIONIS

pologia, bisogna interpretare la teologia mistica: I’'uomo davanti a Dio viene rappre-
sentato nell’immagine della «sposa» che esprime allo stesso momento ricettivita (che
non ¢ “passivita”) e collaborazione di fronte a Dio.

Tenendo presenti tutti questi aspetti, non si puo dire che I’'Incarnazione di Gesu
come maschio sia una realta senza importanza. La coniatura sessuale ¢ molto piti pro-
fonda dei fattori politici e culturali. La corporeita sponsale di Gesu, rivolto alla Chie-
sa, ha un significato permanente nell’economia sacramentale.

Mettere soltanto in rilievo 1’essere maschile di Gesti, sarebbe d’altronde un ac-
cento unilaterale. Bisogna altrettanto valorizzare il ruolo di Maria, la donna esemplare,
in cui si concretizza personalmente la risposta umana all’iniziativa divina nell’Incarna-
zione. Il papa, nella sua lettera apostolica Mulieris dignitatem del 1988, ha presentato
una “meditazione” sulla dignita della donna con una forte prospettiva mariana. Ispiran-
dosi al pensiero di Hans Urs von Balthasar''é, Giovanni Paolo II distingue un «profilo
mariano» da un «profilo apostolico-petrino» della Chiesa. La dimensione mariana € piu
completa perché corrisponde al sacerdozio comune di tutti i fedeli'’”. E da vedere insie-
me con una particolare «sensibilita» che «corrisponde ad un momento essenziale» del-
’essere donna''®. Nel 1995 il papa aggiunge: «C’¢... nella “femminilita” della donna
credente, e in specie di quella “consacrata”... un simbolismo fortemente invocativo, si
direbbe una pregnante “iconicita”, che si realizza pienamente in Maria e ben esprime
I’essere stesso della Chiesa in quanto comunita consacrata con 1’assolutezza di un cuore
“vergine”, per essere “sposa” del Cristo e “madre” dei credentin'".

Il profilo «apostolico-petrino», invece, significa la gerarchia sacramentale nel-
la Chiesa. Anche qui il papa usa il termine «icona»'?: Cristo «ha affidato soltanto agli
uomini il compito di essere “icona” del suo volto di “pastore” e di “sposo” della
Chiesa attraverso [’esercizio del sacerdozio ministeriale...»"".

Limmagine del pastore & particolarmente vicina a quella del «capo», messa in ri-
lievo dall’fnter insigniores. In qualche modo, ciascun cristiano € rappresentante di Cri-
sto a cui ¢ diventato conforme tramite il battesimo e la cresima. Ma il sacerdote ordina-
to rappresenta Cristo di fronte alla comunita, per esempio quando dice nel suo nome le
parole della consacrazione eucaristica: «Questo ¢ il mio corpo.- Questo ¢ il mio san-

"¢ Che viene anche espressamente citato: Mulieris dignitatem, n. 27, nota 55 (EV 11/1327).

W7 Mulieris dignitatem, n. 27 (EV 11/1327).

"8 Mulieris dignitatem, n. 16 (EV 11/1280).

9 Lettera alle donne, n. 11.

120 Qui il papa sembra ispirarsi al linguaggio della Chiesa orientale. Nella teologia ortodossa, a
volte, si usa proprio questo concetto per rifiutare il sacerdozio femminile: cft., per esempio, Th. HOPKO
(ed.), Women and the Priesthood, Crestwood/NY 1983, 11; Okumenisches Patriarchat, «Die Stellung der
Frau in der Orthodoxen Kirche und die Frage der Ordination der Frauen», Orthodoxes Forum 3 (1989) 93-
102, qui 96ss (nn. 15-18) (testo originale, 1988, in greco e inglese).

121 Lettera alle donne, n. 11, Cfr. gia, per 'immagine dello sposo, Mulieris dignitatem, n. 26 (E¥V 11/
1323-25).



MANFRED HAUKE 277

guey. Questa rappresentazione, che presuppone la facolta ontologica comunicata nel-
I’ordinazione, viene descritta nella teologia sacramentale come «repraesentatio Christi
capitis», «rappresentazione di Gesu Cristo come capo (della Chiesa)».

Qui I’Inter insigniores fa un paragone con i testi biblici che descrivono la re-
sponsabilita dell’uomo riguardo alla donna con I’immagine del «capo». Il decreto ri-
badisce che non si tratta qui di una «superioritd personale nell’ordine dei valori, ma
soltanto» di «una diversita di fatto sul piano delle funzioni e del servizio»'?. C’¢
uguaglianza fra maschio e femmina come figli di Dio in Cristo. Ma 1’essere «capo»
risale per Paolo al piano divino della creazione, difficilmente riducibile ad un’espres-
sione della situazione culturale'®. In ogni caso si indica una relazione fra il sacerdote
che agisce «in persona Christi capitis» e I’essere maschio di Gesu Cristo che svolge
nell’Alleanza fra lui e la Chiesa un ruolo d’iniziativa e di guida, espresso nei simboli
dello sposo e del capo'*.

Il simbolo del «capo», che lega I’antropologia con la teologia dell’ordine, & un
criterio importante per la comprensione del tema. E in un certo senso anche un punto
“debole”, perché la maggioranza degli autori recenti che affronta la tematica sull’an-
tropologia teologica ritiene il rinvio delle lettere paoline all’uomo come «capo» della
donna soltanto come riflesso di una societa patriarcale, sorpassata con la situazione
moderna. Se fosse cosi, bisognerebbe infatti concedere che I’*argomento simbolico™
(il sacerdote come icona di Gesu Cristo pastore, sposo, capo, ecc.) non avrebbe pit
senso, perché presupporrebbe un falso “sovrappit” di guida presso I'uomo.

I1 problema antropologico ¢ stato discusso in modo ampio negli Stati Uniti,
dove I’intero dibattito ¢ anche il piu vivo al mondo. Sono coinvolte tutte le scienze
umane. Sembra crescere la consapevolezza che le indicazioni paoline non apparten-
gano semplicemente ad una zavorra condizionata dal tempo, ma abbiano un senso an-
che in una antropologia moderna'®. Si accenna per esempio alla sociologia, secondo
cui la stabilita di un gruppo sociale (come la famiglia) dipende da una certa struttura
gerarchica di responsabilita nella guida, affidata di solito al padre. Bisogna anche os-
servare che le indicazioni antropologiche si trovano, nelle lettere paoline'*, nel con-
testo della dottrina sulla creazione (I Cor 11) e della dottrina dell’alleanza (£f'5), an-
che se ¢’¢ una coniatura dovuta al tempo concreto. Benedict Ashley indica come

122 Inter insigniores, n. 5 (EV 5/2137).

'3 Cfr. Inter insigniores, n. 4 (EV 5/2127).

124 Cfr. Inter insigniores, n. 5 (EV 5/2137-39).

125 Cfr. S. B. CLARK (ed.), Man and Woman in Christ. An Examination of the Roles of Men and
Women in Light of Scripture and the Social Sciences, Ann Arbor 1980; S. F. MILETIC, One Flesh: Eph
5,22-24, 5,31. Marriage and the New Creation (Analecta Biblica 115), Roma 1988, 105-116; S. M.
BALACCHINO, The Household Order Texts... Present state of the Question and Assessment, John Paul 11
Institute for Studies in Marriage and Family, Washington 1992; W. E. MAY, «Marriage and the
Complementarity of Male and Femalex, Anthropotes 8 (1992) 41-60, qui 58-60; G. GRISEZ, The Way of the
Lord Jesus 11, Quincy/Illinois 1993, 614-617; 626-633.

126 Cfr, C. BAVESI, Personalita e sottomissione della donna nei testi paolini, Pamplona 1991,



278 STATUS QUAESTIONIS

esempio / Cor 11, il precetto per le donne di portare un velo nel culto: si tratta di
un’espressione, condizionata dal tempo, di un principio permanente, cioe¢ la responsa-
bilita del marito come «capo» della famiglia'?’,

Non ¢ questo il luogo per discutere fino in fondo, con tutte le differenziazioni
necessarie, il problema antropologico relativo alla “gerarchia” nella famiglia. Siano
aggiunti soltanto alcuni accenni per inserire il tema nel giusto contesto. Nella
Mulieris dignitatem il papa ribadisce che Ef 5 non conosce solo la sottomissione del-
la donna, ma anche una sottomissione reciproca dei coniugi (Ef 5,21)"7.
Lesemplarita di Cristo come «capo» non significa la volonta di dominare, ma la
prontezza al servizio. «Essere capo significa [per |'uomo] da parte di Cristo donare se
stesso per la donna»'®, Poi, sistematicamente, il momento “gerarchico” ¢ soltanto un
aspetto fra altri in un complesso pit ampio, riassunto dal Catechismo della Chiesa
Cattolica: vomo e donna «sono ad un tempo uguali in quanto persone... e comple-
mentari in quanto maschio e femmina»'’. La complementarieta fra uomo e donna
non indica alcuna superiorita di una parte ed un’inferiorita dell’altra, ma uno scambio
vicendevole sulla base di una stessa dignita.

La riflessione antropologica, implicitamente presupposta nella prassi ecclesia-
le'?!, richiede anche un approfondimento filosofico. Esistono gia dei tentativi interes-
santi, anzitutto da parte dello strato fenomenologico della filosofia, che descrivono
diverse tipologie della «mascolinitay e della «femminilita»'*?, anche se bisogna tener
presente che tali descrizioni indicano piuttosto “tendenze” dell’essere e del comporta-
mento, le quali non possono essere identificate con 1’individuo concreto. Con 1’aiuto
dell’antropologia filosofica, si stabilisce un legame con la filosofia delle religioni e
con I’analisi dei simboli “sessuati” nella teologia trinitaria, nella cristologia, nella
mariologia e nell’ecclesiologia. E una richiesta vastissima che ¢ soltanto agli inizi. La
decisione papale, vista cosi, ¢ un «punto fermo» che vuol chiudere la discussione
controversa sul tema, ma che dovrebbe essere anche un punto di partenza per un ulte-
riore approfondimento'*,

Nella vita della Chiesa, la comprensione del tema presuppone una piu viva
consapevolezza del fatto che la grandezza dei cristiani non si identifica con 1’apparte-

127 B. M. ASHLEY, «Gender and the Priesthood of Christ: A Theological Reflection», The Thomist
57 (1993) 343-379, qui 361, nota 37.

' Mulieris dignitatem, n. 24 (EV 11/1315-17).

' J. RATZINGER, «Die Frau, Hiiterin des Menschen. Versuch einer Hinfithrung zum Apostolischen
Schreiben Mulieris dignitatemy, in: Die Zeit der Frau. Apostolisches Schreiben Mulieris dignitatem Papst
Johannes Pauls II, Freiburg i. Br. 1988, 109-120, qui 116.

BUCEE, 1372

13 Cft. il rinvio nell’ Ordinatio sacerdotalis, n. 2 (cit. da Paolo VI).

132 1] contributo piti convincente sembra ancora quello di Ph. LERSCH, Vom Wesen der Geschlechter,
Miinchen-Basel 1968

133 Era questo il primo compito della mia tesi di dottorato (nota 9): favorire tale approfondimento.



MANFRED HAUKE 279

nenza al clero (o con la possibilita di far parte del clero), ma risale al sacerdozio co-
mune, contenente in sé una dimensione mariana. Bisogna chiarire che le persone piu
grandi nella Chiesa non sono i ministri ordinati, ma i santi'**.

Nella discussione attuale, il tema del sacerdozio femminile & un punto focale in
cui sono riuniti tanti elementi nevralgici: il ruolo dell’Incarnazione, la giusta antropo-
logia, la trasparenza simbolica del corpo umano, I’immagine di Dio, di Cristo e della
Chiesa, il valore dell’istituzione dei sacramenti...

Ma non ¢ soltanto un messaggio rivolto all’interno della Chiesa. Nella societa
moderna, affermano 1 vescovi tedeschi nel loro commento all’ Ordinatio sacerdotalis,
si € perso in gran misura il senso per la differenza sessuale'*, Contro tale perdita la
Chiesa mette un contrappeso nella sua prassi. Bisogna d’altronde riconoscere che nel
mondo moderno esistono anche dei punti di convergenza che rivalorizzano la
complementarieta dei sessi e si aprono al simbolismo della creazione. «In un tempo
che riscopre il simbolismo... dell’intera creazione», sottolinea Barbara von
Hallensleben, «a me piace che la Chiesa cattolica mantenga il simbolismo della diffe-
renza sessuale fino al suo ordine dei ministeri»'*.

6. E 1L D1ACONATO?

Un punto legato al sacerdozio femminile, che per il momento richiede molta
attenzione, ¢ la discussione sul diaconato della donna. Manca qui lo spazio per svi-
luppare questo tema'?’. Basti un solo accenno: introdurre un diaconato sacramentale,
non sembra rispettare la profonda differenza fra diaconi e diaconesse. I compiti delle
diaconesse e la loro immagine nella Chiesa antica si distinguono essenzialmente da
cio che sappiamo dei diaconi; si guardino, per esempio, le preghiere di consacrazio-
ne, abbastanza diverse da quelle dei diaconi. Nella Chiesa greca i diaconi facevano
parte della «ierosine», della gerarchia sacerdotale, le diaconesse invece no.

134 Cfr. Inter insigniores, n. 6 (EV 5/2146): «I pit grandi nel regno dei cieli non sono i ministri, ma
1 santi».

135 «Erklirung der Deutschen Bischofskonferenz zum Apostolischen Schreiben Ordinatio
sacerdotalisy: aggiunto a: Verlautbarungen des Apost. Stuhls 117, p. 4.

13 B HALLENSLEBEN, «Unerwartete kirchliche Perspektiven fiir Frauen», Theologie und Glaube
84 (1994) 355-360, qui 356ss.

37 Cfr. A.-G. MARTIMORT, Les diaconesses. Essai historique (Bibliotheca «Ephemerides
liturgicaey, Subsidia 24), Roma 1982; M. HAUKE, «Uberlegungen zum Weihediakonat der Frau», Theologie
und Glaube 77 (1987) 108-127 = (ingl.) «Observations on the Ordination of Women to the Diaconate», in:
H. Moll (ed.), The Church and Women, San Francisco 1988, 117-139; idem, «Diakonat der Frau?», Forum
Katholische Theologie 12 (1996) 36-45,



280 STATUS QUAESTIONIS

Poi bisogna notare che, secondo la dottrina del Vaticano II, il diaconato fa par-
te del sacramento dell’ordine, che trova nell’episcopato la sua pienezza; il diaconato
sacramentale non puo uscire da questo contesto. Introdurre dei “diaconi femminili”,
sacramentalmente ordinati, avrebbe lo stesso effetto provocato qualche tempo fa nel-
la Comunione anglicana e nella Chiesa vecchia-cattolica di Germania: sono state
I’avanguardia del sacerdozio femminile. Introdurre invece un diaconato “non sacra-
mentale”, analogo al ministero delle diaconesse nella Chiesa antica, condurrebbe non
solo ad un anacronismo, ma anche ad una situazione sentita come discriminante: la
diaconessa come “diacono imperfetto”.

7. PROSPETTIVA SUL FUTURO

Per rinnovare il servizio della donna nella Chiesa, sarebbe meglio non concen-
trarsi sul tema clericale, ma rivolgersi ad altri campi: la vita consacrata, la collabora-
zione dei laici nella vita pastorale e il sostegno per la vita familiare. Fissarsi sul mini-
stero sacerdotale sarebbe segno d’immaturita e di un implicito clericalismo che non
ha ancora digerito il Vaticano Il con la sua teologia del laicato.

Una volta incontrai una signora responsabile di uno dei nuovi movimenti ec-
clesiali. Quando chiesi: «Ma che cosa ¢ tipico per il vostro movimento?», ricevetti
come risposta: «Questo ¢ difficile dirlo. Perché non siamo un minestrone, siamo un
ment». Mi sembra questa risposta un’ottima descrizione, con un pizzico di umori-
smo, dell’immagine della Chiesa come corpo di Cristo, ribadita dal concilio: «Anche
se per volonta divina alcuni sono costituiti dottori, dispensatori dei misteri e pastori a
vantaggio degli altri, fra tutti vige pero vera uguaglianza quanto alla dignita e al-
’azione nell’edificare il corpo di Cristo, che & comune a tutti quanti i fedeli... Cosi,
nella varieta, tutti testimoniano la meravigliosa unita del corpo di Cristo. La diversita
della grazia, dei ministeri e delle operazioni serve a raccogliere in unita i figli di Dio,
perché “& I’unico e medesimo Spirito che opera tutte queste cose” (1 Cor 12,11)»"%.

B8 Lumen gentium, n. 32c.



MANFRED HAUKE 281

Riassunto. La discussione sul sacerdozio femminile ha ricevuto dal magistero
papale una risposta definitiva con la Lettera apostolica Ordinatio sacerdotalis. Larti-
colo abbozza lo «status quaestionis», guardando la testimonianza della Scrittura, la
Tradizione, il peso dogmatico dell’Ordinatio sacerdotalis e 1’analogia della fede.

Résumé. La discussion sur le sacerdoce des femmes a regu du magistére
papale une réponse définitive avec la Lettre apostolique Ordinatio sacerdotalis.
Larticle ébauche le «status quaestionis» concercant ’Ecriture, la Tradition,
I'importance dogmatique de I’ Ordinatio sacerdotalis e de 1’analogie de la foi.

Summary. The discussion about the priesthood of women has received a
definite answer with the Apostolical Letter Ordinatio sacerdotalis. The article
outlines the state of the scientific work regarding Scripture, Tradition, the
dogmatical weight of Ordinatio sacerdotalis and the analogy of faith.

Inhaltsangabe. Die Diskussion um das Priestertum der Frau hat vom
papstlichen Lehramt durch das Apostolische Schreiben Ordinatio sacerdotalis
eine definitive Antwort bekommen. Der vorliegende Artikel skizziert den Stand
der wissenschaftlichen Bemiihungen beziiglich des Zeugnisses der Heiligen
Schrift, der Tradition, des dogmatischen Gewichtes von Ordinatio sacerdotalis
und der Analogie des Glaubens.




DIREZIONE SCIENTIFICA: G, BEDOUELLE, G, CHANTRAINE, E. CORECCO),
L. GEROSA, R. SCHENK, CH. SCHONBORN, A. SCOLA, A. SICARI

LA VITA SPIRITUALE
DEL CRISTIANO

SECONDO SAN PAOLO
E SAN TOMMASO D’AQUINO

SERVAIS PINCKAERS

Jaca Book

VOLUME 17/11



RTLu | (1996) 2, 283-291 283

Una spiritualita comunitaria

Chiara Lubich
Movimento dei Focolari, Rocca di Papa, Italia

Cio che mi accingo a scrivere riguarda una nuova spiritualitd, sorta cin-
quant’anni fa, una spiritualita tipicamente comunitaria o collettiva. Essa anima una
delle realta vive della Chiesa di oggi e cioe¢ il Movimento dei Focolari che conta circa
quattro milioni di aderenti ed & presente in duecento nazioni del mondo. E una spiri-
tualita di grande attualita, manifestazione di un segno dei nostri tempi: 1’unita.

Come si sa, infatti, nonostante tutte le tensioni del mondo contemporaneo -
quelle fra sud e nord, 1 conflitti in tante parti del mondo, I’esplosione di fenomeni di
terrorismo ed altri mali del tempo presente -, il nostro pianeta sembra tendere all uni-
ta. Lo dice lo Spirito Santo nel mondo cristiano, dove ¢ esplosa la volonta della unifi-
cazione delle Chiese dopo secoli di indifferentismo o di lotta; lo dice Giovanni Paolo
I1, che, col suo abbraccio universale di tutti i popoli, impersona questo concetto; lo ha
detto il Concilio, la sua apertura al dialogo con le altre religioni e con tutti gli uomini
di buona volonta; lo dicono - in altro campo - persino ideologie, ora superate, che pur
miravano a risolvere i problemi del mondo in modo globale. Lo dicono enti ed orga-
nizzazioni internazionali. Favoriscono poi I'unita i moderni mezzi di comunicazione
che fanno piccolo il mondo e lo portano tutto in ogni famiglia e comunita. Si, il mon-
do tende all’unita. Ed ¢ in questo contesto che occorre vedere anche la spiritualita del
Movimento dei Focolari, detta spiritualita dell’unita.

Ma quali “i principi operanti”, “le idee-forza™, “le linee di svolgimento™ - come
direbbe Paolo VI - di questa spiritualita? E difficile spiegarlo in poche parole, perché
una spiritualita nella Chiesa € una vita, € vita, ¢ cristianesimo, ¢ Vangelo, anche se il



284 V1A DELLA CHIESA NEL MONDO

tutto visto da una angolazione. Tuttavia tento di accennare ad almeno alcune delle sue
idee-forza.

La convinzione che la nostra spiritualita fosse Vangelo ¢ stata sempre cosi for-
te in noi che all’inizio del Movimento a nessuno ¢ balenata I’idea di parlare alla Chie-
sa di quanto stava avvenendo. Non se ne vedeva la necessita. Forse che per voler es-
sere veri cristiani, occorreva avvertire il Vescovo? Ma ¢ stata proprio la “traduzione
in vita” del Vangelo a scatenare a Trento, citta natale del Movimento, dopo pochi
mesi, una piccola rivoluzione. La rivoluzione evangelica appunto, per la mentalita e il
modo di vivere di Cristo che andava sostituendo il nostro, con lo scandalo del mondo
per questa nuova vita, col radunarsi di persone isolate e disperse in una comunita di
notevole entita, con la comunione di beni spirituali e materiali: in pratica col fare di
un gruppo numeroso di cristiani una porzione di Chiesa viva, giacché - come dice
Tertulliano - «la Chiesa ¢ pure li dove tre, anche se laici, sono uniti nel nome di Cri-
sto»'. E questa nuova realta ormai non poteva rimaner nascosta a nessuno, nemmeno
al Vescovo che vi vide il “dito di Dio”.

Ma ¢ stato proprio mentre si credeva di vivere semplicemente il Vangelo, il
Vangelo di tutti, il Vangelo di sempre, che inavvertitamente Dio andava sottolineando
nel nostro cuore alcune Parole che dovevano diventare 1 principi operanti della nuova
esperienza religiosa.

La prima idea-forza su cui Dio ha costruito questa spiritualita ¢ stata: «Dio &
Amore» (I Gv 4,8). Quale mutamento porta nelle persone questa verita, compresa in
maniera completamente nuova, al contatto col carisma del Movimento! La vita cri-
stiana condotta prima, pur con una pratica coerente, appare adombrata d’orfanezza.
Ma ora, ecco la scoperta: Dio ¢ Amore, Dio ¢ Padre! Il nostro cuore, vissuto nell’esi-
lio della notte della vita, s’apre e sale e s’unisce con Colui che lo ama, che pensa a
tutto, che conta persino i capelli del capo. Le circostanze gioiose e dolorose acquista-
no un nuovissimo significato: tutto & previsto e voluto dall’amore di Dio. Nulla pit
pud farci paura. E una fede questa esaltante, che fortifica, che fa esultare. E una fede
che fa piangere chi la prova le prime volte. E un dono di Dio che ci fa gridare: «Noi
abbiamo... creduto all’amore...» (I Gv 4,16).

Ed ¢ stata questa fede nell’amore che Dio aveva per noi che ci ha spinto a se-
guire quelle Parole del Vangelo che ci dicevano come rispondere con I’amore a que-
sto amore. E stato qui che si & inchiodata nella nostra mente la frase: «Non chiunque
mi dice: Signore, Signore entrera nel Regno dei Cieli, ma colui che fa la volonta del
Padre mio...» (Mt 7,21). Dunque fare la volonta di Dio. Questo ¢ amare Dio. Fare la
volonta di Dio, che non significa solo “rassegnazione”, come spesso s’intende, ma la
piu grande avventura divina che puo toccare ad una persona: quella di seguire non la
propria meschina volonta, non i propri limitati progetti, ma Dio e realizzare il disegno

" TERTULLIANO, De exort. cast., 7, PL 2, 971.



CHiARA LuBicH 285

che Egli ha per ogni suo figlio, disegno divino, impensabile, ricchissimo. La volonta
di Dio ¢ una perla preziosa; ¢ stata per noi la scoperta d’una via di santita fatta per
tutti. La volonta di Dio infatti, giacché la possono vivere tutti, in qualsiasi luogo, si-
tuazione o vocazione si trovino, € la carta d’accesso delle folle alla santita.

Se un primo “principio operante”, dunque, della nostra spiritualita & «Dio
Amore», una seconda idea-forza é: la volonta di Dio. Basterebbe far quella per esse-
re perfetti cristiani.

Ma ecco che ci sentiamo spinti a scegliere nella vita una particolarissima vo-
lonta di Dio, il comandamento che Gesu dice «mio» e «nuovo»: «Questo € il mio co-
mandamento: che vi amiate gli uni gli altri, come io vi ho amati. Nessuno ha un
amore piu grande di questo: dare la vita per i propri amici» (Gv 15,12-13). Questo
comando, sigillato da un reciproco patto dalle persone del Movimento, ¢ la tessitura
spirituale di esso. E la sua pratica sine glossa produce effetti straordinari. Perché do-
v'¢ la carita e I’amore li ¢ Dio.

Chi comincia a viverlo con radicalita, avverte un cambiamento qualitativo
nella propria vita interiore. Essa viene arricchita di forza nuova, di ardore, di corag-
gio... Non ¢ esagerato dire che |’attuazione di questo comandamento produce una re-
ale conversione. Ed ha un effetto anche sul mondo che ci circonda: testimonia Cri-
sto. «Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli, se avrete amore gli uni per gli
altri», dice infatti Gesu (Gv 13,35). Lamore reciproco fra cristiani & un piccolo ri-
flesso della vita trinitaria vissuto fra gli uomini.

Il comandamento nuovo prepara inoltre all’attuazione di un’altra idea-forza:
la Parola «dove sono due o tre riuniti nel mio nome, io sono in mezzo a loro» (Mt
18,20). E questa per il Movimento la norma d’ogni norma, la premessa d’ogni altra
regola: assicurare la presenza spirituale di Cristo tra i fratelli e dare cosi senso e vita
alla fraternita soprannaturale, che Gesu ha portato sulla terra per tutta I’'umanita.
«Gesu in mezzo a noi» si rende presente pienamente se siamo uniti nel suo nome e
cioe in Lui, nella sua volonta, nella carita reciproca che crea ’unita. E dove & 1'unita
il mondo crede. «Che tutti siano una sola cosa affinché il mondo creda» (cfr. Gv
17,21) conferma il Vangelo. E Cristo che lo converte, Cristo fra i suoi, uniti nel Suo
nome.

Un altro “principio operante” della nostra spiritualita, essendo essa cristianesi-
mo, non poteva non essere la croce. Per una singolare circostanza, Dio ha fissato
I’attenzione nostra su un particolare di questo mistero: sull’abbandono di Gesu, su
Gesu che «verso le tre grido a gran voce:... “Dio mio, Dio mio, perché mi hai abban-
donato?”...» (Mt 27,46). E il culmine dei suoi dolori - come affermano mistici e teo-
logi -, & la sua passione interiore. E il dramma di un Dio che grida: «Dio mio perché
mi hai abbandonato?». Infinito mistero, dolore abissale che Gesu ha provato come
uomo, e che da la misura del suo amore per gli uomini, poiché ha voluto prendere su
di sé la separazione che li teneva lontani dal Padre loro, e la separazione che vigeva
fra loro, colmandole.

Il Movimento porta con sé una ricchissima esperienza, che dimostra come



286 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

qualsiasi dolore dell’uomo sia riassunto in questo particolare dolore di Gesii. Non &
simile a Lui I’angosciato, il solo, I’arido, il deluso, il fallito, il debole...? Non & imma-
gine di Lui ogni divisione dolorosa fra fratelli, fra Chiese, fra brani d’umanita? Non &
figura di Gesu che perde, per cosi dire, il senso di Dio, che s’¢ fatto «peccato» per noi
(cfr. 2 Cor 5,21), il mondo “ateizzante”, laicista, decaduto in molte aberrazioni?
Amando I’ Abbandonato il cristiano trova il motivo e la forza per non sfuggire queste
divisioni, questi mali, ma per accettarli per Lui e portarvi il proprio personale rime-
dio. Ecco allora Gesu Abbandonato, chiave dell’unita.

L alfabeto italiano ha sole 21 lettere, ma chi non le conosce e non apprende alcu-
ne regole grammaticali, rimane analfabeta per tutta la vita. Il Vangelo & un libro piccolo,
ma coloro che non vivono le parole in esso contenute, rimangono cristiani - per cosi
dire - sottosviluppati. Essi danno un’immagine della Chiesa che non testimonia Cristo
suo fondatore. Lo Spirito Santo ha suggerito al Movimento, sin dall’inizio, una radicale
rievangelizzazione del proprio modo di pensare, di amare, di volere, di vivere. La Paro-
la € una presenza di Dio. Il comunicarsi con essa rende liberi, purifica, converte, porta
conforto, gioia, dona sapienza, produce opere, discopre vocazioni, anche se puo suscita-
re I’odio del mondo. La Parola genera Cristo nelle proprie anime e in quelle altrui.

A tutti 1 membri del Movimento viene presentata ogni mese una frase compiu-
ta del Vangelo con un piccolo commento, da mettere in pratica. La chiamiamo: Paro-
la di vita. Ecco un altro cardine della nostra spiritualita.

Poi ancora: I’Eucaristia. «Leffetto proprio dell’Eucaristia & la trasformazione
dell’'uomo in Dio»?, dice Tommaso d’Aquino, cio¢ la sua divinizzazione, perché per
la Comunione - come dice il Vaticano II® - il cristiano si muta nel Cristo che riceve.
La totalitd dei membri del Movimento sin dall’inizio, ha sentito spontaneamente di
doversi comunicare ogni giorno con Gesu Eucaristia. E questa ¢ una delle principali
cause della forte realta d’unita che s’¢ creata nell’Opera stessa. Gesu, prima di chie-
dere al Padre che «tutti siano una cosa sola come tu, Padre, sei in me e io in te... » (Gv
17,21) aveva istituito il sacramento che rendeva cio possibile.

Altro dolcissimo “principio operante”: Maria, madre del Movimento. E questo
dice tutto. Dio ce I’ha data e I’abbiamo sempre sentita cosi. Come un bimbo istintiva-
mente non sa dire per prima parola che “mamma”, cosi il Movimento sin dal suo na-
scere, per lo Spirito Santo - pensiamo - non & stato capace di dar altro nome che quel-
lo di Maria a se stesso: «Opera di Maria» (il Movimento & stato approvato dalla Chie-
sa anche con questo nome), € ai suoi incontri pit vari: «Mariapoli»... Maria &€ model-
lo d’ogni membro del Movimento, perché, come Lei ha avuto la funzione primordia-
le d’esser madre del Cristo fisico, il Movimento - I’abbiamo visto - ha come funzio-
ne, che deve precedere tutte le altre, quella di mettere al mondo - come diceva un Ve-
scovo - spiritualmente Cristo fra gli uomini.

2 TOMMASO D’AQUINO, Sent., 1V, dist. 12, q. 2, art. 1.
3 Cfr. Lumen Gentium, n. 26.



CHIARA LuBicH 287

Ecco, dunque, alcuni principi della spiritualita dell’unita. Ma che cos’ha di ca-
ratteristico questa spiritualita? Essa - come é stato detto - € comunitaria, collettiva.

Si sa come, in questi duemila anni dalla venuta di Gesu, la Chiesa abbia visto
fiorire nel suo seno, I’'una dopo I’altra, e a volte contemporaneamente, le piu belle, le
piu ricche spiritualita, sicché la Sposa di Cristo si ¢ vista adorna delle perle pin pre-
ziose, dei brillanti piu rari che hanno formato e formeranno ancora tanti santi. In tutto
questo splendore una nota & sempre stata costante: & soprattutto 1’individuo, la perso-
na singola che va a Dio. E questa una conseguenza ancora di quel lontano periodo
della storia in cui i cristiani, scemato il primitivo fervore che aveva visto stringersi la
comunita di Gerusalemme in un cuor solo ed un’anima sola, e, passate le persecuzio-
ni, pensarono di salvare la propria fede ritirandosi nel deserto per attuare soprattutto il
primo comandamento, amare Dio. E ’epoca dell’anacoresi. Se questo salvo tanti
principi cristiani e fece dei santi, non si sottolineo allora il valore del fratello nella
vita spirituale e si vide nell’'uomo anche un ostacolo per andar a Dio. Apa Arsenio di-
ceva: «Fuggi gli uomini, e sarai salvo»*. E ancora molti secoli dopo, nel famoso libro
dell’fmitazione di Cristo, € stato scritto: «Disse un saggio: “Ogni volta che andai fra
gli vomini, me ne tornai meno uomo™».’

Spiritualita individuali dunque, anche se il mistero del Corpo mistico di Cristo
non permette mai che siano esclusivamente tali, in quanto cio che avviene in una per-
sona ha sempre riflesso sulle altre. Ed anche perché questi cristiani offrivano ed of-
frono a Dio preghiere e penitenze in favore dei fratelli.

Ma oggi i tempi sono cambiati. In quest’epoca lo Spirito Santo chiama con for-
za gli uomini a camminare accanto ad altri uomini, anzi ad essere, con tutti quanti lo
vogliono, un cuore ed un’anima sola. E lo Spirito Santo ha spinto il nostro Movimen-
to, vent’anni prima del Concilio, a fare questa solenne sterzata verso gli uomini. Se-
condo la nostra spiritualita si va a Dio proprio passando per il fratello. “lo-il fratello-
Dio”, si dice. Si va a Dio insieme con |’'uomo, insieme con i fratelli, anzi si va a Dio
attraverso 1’uomo.

Da studi di nostri esperti - almeno in una prima visione generale - risulta che
una spiritualita collettiva, come questa dell’unita, appare per la prima volta nella
Chiesa. Ci sono state, si, nel passato esperienze che si avvicinano ad essa, soprattutto
sorte da chi metteva I’amore a base della vita spirituale. E da ricordare, ad esempio,
san Basilio, per il quale il primo comandamento riguardante 1’amore di Dio ed il se-
condo riguardante I’amore del prossimo erano posti a base della vita della sua comu-
nita. E soprattutto sant’ Agostino, per il quale I’amore reciproco e 1’unita avevano il
supremo valore.

Ma padre Jesus Castellano (professore di Teologia Spirituale presso il
Teresianum di Roma, e consultore della Congregazione per la Dottrina della Fede,

4 Vita e Detti dei Padri del deserto, a cura di L. Mortari, Roma, 1975, p. 97.
3 Imitazione di Cristo, 1, XX, 1-6.



288 V1A DELLA CHIESA NEL MONDO

che conosce profondamente la nostra spiritualita), ad esempio, dice che «nella storia
della spiritualita cristiana si afferma: “Cristo ¢ in me, vive in me” ed & la prospettiva
della spiritualita individuale, della vita in Cristo; o si afferma: “Cristo ¢ presente nei
fratelli” e si sviluppa la prospettiva della carita, delle opere di cariti, ma manca in ge-
nere scoprire che se Cristo € in me e nell’altro, allora Cristo in me ama Cristo che ¢ in
te e viceversa... e vi ¢ il donare ed il ricevere». «Esiste - afferma ancora Castellano -
anche una spiritualita comunitaria, ecclesiale, a Corpo mistico... Si parla in genere di
questa spiritualita come di una corrente del nostro secolo, secolo della riscoperta del-
la Chiesa. Ma quel “di piti” che [il Movimento] ci da con la spiritualita collettiva ¢ la
visione e la prassi di una comunione, di una vita ecclesiale, “a Corpo mistico”, nella
quale vi ¢ e la reciprocita del dono personale e la dimensione del diventare “uno”.
Anche quando esistono intuizioni o affermazioni negli autori di oggi su questa di-
mensione della teologia e della spiritualita, manca in loro il modo concreto di propor-
re questo come stile di vita, e di incarnarlo in una esperienza; dalle cose piu semplici
come “tenere Gesl in mezzo a noi”, che ¢ il massimo e il minimo, alle dimensioni pit
impegnative come |’economia di comunione, |’inculturazione»®.

Nello stesso tempo una spiritualita collettiva ¢ stata prevista per i nostri tempi
da teologi contemporanei ed ¢ richiamata dal Concilio Vaticano II. Karl Rahner, par-
lando della spiritualita della Chiesa del futuro, la pensa nella «comunione fraterna in
cui sia possibile fare la stessa basilare esperienza dello Spirito». Egli afferma: «Noi
anziani siamo stati spiritualmente degli individualisti, data la nostra provenienza e la
nostra formazione... Se ¢’¢ un’esperienza dello Spirito fatta in comune, comunemen-
te ritenuta tale..., essa € chiaramente 1’esperienza della prima Pentecoste nella Chiesa,
un evento - si deve presumere - che non consistette certo nel casuale raduno di una
somma di mistici individualistici, ma nell’esperienza dello Spirito fatta dalla comuni-
ta... lo penso che in una spiritualita del futuro 1’elemento della comunione spirituale
fraterna, di una spiritualita vissuta insieme, possa giocare un ruolo pill determinante,
e che lentamente ma decisamente si debba proseguire lungo questa strada»’. Il Cardi-
nale Montini nel 1957 aveva detto che in questi tempi ormai ’episodio deve farsi co-
stume e che il santo straordinario, pur essendo venerato, cede il posto in certo qual
modo alla santita di popolo, al popolo di Dio che si santifica.® E un’era, dunque, la
nostra in cui il collettivismo cristiano viene in piena luce, in cui si cerca, oltre il regno
di Dio nelle singole persone, il Regno di Dio in mezzo alle persone.

© J. CASTELLANO, Lettera a Chiara a proposito della spiritualita collettiva (dell 'unita) dell Ope-
ra di Maria, 21 giugno 1992,

" K. RAHNER, Elementi di spiritualita nella Chiesa del futuro, in: Problemi e prospettive di spiri-
tualita, a cura di T. Goffi-B. Secondin, Brescia, 1983, pp. 440-441.

 Cfr. G.B. card. MONTINI, Discorsi sulla Madonna e sui Santi (1955-1962), Milano, 1965, pp.
499-500.



CHIARA LusicH 289

Le spiritualita individuali inoltre manifestano in genere delle precise esigenze
specie in coloro che vi sono pit impegnati: la solitudine e la fuga dalle creature per
raggiungere la mistica unione con la Trinita dentro di sé. Per custodire la solitudine si
esige il silenzio. Per tenersi separati dagli uomini si usano il velo e la clausura, oltre
un particolare abito. Per imitare la passione di Cristo si fanno le pill svariate peniten-
ze, a volte durissime, digiuni e veglie.

Nella via collettiva si conosce pure la solitudine e il silenzio, per attuare, ad
esempio, 'invito di Gesu a chiudersi nella propria stanza a pregare, e si fuggono gli
altri se portano al peccato, ma in genere si accolgono i fratelli, si ama Cristo nel fra-
tello, in ogni fratello, Cristo che puo essere vivo in lui o puo rinascere anche per
I’aiuto che noi gli offriamo. Ci si vuole unire con i fratelli nel nome di Gesu, onde
aver garantita la sua presenza in mezzo a noi.

Nelle spiritualita individuali si ¢ quindi come in un magnifico giardino (la
Chiesa) e si osserva e si ammira soprattutto un fiore: la presenza di Dio dentro di sé.
In una spiritualita collettiva si amano e si ammirano tutti i fiori del giardino, ogni pre-
senza di Cristo nelle persone. E la si ama come la propria. E giacche anche la via co-
munitaria non ¢ e non puo esser solamente tale, ma anche pienamente personale, &
esperienza generale che quando ci si trova da soli, dopo aver amato 1 fratelli, si avver-
te nell’anima I"unione con Dio. Basta infatti, ad esempio, prendere un libro in mano
per fare meditazione che Egli dentro vuole che si parli. Per cui si puo dire che chi va
al fratello in modo corretto, amando come il Vangelo insegna, si ritrova piu Cristo e
pit uomo. E, poiché si cerca di essere uniti con i fratelli, si ama in modo speciale la
parola, che ¢ mezzo di comunicazione. Si parla per farsi uno con i fratelli. Si parla per
comunicarsi le proprie esperienze sulla vita della Parola di vita o sulla propria vita
spirituale, consci che il fuoco non comunicato si spegne e che questa comunione
d’anima ¢ di grande valore spirituale. Dice san Lorenzo Giustiniani: «... Nulla infatti
al mondo rende pit lode a Dio e piu lo rivela degno di lode, quanto I’'umile e fraterno
scambio di doni spirituali...»’. Si parla nelle grandi manifestazioni per tenere acceso
in tutti il fuoco dell’amor di Dio. E quando non si parla si scrive: si scrivono lettere,
articoli, libri, diari, perché il Regno di Dio avanzi nei cuori. Si usano tutti i mezzi
moderni di comunicazione. E ci si veste come tutti per non separarci da nessuno.

Anche nel Movimento si praticano le mortificazioni indispensabili ad ogni vita
cristiana, si fanno le penitenze, soprattutto quelle consigliate dalla Chiesa, ma si ha
una stima particolare per quelle che offre la vita d’unita con i fratelli. Essa non ¢ faci-
le per «I’'uomo vecchio», come lo chiama san Paolo, sempre pronto a farsi strada den-
tro di noi. ;

L unita fraterna, poi, non si compone una volta per tutte; occorre sempre rico-
struirla. E se, quando 1’unita esiste e per essa la presenza di Gesu in mezzo a noi, si

? SAN LORENZO GIUSTINIANI, Disciplina e perfezione della vita monastica, Roma, 1967, p. 4.



290 ViTA DELLA CHIESA NEL MONDO

sperimenta immensa gioia, quella promessa da Gesu nella sua preghiera per ’unita,
quando I’unita vien meno subentrano le ombre, il disorientamento. Si vive in una spe-
cie di purgatorio. Ed ¢ questa la penitenza che dobbiamo essere pronti ad affrontare.
E qui che deve entrare in azione 1’amore per Gest crocifisso e abbandonato, chiave
dell’unita; € qui che per amore di Lui, risolvendo prima in noi ogni dolore, si fa ogni
sforzo per ricomporre I’ unita.

Anche nel Movimento si prega ed ¢ particolarmente sentita la preghiera liturgi-
ca, come la Santa Messa, perché preghiera della Chiesa. Ed ¢ caratteristica la preghie-
ra collettiva insegnata da Gesu: «Se due di voi sopra la terra si accorderanno per do-
mandare qualunque cosa, il Padre mio che & nei cieli ve la concedera» (Mt 18,19). Per
chi percorre la via dell’unita, Gest in mezzo ¢ essenziale. Pena il fallimento persona-
le, dobbiamo sempre ravvivare la sua presenza nelle nostre famiglie, nelle nostre co-
munita, nei nostri convegni, nelle cittadelle. E Gesi in mezzo che porta quel “di piu”’
che caratterizza il nostro carisma. Come due poli della luce elettrica, pur essendoci la
corrente, non fanno luce finché non si uniscono, ma la producono appena uniti, cosi
due persone non possono sperimentare la luce tipica del carisma dell’unita finché non
si uniscono in Cristo mediante la carita.

Per chi percorre questa via tutto ha significato e valore nel lavoro, nello studio,
anche nella preghiera e nella tensione alla santita, come nell’irradiazione della vita
cristiana, se ha prima con i fratelli Gestl in mezzo, che & la norma delle norme di que-
sta vita. Qui si raggiunge la santita se si fa verso Dio una marcia in unita.

Seguono questa spiritualita le persone piu diverse di ambo i sessi, di ogni eta,
di ogni razza, di ogni lingua, di ogni popolo, di ogni ceto sociale, perché essa & arri-
vata ormali fino agli ultimi confini della terra e trasborda nelle altre Chiese e religioni
come in persone di altre convinzioni. Per cui il mondo ¢ la societa in tutti i suoi ambi-
i, i suoi aspetti, le sue vocazioni, vengono via via intrisi di divino. Ed ogni realta vie-
ne chiarificata, consacrata, perfezionata.

Santa Teresa d’Avila, dottore della Chiesa, parla di un «castello interiorey: la
realta dell’anima abitata al centro da Sua Maesta, da scoprire e illuminare tutto duran-
te la vita superando le varie prove. E questo & un culmine di santita in una via preva-
lentemente individuale, anche se poi lei trascinava in quest’esperienza tutte le sue fi-
gliole. Ma ¢ venuto il momento, almeno ci sembra, di scoprire, illuminare, edificare,
oltre il «castello interiore», anche il «castello esteriore». Noi vediamo tutto il Movi-
mento come un castello esteriore, dove Cristo € presente e illumina ogni parte di esso,
dal centro alla periferia.

Se pensiamo fin dove arriva questa spiritualita, anche fuori della struttura del-
I’Opera, come ad esempio a responsabili della societa e della Chiesa, comprendiamo
subito che questo carisma non fa solo dell’Opera nostra un castello esteriore, ma ten-
de a farlo del corpo sociale ed ecclesiale. Il Santo Padre, parlando recentemente ad
una settantina di Vescovi, amici del Movimento, ha detto: «Il Signore Gest... non ha
chiamato i discepoli ad una sequela individuale, ma inscindibilmente personale e co-
munitaria. E se cio € vero per tutti i battezzati vale in modo particolare... per gli Apo-



CHiARA LusicH 291

stoli e per 1 loro successori, i Vescovi»'’. Cosi questa spiritualita abbraccia tutto il po-
polo di Dio che diventa, per questo carisma, pili uno e pit santo.

1% GIOVANNI PAOLO II a un gruppo di Vescovi amici del Movimento dei Focolari, Ossevatore
Romano, 17 febbraio 1995, p. 5.

Riassunto. La fondatrice del Movimento dei Focolari descrive la spi-
ritualita tipicamente comunitaria di una delle realta vive nella Chiesa di
oggi, attraverso le idee-forza che la sostengono. La scoperta che «Dio &
amore» (I Gv 4,8) e la tensione a realizzare ’unita, per la quale Gesu stesso
ha pregato, pervadono tutte le modalita e le iniziative attraverso le quali il
carisma si esprime.

Résumé. La fondatrice du Mouvement des Foyers décrit la spiritualité
typiquement communautaire d’une des réalités vivantes dans I’Eglise
d’aujourd’hui, par le biais des idées-forces qui la soutiennent. La découverte
que «Dieu est amour» (I Jn 4,8) et la tendance a réaliser I’unité, pour laquelle
Jésus lui-méme a prié, pénetrent dans toutes les modalités et initiatives par
lesquelles s’exprime le charisme.

Summary. The founder of the Focolare Movement describes the
typically community spirituality of one of the vibrant realities in today’s
Church. She does this by using the powerful ideas that sustain the movement.
The discovery that «God is love» (I Jn 4,8) and the striving to realize the unity
for which Jesus himself prayed, run through all the aspects and initiatives by
which the charism is expressed.

Inhaltsangabe. Die Griinderin der Focolari-Bewegung beschreibt eine
Gemeinschaftsspiritualitit, die eine der lebendigen Wirklichkeiten der Ge-
genwartskirche darstellt, und zwar vermittels der sie tragenden Leitideen. Die
Entdeckung des «Gott ist Liebe» (I Joh 4,8) und das Streben nach der Ve-
rwirklichung der Einheit, fiir die Jesus selbst gebetet hat, durchdringen alle
Modalitéten und Initiativen, durch welche sich das Charisma ausdriickt.




DIREZIONE SCIENTIFICA: G. BE! JELLE "HANTRAINE, E. CORECCO.
L. GEROSA, R. SCHENK, CH. SCHONBORN, A, SCOLA, A. SICARI

I SACRAMENTI
DELLA CHIFSR

BENEDETTO TESTA

Jaca Book

VOLUME 9




RTLu | (1996) 2, 293-303 293

La vie de I’Eglise
en Lettonie

Andris-Marie Jerumanis
Doctorand, Université de Fribourg, Suisse

Il y a prés de huit cent ans que I’Evangile du Christ fut annoncé sur les bords
de la mer baltique par les moines augustiniens de Segeberg vivant en Allemagne avec
a leur téte saint Meinhard'. Depuis lors le christianisme a connu une expansion pro-
gressive, faisant passer les populations locales d’une religion essentiellement basée
sur le culte de la nature au monothéisme chrétien. La ruée vers I'Est (Drang nach
dem Osten), avec |’ordre teutonique, n’est certes pas étrangére a I’implantation du
christianisme en Lettonie®.

Pour comprendre la vie de I’Eglise en Lettonie aujourd’hui, il s’avére
nécessaire de parcourir son passé récent, marqué par I’occupation soviétique de 1940
a 1992. Cette période se caractérise par une persécution religieuse dont les
conséquences sont encore perceptibles. La nouvelle évangélisation doit tenir compte
des avatars d’une société postcommuniste. Bien que [article soit consacré
principalement a la description de la situation de I’Eglise catholique, nous décrirons
aussi la vie de I’Eglise luthérienne et orthodoxe.

' S. KUCINSKIS, San Meinardo, Vescovo. Apostolo della Lettonia, Riga, 1993.
* A. SPEKKE, History of Latvia, Stockolm, 1951.



294 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

1. LA PERSECUTION DE L’ EGLISE?

En Russie, I’arrivée au pouvoir du communisme en 1917 fut a ’origine d’une
tragédie humaine et religieuse sans précédent qui marqua non seulement la Russie
elle-méme mais également les pays limitrophes, dont la Lettonie. Envahie, pour la
premiere fois, par I’Union Soviétique en 1939, puis par les Allemands, de 1941 a
1945, la Lettonie aura a subir le joug du communisme pendant pres d’un demi-siecle.
Cette période se caractérise par une déportation en masse de la population et par
I’installation sur place de populations venant de I’Union Soviétique. La Lettonie voit
sa population augmenter de pres de 30 % avec pour conséquence une russification du
pays (en 1992 le nombre d’habitant s’éleéve a 2.600.000 dont 48 % sont russophones).
De plus, la Lettonie est forcée d’entrer dans un systéme communiste; elle perd ainsi
sa tradition démocratique et passe d’une société pouvant se comparer a bien des pays
européens, a une société de type marxiste marquée par le collectivisme. A la
différence des autres pays de 1I’Est comme la Pologne ou la Roumanie, la Lettonie
devient une des républiques de I’Union Soviétique, devant ainsi subir le systéme
communiste a 1’intérieur méme de ’empire. D’un point de vue religieux, cette
période peut étre considérée comme la période la plus sombre du christianisme en
Lettonie qui voit la déportation de pres de 60 % du clergé catholique, la dispersion
des religieuses, I’interdiction de ’enseignement religieux a I’école, I’impossibilité
pour les chrétiens d’occuper un poste d’enseignant dans les écoles comme a
I’université; 1’obligation de suivre un cours d’athéisme dés le plus jeune age, la
falsification de la vérité historique sur le role joué par le christianisme dans les
manuels d’enseignement, [’appel a la dénonciation, que ce soit dans les milieux
scolaires ou au travail.

2. La surviE pE L’EGLISE?

La persécution religieuse s’est faite de maniére trés subtile. L’arrivée des
communistes au pouvoir s’est accompagnée d’une propagande ou le parti s’est
montré conciliant. Cependant le parti a tenté de diviser le clergé en étant favorable
a ceux qui acceptaient de ne pas s’opposer directement au pouvoir. Les communi-
stes se sont efforcés d’asphyxier économiquement toutes les paroisses par I’ imposi-

? K. RUKIS, «Die Verfolgung der katholischen Kirche in Sowjetlettland», in Acta Baltica 1 (1961),
93-109; G. NEY, «Lebensraum und Schicksalwandlungen der Vélker des Baltikumsy, in Acta Baltica 1
(1961), 9-58.

* E. BENZ, «Zur Lage der Kirche in den baltischen Lindern», in Kirche in Not 40 (1990), 143-15;
id., «Zur Lage der Kirche in den baltischen Linderny, in Kirche in Not 41 (1991), 135-144.



ANDRIS-MARIE JERUMANIS 295

tion d’énormes taxes, il en résultat une solidarisation des fideles qui réussirent a fi-
nancer les besoins du prétre et de la paroisse. Bien des chrétiens gardérent leur
identité tout en jouant un double jeu, par exemple en choisissant de se marier ou de
baptiser leurs enfants dans d’autres paroisses que la leur. Certains, encore, oc-
cupérent des postes tout en ne collaborant pas intérieurement, mais en essayant
d’aider I’Eglise a leur fagon. Il est clair que la foi a pu se maintenir essentiellement
grace au role indéniable joué par les grands-méres, qui devinrent, par la force des
choses, des mamans catéchistes remarquables. Ce sont d’ailleurs elles qui assu-
rerent la survie de leur paroisse par leur présence aux offices du dimanche. De son
coté, malgre différentes pressions, le clergé s’est montré remarquablement fidéle et
a pu assurer un ministére fondamentalement sacramentel. Pratiquement, les seuls
contacts avec la population consistaient pour lui en la prédication dominicale, les
celébrations des funérailles et la présence assidue au confessionnal, qui devint, ef-
fectivement, le lieu de rencontre et de dialogue avec une grande partie des
chrétiens. Certains prétres essayerent d’évangéliser en dehors de I’église en distri-
buant des livres imprimés clandestinement.

Les communautés chrétiennes du “monde libre™ assurérent une aide
irremplagable, comme les émissions radiophoniques de Radio Vatican, qui, bien
qu’elles aient été brouillées en ville, pouvaient étre captées a la campagne. De
nombreux livres arrivérent de maniére clandestine durant I’époque brejnévienne, ou
le gouvernement, pour des raisons de propagande vis-a-vis du monde occidental,
favorisa un certain nombre de visites de personnalités religieuses occidentales. La
communauté lettonne vivant en Occident joua un role considérable, au plan
intellectuel, en publiant des livres religieux.

Le maintien d’une hiérarchie facilita également la survie de I’Eglise catholique
en Lettonie. Rome, avec I’accord du pouvoir local, nomma un nombre suffisant
d’évéques qui réussirent a diriger I’Eglise sans tomber explicitement dans un
processus de collaboration. De plus, I’existence d’un Grand Séminaire a Riga rendit
possible la formation de quelques prétres. A la fin des années septante, le Grand
Séminaire de Riga assura la préparation de dizaines de prétres non lettons pour toute
[’Union Soviétique (les deux Grands Séminaires de Lithuanie se limitant a former les
prétres lithuaniens). Au début de la perestroika le séminaire comptera plus de 120
séminaristes venant, pour la plupart, d’Ukraine et de Biélorussie.

Parmi les autres facteurs qui rendirent possible la survie de I'Eglise pendant la
période soviétique, nous pouvons encore relever la grande ferveur mariale qui
caractérise I’Eglise catholique en Lettonie. Le 15 aoiit devint en effet I’occasion d’un
grand rassemblement dans le sanctuaire marial d’Aglona. Cet enracinement marial de
la foi remonte au début de la christianisation lorsque la Livonie requt le titre de «Ter-
ta Mariana» du Pape Innocent III. Chacune des célébrations de la féte de
I’ Assomption montrait que Dieu n’était pas mort en Lettonie et que I’espérance d’une
libération du communisme était possible dans la mesure ot on la demanderait avec
foi au pied de Iicone miraculeuse d’Aglona.



2906 V1A DELLA CHIESA NEL MONDO

Une question peut surgir: comment le pouvoir a-t-il tout de méme permis un
certain nombre d’activités religieuses? D une part, en raison de la conviction que la
vie chrétienne disparaitrait d’elle-méme avec la mort des grands-meéres et, d’autre
part, en raison du désir d’une certaine propagande vis-a-vis de 1’Occident pour
illustrer la “liberté religieuse” existant en Union Soviétique, liberté inscrite dans la
constitution de ce pays. Mais la raison n’est-elle pas avant tout en Dieu, comme le
disait le Cardinal J. Vaivods, I’ancien archevéque de Riga, dans un de ses discours a
Aglona: «Dieu sera le plus fort, personne ne peut gagner contre Lui...». Chistoire lui
donna raison quelques années plus tard. C’est précisément cet élément de foi qui
semble avoir joué le plus grand réle dans la survie de I’Eglise en Lettonie. La
tollérance relative par les autorités ne peut se comprendre que par ’intervention de la
Providence. C’est la conviction de nombreux chrétiens vivant en Lettonie. Une telle
conception de I’histoire est parfaitement acceptable pour celui qui essaye de donner
une explication globale n’excluant pas la dimension de la foi dans 1’évolution qu’a
connue ’ensemble des pays de I’Est depuis dix ans.

3. DEGLISE LUTHERIENNE®

La Lettonie devint en grande partie luthérienne aprés 1’occupation suédoise
au 17¢ siécle. Seule une de ses provinces, la plus orientale, la Latgale, passa sous la
domination de la Pologne. Avant la période communiste, le protestantisme était
majoritaire (1.058.000 luthériens et 17.000 protestants) alors qu’en 1992 selon les
statistiques officielles de I’Etat, ’Eglise évangélique luthérienne comprenait
100.000 fidéles pour 248 paroisses. Durant I’occupation soviétique, I"Eglise prote-
stante a eu beaucoup de peine a survivre, ce qui s’explique de plusieurs maniéres.
La faible participation religieuse aux célébrations dominicales a empéché la
constitution visible d’une communauté chrétienne, facilitant la confiscation de
beaucoup de lieux de culte. De plus, financiérement, seule une communauté
fréquentant réguliérement I’Eglise était en mesure de fournir, par les collectes du
dimanche, le nécessaire pour I’entretien d’un pasteur et d’une paroisse. Au moment
de la plus dure persécution, ’absence de liens avec 1’Occident, a I’inverse de
I"Eglise catholique, n’a fait que rendre plus vulnérable la communauté protestante.
En effet Rome fut un rempart pour 1’Eglise catholique, vu le désir du pouvoir
communiste de montrer face au monde sa bonne volonté. Le Saint-Siége joua un
role bénéfique dans la nomination d’évéques en n’acceptant pas un candidat qui

5 E. ROZITIS, «Die evangelisch-lutherische Kirche in Sowjetlettland», in Acta Baltica 1 (1961),
110-117.



ANDRIS-MARIE JERUMANIS 297

pourrait nuire a 1’Eglise. Un autre élément défavorisa encore 1’Eglise luthérienne:
les laics ayant un grand role dans la direction des paroisses et méme de I’Eglise,
elle était plus facilement infiltrable par les agents du KGB. Tous ces facteurs
contribuérent a affaiblir la communauté luthérienne au point de pouvoir dire, au
début des années quatre-vingts-dix, que I’Eglise catholique était devenue
majoritaire (avant la période communiste I’Eglise catholique comptait 450.000
fideles alors qu’en 1992, malgré la persécution, il y avait encore 300.000 fidéles
pour 185 paroissses).

Il convient de noter que la période d’occupation permit une détente entre les
confessions chrétiennes. Avant la guerre, I’Eglise luthérienne avait tendance a se
considérer comme la religion d’Etat (un peu sur le modéle suédois). Cette détente
s’explique par ’affaiblissement de I’Eglise luthérienne mais aussi par la prise de
conscience que le véritable ennemi de la foi venait de 1’extérieur de 1'Eglise. Un
rapprochement entre les différentes confessions permit de coordonner la défense des
droits des chrétiens.

Le grand mérite de 1’Eglise luthérienne sera d’avoir vu naitre en son sein, au
début de la perestroika, le noyau d’un petit groupe de personnes désireuses
d’oeuvrer pour un changement radical de la société. Contrées par la hiérachie de
leur Eglise et persécutées par les agents du KGB, elles réussirent néanmoins a
donner impulsion a la naissance d’un grand mouvement pour I’indépendance,
Atmoda, qui signifie «Réveil». Ce fut, en effet, le début d’un grand réveil qui allait
s’achever par une révolution pacifique portée par des valeurs chrétiennes au début
des années quatre-vingts-dix. Ce réveil s’étendit a la vie chrétienne et toucha
’ensemble des communautés chrétiennes. Avec I’arrivée au pouvoir de Gorbatchev,
le parti communiste changea en effet de politique vis-a-vis de la religion: celle-ci
devenait nécessaire a la reconstitution des bases morales de la societée. Cette
nouvelle attitude permit a I’'Eglise de commencer une évangélisation sérieuse. Le
parti autorisa la diffusion d’émissions religieuses a la télévision et a la radio, la
libéralisation de la vente des livres religieux, et commenga lentement a restituer les
biens confisqués a I’Eglise. On assista a I’impression de journaux chrétiens, a la
reconstitution de la Faculté protestante de Théologie a I'Université de Riga, a la
possibilité d’enseigner la religion a I’école en dehors des heures de cours, avec,
dans certains établissements, ’apparition d’un local de religion et le début de
I’enseignement de la catéchése auprés des paroisses. Parmi les jeunes, on constata
un engouement pour la foi avec, comme conséquence, une demande massive d’étre
regu au sacrement de baptéme. I’Eglise catholique se distingua par la création d’un
grand pelerinage annuel au sanctuaire marial d’Aglona, la création d’une école
catholique et d’un institut de catécheése. Le renouveau de la vie chrétienne entraina
une arrivée en grand nombre de séminaristes lettons, en moyenne 20 par année
depuis quatre ans.



298 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

4, I EGLISE ORTHODOXE?®

Avant I’occupation de la Lettonie par I'URSS, "Eglise orthodoxe de Lettonie
était autonome mais soumise au Patriarchat oecuménique de Constantinople. Apres
’annexion, elle passa sous le Patriarchat de Moscou et subit une russification trés in-
tense. En raison méme de son statut et de son lien avec I’Etat, elle tomba trés vite
sous le pouvoir communiste qui détermina fortement la vie de I’Eglise, et, comme
toutes les Eglises chrétiennes, elle vécut des moments tragiques au point d’avoir
perdu une grande partie de ses fidéles. En effet, avant I’occupation soviétique, elle
compta 150.000 fidéles lettons et 130.000 fidéles russes alors qu’actuellement il n’y a
plus que 50.000 fideles pour 88 paroisses. Aujourd’hui cette Eglise est partagée entre
un désir d’autonomie par rapport au Patriarchat de Moscou et le maintien du
statuquo. Cette Eglise est appelée a se développer en raison de la forte proportion de
la communauté russe et, comme les autres Eglises, elle commence a connaitre un
renouveau et a participer a la nouvelle évangélisation du pays.

5. LE PaprE JEAN-PAuL IT ET LA VIE DE L’EGLISE EN LETTONIE’

La visite du Pape Jean-Paul II en septembre 1993 couronna ce grand
mouvement de réveil spirituel qui marqua le pays aprés la chute du communisme. La
venue du Saint-Pére en Lettonie fut un événement capital, pour ce pays ainsi que pour
I’ensemble des pays baltes. Pendant de nombreuses années le Pape incarna I’espoir
des chrétiens qui voyaient en lui 1'unique personne capable de parler de I’«Eglise du
silence» au monde occidental. C’était en quelque sorte un des leurs qui était monté
sur la chaire de Pierre. Et ¢’est vrai que le Pape était intervenu plusieurs fois en
faveur des pays baltes alors que la plupart des pays occidentaux préféraient se taire.
La visite du Pape fut I’occasion d’accueillir celui qui en appuyant «Solidarité» en
Pologne avait favorisé un mouvement qui entrainerait la chute du mur de Berlin.
Voila pourquoi dans les rues de Riga, ville essentiellement protestante et orthodoxe,
la foule fut nombreuse a accueillir celui qui leur apparaissait comme un héros. En
outre, la personne du Pape éveillait chez beaucoup de chrétiens un trés grand
sentiment de respect; ils reconnaissaient en lui I’lhomme de foi venu confirmer ses
fréres. Cette visite permit aussi aux catholiques de ’Eglise de Lettonie de prendre
conscience que le Pape venait pour tous les chrétiens de Lettonie, car en allant se
recueillir sur la tombe de saint Meinhard, apotre de 1’évangélisation de la Lettonie,
enseveli dans la cathédrale protestante (autrefois catholique), le Pape montra que

¢ E. BENZ, «Zur Lage der Kirche in den baltischen Léndern», in Kirche in Not 42 (1992), 172.
7 E. BENZ, «Zur Lage der Kirche in den baltischen Landerny, in Kirche in Not 43 (1993), 179-180.



ANDRIS-MARIE JERUMANIS 299

I’Eglise du Christ devait rechercher I’unité; ¢’était comme une invitation a continuer
le rapprochement commencé pendant la période d’occupation. Jean-Paul II centra ses
discours sur le theme de la nouvelle évangélisation, dont la Lettonie a effectivement
besoin apres 50 ans de déchristianisation programmeée.

6. NECESSITE D’UNE NOUVELLE EVANGELISATION®

Tel est bien I’objectif premier de la vie chrétienne: redonner aux nouvelles
générations les bases du christianisme. Certes, le communisme n’a pas pu détruire la
foi du peuple chrétien mais il a profondément marqué la vie de 1’Eglise. Une grande
partie de la population ignore les vérités chrétiennes, en raison de 1’absence d’une
catéchese systématique et de ’athéisme déclaré de la société. De plus, I’engouement
pour le christianisme semble s’essoufler, car a 1’euphorie du début et au désir de
connaitre ce qui avait été interdit, a succédé une période ou étre chrétien ne signifie
plus poser un geste de liberté maintenant que la pratique de la foi est libre,

L'évolution de la société elle-méme constitue désormais un obstacle a la
croissance de la vie chrétienne. Si les mass media semblaient apporter leur appui au
réveil de la vie chrétienne, ils constituent maintenant un élément défavorable pour
I’éducation chrétienne des gens. Méme s’il existe un temps réserve a la télévision
pour des émissions religieuses, la plupart des programmes présentent une vision
tronquée de ["homme. Dans une société qui n’a pas été préparée a recevoir le modele
occidental de vie et qui a vécu pendant des années en idéalisant I’Ouest, il manque les
¢léments d’analyse pour discerner et pour choisir ce que I’Occident offre de positif.

7. L'HOMO SOVIETICUS

Il convient de s’arréter un instant a la description de 1’homo sovieticus qui
constitue le sujet de 1’évangeélisation. Le communisme a profondément marqué
I’homme en détruisant en lui un ensemble de valeurs, non seulement chrétiennes mais
aussi humaines. Aussi une nouvelle évangélisation doit-elle nécessairement passer
par une redécouverte de ce qu’est ’homme.

Le systeme communiste a détruit dans I’homme le sens de la responsabilité
vis-a-vis des autres en substituant 4 I’initiative personnelle le réle prédominant de la
société, de I’autorité. Elle est vraiment surprenante, cette attitude d’attente, toute pas-
sive, devant un événement qui, de maniére imprévue, bouleverse le cours normal des

* K. LEHMANN, «Neu-Evangelisierung Europas in Ost und West», in Kirche in Not 41 (1991), 30-40.



300 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

choses. Prenons un exemple de la vie quotidienne. Les corridors des immeubles, qui
meénent aux appartements, sont en général dans un état pitoyable car personne ne se
sent responsable du bon maintien de ces lieux. Si une lampe est briilée, personne ne
prendra [’initiative de changer ’ampoule. Il n’en a pas regu I’ordre. Et puis ce n’est
pas 4 lui de le faire, c’est au responsable des logements. D ailleurs, si par chance il se
trouve quelqu’un de bien intentionneé, ce seront les autres qui le décourageront.

Létroitesse des logements constitue un autre élément défavorable a la
maturation humaine. Pour étouffer le sens de la propriété privée, le communisme li-
mita la superficie accordée a chaque famille, d’ol une absence de liberté, la naissance
de conflits dfis a un proximité trop grande, I'impossibilité de trouver un instant de
silence pour se recueillir ou réfléchir, d’avoir des enfants en grand nombre, sans
patler de blessures psychologiques dues a la promiscuité. Il nous semble encore que
cette vie en commun a empéché de développer un sens de la privacy des personnes, et
le respect de la vie privée des autres, chacun se mélant des affaires des autres.

Notons encore la perte du sens du travail, lié a I’absence de la propriété privée
et 2 un systéme qui découragea I’initiative personnelle. Ce manque d’intérét pour le
travail a créé une génération de gens incapables de soutenir un effort prolongé
comme le montrent des études comparatives avec les ouvriers occidentaux. Ce méme
désintérét pour le travail se rencontre au niveau intellectuel. La classe intellectuelle a
fortement été méprisée et a dii s’allier et ainsi s’alliéner avec le marxisme. De plus, a
part les écoles pour cadres communistes, le niveau de I’enseignement moyen et
supérieur laissa vraiment a désirer.

Et comment ne pas parler du fléau de I’alcoolisme qui toucha une grande partie de
la population masculine et continue a faire des dégats, aujourd’hui encore, étant donne le
désarroi de la population face a la crise économique: aujourd’hui en Lettonie 85 % des
gens ne touchent pas le salaire minimum. Pour les pays de I’ex-Union Soviétique ce fléau
paralyse une grande partie des forces vives. D’autre part, le drame de ’avortement blesse
profondément les femmes certaines se faisant avorter de multiples fois, et done la famille.

Relevons encore le manque de confiance entre les personnes dii a I’existence
d’informateurs 2 tous les niveaux de la société. Absolument tout était infiltré. Il
n’était pas rare que le sacristain ou le chauffeur de la paroisse deviennent
informateurs. Or, comme ces personnes ont un dossier connu par les services secrets
actuels, elles restent trés vulnérables, pouvant encore aujourd’hui subir des pressions.
En ce moment, les avis restent partagés sur I’opportunité d’une heure de vérité sur le
passé, certains redoutant de trop importants désordres sociaux. Cette absence de
vérité sur le passé de I’ex-Union Soviétique constitue pour d’autres la raison fonda-
mentale du pourrissement du pouvoir politique et économique. Soljénitsine, au
moment de son retour en Russie, I’a rappelé avec vigueur. Du reste, ce manque de
vérité a détruit chez les jeunes générations la confiance dans le pouvoir politique et
dans la moralité de la nouvelle société post-communiste. Pour les déportés, les
torturés, les persécutés, le fait de voir au plus haut niveau des gens de I'ancien
systéme provoque une souffrance morale extréme.



ANDRIS-MARIE JERUMANIS 301

8. SITUATIONS NOUVELLES

’homme, formé dans un tel systéme, se voit contraint d’affronter une série de
nouvelles situations auxquelles il n’est vraiment pas préparé. Le passage d’un
systeéme ¢conomique dirigé a un systéme libéral a engendré une pauvreté extréme et
la création d’une nouvelle bourgeoisie (sur les bases de ’ancienne), peu soucieuse du
developpement social de la nation. Parmi les problémes spécifiques a la Lettonie,
signalons la russification en masse du pays qui entraine, dans la situation actuelle, un
desequilibre au sein de la nation qui lutte pour la survie de sa culture. Pour le
moment, pres d’un tiers des habitants ne sont pas citoyens lettons et ne peuvent le
devenir qu’a des conditions trés strictes dont la connaissance de la langue. L Eglise
est invitée a rappeler la dignité absolue de tout étre humain mais en méme temps elle
doit tenir compte de la réalité de la nation lettonne qui a lutté, pendant tant d’années,
pour sa survie. Les chrétiens semblent jouer un réle modérateur, empéchant les
exacerbations nationalistes et un internationalisme tout aussi dommageable. Celui-ci,
au nom d’une conception mal comprise des droits de I’homme, oublie que ’homme
fait partie d’une culture propre qui lui permet de s’épanouir comme homme. De plus,
ce qui pour les Occidentaux peut étre appelé nationalisme, n’est en fait qu’une
décolonisation légitime, comme 1’était la décolonisation de I’ Afrique et de I’Asie. La
Russie, a cause de I’arrivée au pouvoir des communistes en 1917, n’a pas pu
enclencher le processus de décolonisation qui toucha quelques années plus tard
I’ensemble des grands empires occidentaux.

Il faut encore mentioner que le maintien de 1’identité nationale s’est
accompagné d’une exaltation de la culture nationale fondée sur une conception de vie
paienne. En effet une idéalisation des valeurs traditionnelles préchrétiennes engendra
une présentation erronnée de la foi chrétienne. La foi chrétienne se présente ainsi
comme étrangere a la culture lettonne. Le pouvoir sovietique favorisa d’ailleurs
d’une certaine fagon une telle interprétation de la culture en luttant contre le
christianisme. Aujourd’hui il existe en Lettonie des courants de pensées qui tentent de
montrer que I’avenir du pays réside dans un retour aux valeurs préchrétiennes, et,
comme une grande partie de la population ne posséde pas les instruments intellectuels
pour juger les modeles de vie proposés, nous pouvons comprendre combien la
nouvelle évangélisation passe nécessairement par une confrontation intellectuelle en
vue de créer une nouvelle culture ot 1’élément chrétien constitue un facteur fécondant
de la vie de la nation.

9. DivoLuTioN DE L’EGLISE CATHOLIQUE

Telle est la situation que rencontre 1'Eglise catholique en Lettonie, appelée a
relever le défi de la nouvelle évangélisation. Un tel panorama nous fait comprendre



302 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

combien I’Eglise elle-méme doit subir une mutation profonde pour répondre aux
exigences que posent ces changements. Car il est clair que ni I’attitude passive d’at-
tente, qui fut celle de la période soviétique, ni la maniére de faire d’avant la guerre ne
suffisent plus pour affronter I’ére postcommuniste. Ce changement ne se fait
d’ailleurs pas sans difficulté. D’une part, en raison de son grand age, le clergé ne peut
bien souvent pas accepter de laisser tomber des maniéres de faire inadaptées a la
nouvelle société qui est en train de se mettre en place. D’autre part, I’évolution du
christianisme en Occident lui parait étre une défaite; aussi peut-on constater une
certaine crispation et une méfiance vis-a-vis de tout changement. De plus, un manque
de formation théologique ne permet pas au clergé de porter un jugement critique et
constructif sur les nouveautés qui sont rejetées instinctivement par peur de perdre les
anciennes “traditions”. Il est vrai que [’attitude de réserve vis-a-vis du Concile
Vatican II s’explique par un profond attachement aux formes anciennes, qui furent les
seuls points de reperes pendant 50 ans de persécutions. De méme, il n’est pas rare
d’entendre dire: “pourquoi changer, nous avons reésisté au communisme, nous
résisterons aussi a la sécularisation venant de 1’Occident”. Cette certitude se fonde
sur une réalité: la foi des simples qui permet de soulever les montagnes. On constate,
en effet, chez les croyants, une foi solide qui est passée par 1’épreuve, une foi qui fait
confiance, méme aux heures les plus sombres, a la puissance salvifique du Christ.

Il y a un terrain trés fécond, dans tous les pays de I’ex-URSS, né de la
souffrance de ces fideles qui ont su garder la foi malgré toutes les persécutions.
Devant ces grands-meéres et ces jeunes qui ont résisté en refusant tout compromis
avec I'idéologie communiste, nous, chrétiens d’Occident, nous ne pouvons étre qu’en
admiration et nous interroger sur la vigueur de notre foi et leur montrer, avec
beaucoup de respect, le sens d’une évolution commencée dans 1'Eglise avec le
Concile Vatican 11, en leur donnant des critéres de discernement pour mieux analyser
les traditions en lien avec la Tradition vivante de I’Eglise.

Riassunto. Per comprendere la vita della Chiesa in Lettonia, occorre ri-
volgere uno sguardo al suo recente passato. ’occupazione sovietica, a partire
dal 1945, ha sconvolto profondamente la vita sociale e religiosa del paese. 11
cristianesimo riusci tuttavia a sopravvivere grazie all’aver conservato una ge-
rarchia e grazie alle nonne catechiste. 11 risveglio spirituale, permesso dalla
perestroika, ha suscitato un nuovo impulso fra le diverse confessioni cristiane,
ma si trova anche confrontato ai problemi di una societa post-comunista.




ANDRIS-MARIEE JERUMANIS 303

Résumé. Pour comprendre la vie de I’Eglise en Lettonie, un regard sur
son passé récent s’impose. Loccupation soviétique depuis 1945 a
profondément bouleversé la vie sociale et religieuse du pays. Le christianisme
fut néanmoins capable de survivre grice au maintien d’une hiérarchie et au
dévouement des grands-meéres catéchistes. Le réveil spirituel, permis par la
perestroika, a suscité un nouvel essor dans les différentes confessions
chrétiennes. Cependant la nouvelle évangélisation est confrontée aux
problémes d’une société postcommuniste.

Summary. To understand the life of the Church in Latvia it is opportune
to look at its recent past. Since 1945 the Soviet occupation has profoundly
destroyed the social and religious life of the nation. However, Christianity was
able to survive particularly thanks to the maintaining of the hierarchy and to the
grandmothers catechists. The spiritual awakening since perestroika has started
a new development in the various Christian Churches. Nevertheless, the new
evangelization is confronted with problems of a society marked by 50 years of
Communism.

Inhaltsangabe. Um das Leben der Kirche in Lettland zu verstehen,
empfiehlt sich ein Blick auf die jingere Vergangenheit. Die sowjetische
Besatzung seit 1945 hat das soziale und religiose Leben des Landes tiefgreifend
erschiittert. Das Christentum ist trotzdem in der Lage gewesen, zu iiberleben
dank des Aufrechterhaltens einer Hierarchie und der Tatigkeit von GroBmiittern
als Katechetinnen. Das geistliche Neuerwachen, von der Perestroika gestattet,
hat zu einem Neuaufbruch gefiihrt. Trotzdem ist die Neuevangelisierung mit
den Problemen einer nachkommunistischen Gesellschaft konfrontiert.




DIREZIONE SCIENTIFICA: G. BEDOUELLE, G. CHANTRAINE, E. CORECCO,
L. GEROSA, R, SCHENK, CH. SCHONBORN, A. SCOLA, A. SICARI

I DIRLET
DPELLA CHISA

EUGENIO.CORECCO
LIBERO GEROSA

Jaca Book

VOLUME 12




RTLu | (1996) 2, 305-315 305

La transition des pays de ’Est
vers I’économie de marché:
un défi pour la B.E.R.D.”

Jacques de Larosiere
Banque Européenne pour la Reconstruction
et le Développement, GB-London

Depuis la chute du mur de Berlin en 1989, un processus a été engagé dans les
pays de 1’ancien empire communiste, le processus de la transition vers la démocratie
pluraliste et vers I’économie de marché. La B.E.R.D., la Banque Européenne pour la
Reconstruction et le Développement, a été créée en 1991 — peu avant la Faculté de
Théologie de Lugano — pour répondre a ce défi. Je voudrais aujourd’hui vous livrer
quelques réflexions sur I’état de cette transition et sur le réle qu’a pu jouer la Banque
apres trois années d’existence.

* M. Jacques de Larosiére, Président de la B.E.R.D., a fait I’honneur a la Revue d’offrir le texte de sa
conférence, prononcée le 25 février 1995, a I'occasion du troisiéme Dies academicus de la Faculté de Théologie
de Lugano. Qu’il en soit ici cordialement remercié.



306 CRONACA DELLA FACOLTA - DOCUMENTAZIONE

I. I’ETAT DE LA TRANSITION
1. La notion de transition

Je souhaiterais d’abord expliquer brievement ce qu’est le phénomene de la
transition vers 1’économie de marche. Pour saisir cette notion, le mieux est de
commencer au point de départ, ¢’est-a-dire celui des économies centralisées de type
communiste.

Prenons, pour la clarté de I’exposé, une économie, comme celle de I’Union
soviétique, entierement centralisée (cas extréme qui n’était pas celui de tous les pays
d’Europe centrale et orientale, puisqu’il existait dans certains pays des éléments
d’économie de marché). Par quoi était caractérisée une telle économie? Par cing traits
principaux.

D’abord, I’essentiel des moyens de production était la propriété de I’Etat.
Deuxiémement, la production était déterminée par le Plan qui fixait leurs objectifs
quantitatifs aux entreprises. Il fallait produire tant de tonnes d’acier dans tel
combinat, etc., tant de voitures, etc. Troisiémement, les prix étaient déterminés par
I’Etat. Ils jouaient un réle secondaire et n’étaient pas le reflet de la confrontation de
I’offre et de la demande sur les marchés. Les pénuries se traduisaient non pas par des
hausses de prix, comme c’est le cas dans les économies de marché, mais par des files
d’attente ou le recours au marché noir. Quatriéme trait, le commerce extérieur était
entiérement contrdlé par I’Etat. Il n’y avait ni liberté d’importer ni liberté d’exporter
et le taux de change, c’est-a-dire le prix de la monnaie exprimé dans d’autres
monnaies, était également fixé par I’Etat. Enfin, cinquiémement, dans une économie
de ce type, la monnaie jouait un réle secondaire. C’était le Plan qui déterminait les
mouvements physiques entre les entreprises et I’approvisionnement du systeme
commercial d’Etat. C’était lui qui jouait le role central. La monnaie était créée
pour permettre 1’allocation de ces mouvements physiques de marchandises et de
services mais elle n’était pas, comme elle [’est dans nos économies occidentales,
une réalité en quelque sorte autonome. La monnaie ne faisait qu’accompagner les
transactions voulues par le Plan. Les prix étaient fixés par 1’Etat comme 1’étaient
les salaires. De ce point de vue, I’inflation, phénoméne que nous connaissons bien
dans les économies occidentales, était, par définition, réprimée et donc un «non-
problémey. Paccumulation du capital n’était pas déterminée par la formation de
I’épargne et les taux d’intérét, comme elle I’est dans les économies occidentales,
mais par des décisions d’allocations de ressources en matiére d’investissement,
décisions qui étaient prises par les planificateurs.

Voila donc, en quelques traits extrémement simplifiés, comment fonctionnait
I’archétype de I’économie communiste que 1’on appelle dans le langage anglo-saxon
la «command d’économie» parce qu’elle est commandée a partir du centre.

Le démantélement de ce type d’économie implique, bien évidemment, des
réformes structurelles tout a fait fondamentales. Ces réformes touchent les cing



JACQUES DE LAROSIERE 307

points que je viens d’évoquer. Analysons-les briévement pour en comprendre
I’économie générale.

D’abord, 1'Etat n’a plus vocation a étre le détenteur exclusif des moyens de
production et le Plan perd sa fonction essentielle d’allocation autoritaire des
ressources physiques. Ce sont les entreprises qui deviennent maitresses de leurs
décisions en matiere de production. Les entreprises ne regoivent plus d’ordres du
centre quant a la quantité et a la qualité de leurs produits; elles sont confrontées a un
marche ol s’expriment les demandes de consommateurs et des autres entreprises.
Elles sont amenées a déterminer leurs choix en fonction de cette réalité. C’est la
premiere et fondamentale modification structurelle.

Ceci implique que les entreprises, ¢’est le deuxiéme point, soient libres de fixer
leurs prix en fonction de I’offre et de la demande. Il en résulte que la libération des
prix est une des premicres mesures structurelles absolument essentielle pour la
transformation d’une économie de type communiste. Les prix ne sont plus fixés par
I’autorité supérieure, ils sont dégagés sur les marchés par la confrontation de 1’offre
et de la demande.

Troisiémement, pour que ce marché fonctionne, encore faut-il qu’une
compétition s’instaure entre les entreprises. Ceci implique, a son tour, que les
monopoles cessent de dominer le marché (les monopoles étaient, autrefois, la loi
courante du systéme), et que I’Etat accepte de privatiser ou en tout cas de
démonopoliser les grandes entreprises publiques. Ceci implique aussi que les entre-
prises nouvelles soient libres de se constituer. Ceci implique aussi que I’Etat cesse de
subventionner ou d’allouer automatiquement des crédits de la Banque centrale aux
entreprises en difficulté. Ceci veut dire que les entreprises qui perdent de I’argent
(parce qu’elles n’ont plus de clients, et qu’elles n’arrivent pas a satisfaire les
marchés) puissent tomber en faillite et étre liquidées, notion absolument inconnue
dans le systéme ancien puisque, par définition, tout était programmé par I’Etat. A la
discipline d’allocation physique des ressources par le Plan se substitue donc la disci-
pline de la rareté monétaire, de la loi du marché et de la compétition, discipline plus
rude que celle du passé mais plus diffuse et qui frappe les agents économiques d’une
maniere décentralisée.

Quatriémement, pour assurer la compétitivité de cette économie en cours de
libéralisation et pour faire en sorte que les entreprises soient vraiment motivées pour
satisfaire les consommateurs, la logique implique que les marchés soient ouverts sur
I'extérieur, que les importations et les exportations soient libérées et que le taux de
change soit déterminé lui aussi par le marché lui-méme. La libéralisation du
commerce extérieur et la compétition qu’elle entraine sont des éléments constitutifs
de la réforme vers ’économie de marché.

Dans une économie ainsi libérée, la monnaie joue un role entierement nouveau,
elle devient une réalité en soi et refléte bien évidemment les tensions nées d’un
déséquilibre entre 1’offre et la demande. Si I’Etat, par sa banque centrale, crée trop de
monnaie pour couvrir, par exemple, des déficits budgétaires massifs ou pour



308 CRONACA DELLA FACOLTA - DOCUMENTAZIONE

continuer a subventionner des entreprises en perte afin d’éviter I’apparition du
chémage, I'inflation s’aggrave et la monnaie perd de son pouvoir d’achat a I’intérieur
comme a I’extérieur. La nécessité de la discipline macro-économique, qui suppose un
budget bien tenu et une monnaie stable, s’impose donc a ces économies ainsi
libérées.

2. Les résultats de la transition

Apres ce rappel de ce qu’est le phénomeéne de la transition sur le plan
¢conomique, que peut-on dire des résultats de cette transition depuis quatre ans
environ? Avant de tenter de dresser une liste des pays selon les progrés de la
transition, je crois qu’il faut d’abord que nous réalisions I’ampleur gigantesque de la
tiche que je viens, d’une maniére sommaire, de brosser.

La libération des prix constitue pour une économie dont les prix étaient
enticrement contr6lés par l’Etat, un choc majeur. Etant donné les pénuries de biens de
consommation qui caractérisaient les économies de type soviétique — pénuries qui ont
petit & petit fait craquer le systéme du fait de la révolte latente des consommateurs et
de la révolution de I’information mondiale qui ne permettait plus de tenir ces
populations enticrement isolées — la libération des prix entraine inévitablement des
hausses de caracteére structurel. En effet, toute une série de prix, comme ceux de
I’énergie, des loyers, des biens de consommation de base, étaient maintenus
artificiellement 4 des niveaux trés bas. Il était donc inévitable que le processus de
libération des prix entraine des relévements structurels. Le défi pour un Etat placé
dans une conjoncture de ce type consiste & ne pas créer aussitot, par |’ intermédiaire
du budget et de la politique monétaire, des hausses de salaires compensatoires. S’il en
etait ainsi, on annulerait en quelque sorte I’effet structurel de la libéralisation des prix
et on enclencherait un processus inflationniste qui, lorsque I’inflation devient
extrémement forte, finit par détruire les structures économiques et sociales. L’ Etat
doit donc conduire, dans cette phase initiale de la transition, une action de discipline
budgétaire, monétaire et salariale en méme temps qu’il procéde 4 la libéralisation des
prix et du commerce extérieur, a la démonopolisation et a la privatisation des
entreprises, ces trois piliers de la réforme structurelle. Lensemble de ces réformes se
traduit inévitablement, dans un premier temps, et avant que les nouvelles entreprises
ou les entreprises existantes et désormais maitresses de leurs choix puissent accu-
muler du capital et fabriquer les nouveaux produits souhaités par les consommateurs,
par une contraction de pouvoir d’achat. Avant donc que I’offre productive soit en
mesure de repondre a cette libéralisation (c’est ce qu’on appelle dans la jargon anglo-
saxon the supply response) — et cette réponse ne peut pas se produire instantanément,
car les entreprises doivent disposer du temps nécessaire pour s’y préparer — il faut
s’attendre, dans un premier temps, a ce que ces réformes se traduisent par une baisse
du niveau de vie et par I’apparition de chémage dans celles des entreprises qui ne
peuvent pas survivre et sont obligées de fermer, ne pouvant plus, par définition,



JACQUES DE LAROSIERE 309

compter sur des subventions d’Etat. On assiste donc a une baisse du niveau de vie,
surtout pour les catégories sociales les plus vulnérables, ¢’est-a-dire les pensionnés
qui ont des revenus fixes, les étudiants, les méres célibataires, les chomeurs... A ces
phénomenes, qui sont déja redoutables, s’est ajouté, au début des années 90, dans
cette partie du monde, I’effet du démantélement des relations commerciales entre les
pays communistes. Il y avait en effet, a I’intérieur du bloc communiste, une trés gran-
de intégration. Du fait de I’effondrement de I'Union soviétique, du fait de I’apparition
d’un nationalisme économique et politique exacerbé, le systéme du CO.M.ECON.,
par lesquels ces pays échangeaient et réglaient les importations et les exportations sur
la base d’une compensation assez particuliére, s’est brisé. Il s’est brisé d’une maniére
extrémement brutale et I’arrét de ces flux commerciaux s’est traduit par une sévére
récession. On comprend que, pendant trois & quatre ans, la plupart de ces Etats aient
connu une baisse profonde de leur production.

Ces transformations entrainent aussi des changements fondamentaux au sein
des sociétés en cause. Les anciens rapports politiques et sociaux sont remis en
question, de nouvelles sources de pouvoir et d’influence apparaissent dans les
entreprises. Il est donc important, pour que ce processus de réformes puisse se
poursuivre avec le minimum d’a-coups, le minimum de résistance, le maximum de
consensus politique, que des mécanismes de protection sociale soient mis en place et
soient financés de fagon rationnelle par les contributions de ce que nous appelons
chez nous les «partenaires sociaux». C’est I’idée du «filet de sécurité» qui devrait
accompagner cet énorme changement de société qui est aujourd’hui a I’ ceuvre.

Voyons maintenant 1’état de cette transition aujourd’hui. Il est variable selon
les pays que I’on peut classer, trés schématiquement, en trois groupes.

Il y a d’abord le groupe des pays les plus avancés sur le plan de la transition. Je
vise ici les pays comme la République tchéque, la Pologne, la Hongrie, les pays
baltes et quelques autres. Ces pays ont fait de grandes avancées. D’abord, ils ont
accepte une discipline macro-économique, — vous avez certainement entendu parler
de la «thérapie de choc» de pays comme la Pologne — et ils ont maintenant a peu prés
tous réussi a juguler cette inflation, dont je disais qu’elle était un élément inévitable et
structurel du début du lancement de ces réformes. Ils ont largement libéralisé leurs
prix et leur commerce extérieur et ils ont, & des degrés divers, privatisé une grande
partie de leurs entreprises. Certains ont privatisé de grandes entreprises, ¢’est le cas
en particulier de la République tchéque qui a lancé un programme de coupons
(vouchers) qui sont vendus a la population & un faible prix et qui permettent aux
citoyens d’acquérir les actions des entreprises ainsi privatisées. Il y a aussi de grandes
entreprises qui ont été privatisées dans d’autres pays selon des schémas classiques de
mise en vente aux enchéres. Dans |’ensemble, toutes les petites entreprises, les
commerces, les magasins, les hotels... ont été privatisés. La République tchéque, avec
sa «privatisation de masse», sous forme de coupons, a été certainement le plus loin



310 CRONACA DELLA FACOLTA - DOCUMENTAZIONE

dans la voie de la privatisation. Le mouvement est un peu plus lent, mais néanmoins
engagé en Pologne, ol une privatisation de masse vient d’étre trés récemment
décidée par le gouvernement. Au total, plus de cinquante pour cent des produits
intérieurs bruts des pays que 1’on peut appeler les plus avancés sur la voie de la
réforme émanent maintenant des entreprises privées. Le cas de la Tchécoslovaquie est
encore plus marqué, puisqu’on a calculé que le Produit Intérieur Brut (= P1.B.)
tchéque était privé a raison de soixante-cing pour cent. Il faut comprendre que ce
degré de réforme, de libéralisation et de privatisation met ce groupe de pays a peu
prés au niveau des pays d’Europe occidentale, a la fin des années 50 ou au début des
années 60. N’oublions pas qu’en France nous avons libéré nos prix trés tardivement,
beaucoup plus tardivement que ces pays. Il y avait encore des restes de controles de
prix ou de changes il y a seulement dix ou quinze ans en France. Il faut donc savoir
mettre ces événements en perspective. A mon sens, le travail qui été fait depuis
quatre ans dans la voie de la libéralisation et de la privatisation est sans précédent
dans ’histoire. Apres le choc inévitable de 1’ouverture d’économies précédemment
tres protégées et du démantélement du systéme commercial inter-Etats communistes,
c’est-a-dire aprés trois a quatre ans de profonde récession, tous les pays dont je viens
de vous parler, c’est-a-dire les plus avancés, ont commencé, a partir de 1993-94, a
reprendre le chemin de la croissance. Autrement dit, la supply response, la réponse de
I’appareil productif, dont je disais qu’elle ne pouvait pas étre immédiate, commence a
se manifester, ce qui est extrémement encourageant.

11 existe ensuite un deuxiéme groupe de pays qui, ayant avancé sur la voie de
la réforme structurelle, sont encore marqués par de profonds déséquilibres macro-
économiques, qui traduisent aussi des réalités politiques tres difficiles; c’est le cas
de la Russie par exemple. Ce pays offre, en effet, le contraste d’une économie déja
largement décentralisée, libéralisée et déréglementée, mais ou la discipline
monétaire et budgétaire a été longtemps insuffisante. Grace aux efforts d’une équi-
pe de réformateurs, dans les années 1991-93, le pays s’est engagé dans de
profondes réformes structurelles: libéralisation des prix, libéralisation du
commerce extérieur, libéralisation du cours de change. Par ailleurs, sous
I’impulsion d’un Ministre éclairé, le Ministre de la privatisation, M. Chubais, qui
est devenu, depuis, premier Vice-Premier Ministre chargé des questions
économiques, la privatisation est pratiquement achevée. Elle a commencé, bien
entendu, avec les petites et moyennes entreprises, comme c’est toujours le cas,
mais elle s’est poursuivie avec un programme de privatisation de masse, par
attribution de coupons a la population, pour I’ensemble des entreprises. Cependant
les incertitudes politiques, une certaine faiblesse de I’Etat, la crainte de
mouvements sociaux, que provoquerait une trop rapide mise a niveau des
entreprises, ont considérablement affaibli la nécessaire discipline budgétaire et
monétaire, dont je disais qu’elle était une piéce constitutive du processus de
réforme. Il en résulte, dans ces pays, une forte inflation, phénoméne qui entretient
lui-méme la crise économique en décourageant 1’épargne intérieure et les investis-



JACQUES DE LAROSIERE 311

sements ¢trangers, qui ont besoin de stabilité. Or ces investissements étrangers et
cette épargne locale sont indispensables a la croissance économique.

Enfin, il existe un groupe de pays encore peu avancés sur la voie des réformes;
il s’agit notamment d’un certain nombre de pays du Caucase et d’Asie centrale. Ces
pays font parfois I’objet de guerres civiles et de conflits ethniques; leurs ressources
naturelles sont souvent importantes, notamment dans le domaine de 1’énergie et des
minerais, mais leurs structures économiques sont encore trés peu développées et des
investissements en matiére d’infrastructure apparaissent prioritaires.

II. LE ROLE DE LA B.E.R.D. DANS LA TRANSITION

Je vais dire un mot maintenant du défi que ces transformations posent a
I’établissement que j’ai I’honneur de présider depuis 18 mois, ¢’est-a-dire la B.E.R.D.

1. La mission, | 'organisation et les principes stratégiques de la B.E.R.D.

D’abord quelques mots pour vous dire ce qu’est la B.E.R.D. Elle a été créée en
1991, il y a environ trois ans et demi. Son mandat est de favoriser la transition vers la
démocratie pluraliste et I’économie de marché. Sa composition est internationale: la
Banque compte, bien entendu, dans son capital, les vingt-cing pays de I’Europe de
I’Est et de I’ancienne Union soviétique, qui sont nos pays clients, mais elle
comprend, en plus, trente-quatre actionnaires, qui sont essentiellement les pays
industrialisés, c¢’est-a-dire les Etats d’Europe, les Etats-Unis, le Japon, le Canada,
I’ Australie, ainsi qu’un certain nombre d’autres pays ou institutions qui s’intéressent
a cette partie du monde. La majorité du capital de la Banque est détenue par les Etats
europeens. Le capital de la Banque est de dix milliards d’écus et les instruments qui
sont a sa disposition sont des préts, mais aussi des participations, dans le capital,
d’entreprises privées, ainsi que des garanties. La Banque travaille avec le secteur
public, ¢’est-a-dire avec les Etats et les entreprises d’Etat, mais elle travaille surtout
avec les entreprises privées. En effet, 1’essence de notre vocation, ¢’est la transition
¢conomique. Il s’agit donc pour nous, avant tout, de favoriser 1’éclosion d’entreprises
privées. Nous avons redéfini notre stratégie, il y a un an, pour étre bien compris de
nos clients, de nos actionnaires et de nos partenaires. Laissez-moi vous dire quelles
sont les grandes tétes de chapitres de ce recentrage stratégique.

D’abord la priorité au secteur prive. Nos statuts contiennent une disposition qui
prévoit que devons faire au moins soixante pour cent de notre chiffre d’affaires avec
le secteur privé (et donc pas plus de quarante pour cent avec le secteur public). C’était
considéré par certains comme une contrainte. Je considére, pour ma part, que c’est
une sage disposition et j’ai eu le plaisir d’annoncer récemment au conseil
d’administration de la Banque que I’année derniére, en 1994, nous avions réalisé



312 CRONACA DELLA FACOLTA - DOCUMENTAZIONE

soixante-treize pour cent de notre chiffre d’affaires avec le secteur privé. En effet, le
pourcentage de soixante pour cent n’est pas une obligation, c’est un minimum. Le fait
d’avoir atteint soixante-treize pour cent nous parait trés positif.

Le deuxiéme axe stratégique, c’est de développer le secteur privé local. Au
début, la Banque avait surtout fait ce que I’on appelle des joint-ventures, ¢’est-a-dire
des projets avec des entreprises occidentales, des sociétés multinationales qui sont
intéressées a investir dans ces pays. C’est trés utile et nous continuerons de le faire,
car ces «co-entreprises» ont d’immenses avantages: elles ameénent du capital sous for-
me d’investissements directs, elles transférent de la technologie et elles intéressent les
grands groupes internationaux au développement de ces marchés. Mais il faut aussi
atteindre le tissu économique local et, en particulier, celui des petites et moyennes
entreprises, parce que c’est ce qui constitue 1’essence d’une économie et en
particulier d’une économie de marché.

Or, il est évident que ce n’est pas 4 Londres que nous pouvons connaitre et
atteindre les petites et les moyennes entreprises. I faut donc que nous développions —
c’est le troisieme axe stratégique auquel je me suis attaché — une présence locale.
Plutot que d’avoir I’intégralité de nos équipes a Londres, il m’a paru de bonne
méthode de commencer a transférer un certain nombre de banquiers dans ces pays,
parce que c’est la que nous pouvons comprendre ce qui se passe, que nous pouvons
avoir des contacts avec des jeunes entreprises, que nous pouvons étre a 1’écoute et
engager de nouveaux partenariats. C’est dans cet esprit que nous avons renforcé nos
bureaux locaux. Nous disposons maintenant d’une vingtaine de bureaux locaux et
nous les dotons, non pas de représentants géneralistes, mais de banquiers
opérationnels.

Nous agissons également — quatrieme orientation — avec le réseau des banques
locales. Il n’est pas question, en effet, pour la B.E.R.D., de créer elle-méme un réseau
de banques de détail dans chacun des pays: nous n’en avons pas les moyens, nous
n’en avons pas les capacités et nous ne serions pas équipés pour gérer un pareil
réseau. Mais, ce que nous pouvons faire, c’est travailler avec les banques locales,
prendre des participations en capital dans ces banques. Ces institutions sont souvent
prometteuses, encore que parfois chargées de mauvaises dettes. C’est a nous d’aider &
consolider leurs bilans, a allonger la durée de leurs ressources et a utiliser ces
bangques comme des organismes qui prolongeront notre action, en consentant ensuite
des crédits & moyen terme au secteur privé local. Nous avons maintenant tout un
réseau de banques locales dans ces pays, notamment en Russie et en Ukraine,
auxquelles nous accordons des lignes de crédits, ou nous prenons des participations
en capital. Ces banques sont en quelque sorte les agents démultiplicateurs de notre
Banque. Nous avons également constitué des fonds de capital-risque, qui prennent
des participations dans le capital d’entreprises naissantes dans ces pays et qui peuvent
aider ces entreprises a mieux se gérer.

Enfin, notre cinquieme ligne stratégique nous incite a étre présents dans tous
les pays d’opérations, c’est-a-dire dans les vingt-cing pays. La Banque avait eu une



JACQUES DE LAROSIERE 313

tendance, au cours de ses deux premiéres années d’existence, a étre surtout présente
dans la premiere catégorie de pays, les plus avancés, parce que c’est 1a que les
opportunités étaient les plus nombreuses. Mais un organisme multilatéral
international ne saurait durablement pratiquer une politique de concentration
géographique de ce type. En effet, tous les Etats de la région sont membres de la
Banque et tous ont droit 4 sa sollicitude. Je dirais méme que ce sont ceux qui sont
dans une situation plus difficile, ceux qui sont encore plus loin de 1’idéal 4 atteindre
qui ont, en quelque sorte, le plus de droits & notre soutien. Nous avons donc décidé de
nous redéployer géographiquement vers I’Est. Nous sommes, maintenant, présents
dans tous les pays.

Jajouterai qu’une de nos idées directrices consiste a agir en partenariat avec
d’autres entreprises et de ne pas considérer que la Banque est seule a intervenir.

2. La realisation

Qu’avons-nous fait depuis la création de la Banque, il y a trois ans?

Nous avons approuveé, au niveau du conseil d’administration, prés de 250
contrats pour 5,7 milliards d’écus. Ce chiffre représente les financements que nous
avons apportés directement. Mais, comme je le disais il y a un instant, nous ne
sommes pas seuls  intervenir. Avec un capital de dix milliards d’écus, la Banque est
trop petite pour déclencher, a elle seule, la masse critique nécessaire pour la
transformation de ces économies. Nous devons donc démultiplier nos ressources en
attirant des partenaires extérieurs. Les 5,7 milliards d’écus de contrats approuvés a ce
jour représentent le financement de la B.E.R.D., mais, si I’on prend le total des
contrats qui sont associés a ces 5,7 milliards et que I’on intégre les apports des autres
sociétés, des banques et des partenaires locaux ou étrangers, le total des projets en
cours atteint dix-sept milliards d’écus, soit une vingtaine de milliards de dollars,
engagées en moins de trois ans, ce qui est considérable. Ceci veut dire que nous avons
un coefficient multiplicateur de trois. Nous sommes ainsi devenus le premier inter-
venant, dans le secteur privé de cette région, grice a notre effet de catalyse. Et cela
avec des équipes de banquiers relativement peu nombreuses. Notre intervention dans
I’économie locale se fait par I’intermédiaire de notre réseau de bureaux locaux, par
notre action dans les banques et le développement de nos prises de participations.

Je pourrais vous donner quelques exemples concrets d’interventions, qui ont eu
un role pilote dans la transition. J’en cite quelques-uns pour mémoire. Nous avons en
Russie un projet de 300 millions de dollars qui consiste & ouvrir des lignes de crédit
dans des banques de province, des banques, moyennes ou petites. Nous intervenons
en province et non pas dans les grands centres des capitales. Nous plagons, dans ces
banques, des consultants et des banquiers. Nous faisons, en quelque sorte, d’une
pierre deux coups: nous apprenons a ces banques a mieux sélectionner leurs risques, a
mieux faire leur métier de banques et, d’un autre coté, nous prétons a des PM.E. et
nous les aidons aussi a mieux gérer leurs affaires. Nous avons également réalisé de



314 CRONACA DELLA FACOLTA - DOCUMENTAZIONE

grands projets d’infrastructure, de caractére privé, par exemple un axe autoroutier a
péage, en Hongrie, a été financé par la B.E.R.D., sans garantie gouvernementale, au
moyen d’une syndication bancaire privée. Nous travaillons sur des projets régionaux;
nous avons réalisé des projets qui visent a démonopoliser les marchés de gros, de
fruits et de légumes, dans certaines grandes villes. Nous développons des projets qui
sont destinés a améliorer le fonctionnement des systémes financiers locaux. Ainsi
nous réalisons des parrainages de banques russes avec des banques occidentales.
Nous avons également signé toute une série de projets trés innovants, qui ont une
valeur démonstrative et qui peuvent étre répliqués dans d’autres pays.

Pour conclure, je dirai que I’enjeu est immense. De la maniére dont sera
assurée ou ne sera pas assurée cette transition, dépendra en grande partie la paix et la
stabilité de I’Europe. Certes, la transition est d’abord 1’affaire et la responsabilité des
Etats et des peuples eux-mémes, ce n’est pas a nous de la leur dicter, ni de la faire,
nous en serions, du reste, incapables. Mais il est de notre devoir politique et moral de
les aider dans cette tache, ce qui veut dire, concrétement, leur ouvrir nos marchés,
quand ils sont capables de produire dans des conditions de compétition normales, leur
fournir assistance financiére et peut-étre surtout, leur prodiguer 1’assistance technique
indispensable, car c’est de cela qu’ils ont, sans doute, pour le moment, le plus besoin.
C’est 1a une grande tache.

Pour en terminer par une note un peu plus conforme aux conversations que j’ai,
pour mon grand plaisir, avec le Pére Chantraine depuis quelques mois, c’est une
tdche, 2 mon avis, essentiellement humaniste. Nombre de ces pays ont, apres
cinquante a septante ans de communisme, perdu le sens de certaines valeurs
fondamentales. Maintenant que la contrainte du modéle communiste disparait, on as-
siste souvent a un désarroi profond des esprits, a des désordres, 4 des comportements
hyper-individualistes, peu soucieux de la légalité, au régne du profit sans scrupule...
Face a ces phénoménes, nos sociétés libérales peuvent se poser la question de savoir
si elles ont |"autorité morale nécessaire pour contribuer, par leurs conseils, a redresser
le cours des choses. Pierre Emmanuel avait dit: «Une société inconsciente de 1’ordre
de ses fins devient par réflexe une société d’indifférence et d’autodestructiony. A
nous, a vous, a la Faculté de Théologie de Lugano en particulier, d’encourager, par
I’exemple, par I’écoute, par le dialogue, un retour aux valeurs spirituelles qui tendent
souvent a s’estomper dans nos sociétés de plus en plus déshumanisées et
déchristianisées. Saurons-nous étre a la hauteur de ce défi? C’est la question que je
voudrais poser en terminant cet exposé.



JACQUES DE LAROSIERE 315

Résumé. Le Président de la Banque Européenne pour la Reconstruction
et le Développement (B.E.R.D.) livre quelques réflexions sur 1’état de la
transition vers la démocratie pluraliste et vers I’économie de marché des pays
de I’ancien empire communiste et sur le rdle qu’a pu jouer la Banque a cet
effet, apres trois années d’existence, grace a un recentrage stratégique opéré
selon quatre axes: priorité au secteur prive, développement du secteur privé
local, présence de la Banque sur place, collaboration avec le réseau de banques
locales.

Riassunto. 11 Presidente della Banca Europea per la Ricostruzione e lo
Sviluppo (B.E.R.D.) offre delle riflessioni sul processo di transizione attual-
mente in corso nei paesi dell’antico impero comunista, processo che dovrebbe
portare alla democrazia pluralista e all’economia di mercato. Lautore si
sofferma ad esaminare il ruolo svolto dalla Banca, nei suoi tre anni di esistenza,
in tale processo grazie ad una strategia impostata su quattro punti: priorita del
settore privato, sviluppo del settore privato locale, presenza sul posto da parte
della Banca, collaborazione con la rete delle banche locali.

Summary. The President of the European Bank for Reconstruction and
Development (B.E.R.D.) writes about the transition of the former Communist
countries to pluralistic democracy and market economy, and the roll of the
Bank in this transformation three years after working to adopt new strategies:
with regard to priority given to local private business and its development, the
bank's presence locally and the assistance given to the countries' banking
system.

Inhaltsangabe. Der Président der Européischen Bank fiir Wiederaufbau
und Entwicklung (E.B.WE.) bietet beziiglich der Linder des ehemahgen
kommunistischen Machtbereichs einige Uberlegungen zum Ubergang zu einer
pluralistischen Demokratie und zur Marktwirtschaft, ebenso zur Rolle, welche
die Bank dabei spielen konnte. Drei Jahre nach der Griindung bemift sich die
strategische Entwicklungsarbeit der Bank nach vier Grundlinien: Prioritit des
privaten Sektors, Entwicklung des privaten Sektors auf lokaler Grundlage,
Prisenz der Bank vor Ort, Zusammenarbeit mit den 6rtlichen Banken.




STANISLAW GRYGIEL

«DOLCE GUIDA E CARA»

Saggl antropoiogici sul femminite

STANISLAW GRYGIEL
«Dolce guida e cara»
Saggi antropologici sul femminile
pp. 184, L. 28.000

Uno fra i piti acuti pensatori contemporanei riflette
sulla donna e ne offre un ritratto insieme teoretico e
realistico, teologico e umanissimo. Il titolo é tratto da
un verso del Paradiso dantesco.

a4 e 11

JosEF TSCHOLL
Dio & il bello in sant’ Agostino
Presentazione del card. Joseph Ratzinger
pp. 192, L. 28.000

Finalmente in italiano quest opera che é gia un classico
della saggistica estetica e del pensiero agostiniano.
«ll libro», scrive il card. Ratzinger, «testimonia
come Agostino sia stato profondamente sconvolto
per opera della bellezza nel corso della sua vita.

Ne nasce I'invito ad avviare un dialogo a cui
— ¢ da sperare— parteciperanno molti».

QUESTIONI
DI
ANTROPOLOGIA
TEOLOGICA

: -Ssi‘::
ANGELO SCOLA

Questioni di antropologia teologica
pp. 168, L. 28.000

L'evento di Gesu Cristo come «forma» compiuta
dell’uomo, della liberta e della storia. A partire dallo
studio dell uomo, e di Cristo Dio e uomo, vengono
esaminate alcune questioni di scottante attualita,
come quelle legate alla bioetica e alla scienza.

| IMITAZIONE
DI CRISTO

it B

Imitazione di Cristo
a cura di Giovanni Bacchini
pp- 544, L. 32.000

La presente edizione di un libro che appartiene
alla ristretta schiera dei capolavori assoluti,
col testo critico latino a fronte di una nuovissima
traduzione italiana, si impone per rigore,
Jacilita di lettura, limpidita di commento.

Si hanno ancora dubbi sull'autore
dell'Imitazione: il curatore propende
per I’ abate benedettino Giovanni Gersen,
cadute ormai le impossibili attribuzioni
a Tommaso da Kempis e a Giovanni Gerson.

()N[
EE

Via Stradivari, 7 - 20131 Milano - Tel. 02/29.52.61.56 - Fax 02/29.52.01.63













	Front matter
	Heft 1
	Heftverzeichnis 1
	Editoriale / Éditorial / Editorial
	Un modello alternativo di Università
	Gesù Cristo come Figlio di Dio, Signore e Salvatore
	The meaning of suffering in the secularized world "Quaerebam unde malum et non erat exitus" (S. Augustine, "Confessions", VII,5)
	Leggere la Scrittura il testo e il lettore
	Seals in ancient Mesopotamia and seals of God in Revelation
	Évangéliser les pauvres et être évangélisé par eux dans l'arche
	Au Kazakhstan comment se sont formées des communautés catholiques
	Cronaca della Facoltà
	Egli mirava alle cose Iontane...

	Heft 2
	Heftverzeichnis 2
	Editoriale
	Discussioni sulla Nuova Alleanza
	Les anges, garants de l'expérience spirituelle selon saint Thomas d'Aquin
	"Veritatis Splendor" and natural law from first principles to moral absolutes
	Razionalità e interiorità luoghi della persona
	Le livre de la Sagesse à la charnière des deux testaments l'actualité du "midrash" de Sg 11-19
	Il sacerdozio femminile nel recente dibattito teologico
	Una spiritualità comunitaria
	La vie de l'Église en Lettonie
	La transition des pays de l'Est vers l'économie de marché un défi pour la B.E.R.D.

	Back matter

