RTLU Il (1997) 1, 119-138 119

Sunyata buddhista
e kenosi cristologica

Confronto dialogico
tra il pensiero di Masao Abe e
la teologia di Hans Urs von Balthasar

Gaetano Favaro
PIM.E., Milano
Facolta di Teologia, Lugano

La persona e il mistero di Gesu Cristo, Figlio dell’uomo e Figlio di Dio, la sua
preesistenza eterna personale e lo stato “kenotico” della sua esistenza storica, ¢ un
tema che ¢ sempre attuale e presenta diverse articolazioni, soprattutto se viene rap-
portato ai molteplici approcei secondo cui ¢ stato tematizzato dalla teologia occiden-
tale e orientale.

La teologia speculativa si ¢ servita degli strumenti ermeneutici che le varie fi-
losofie le hanno messo a disposizione. Anche la teologia spirituale e mistica si & acco-
stata a questo mistero che promana dalla Trinita immanente e si ¢ reso manifesto nel-
la Trinita economica.

All’interno di questo unico mistero ¢’¢ un aspetto che ¢ stato approfondito re-
centemente dai teologi: I’amore kenotico trinitario della morte di Cristo. E’ la que-
stione della kenosi cristologica. Il Figlio di Dio «spoglid se stesso» (Fil 2,7). Molti
teologi attualmente cercano di interpretare questo testo biblico. Anzi si prefiggono di
trovare in esso un ponte dialogico col pensiero moderno e postmoderno dell’occiden-
te. Alcune correnti del buddhismo contemporaneo si dimostrano interessate, soprat-
tutto a livello spirituale, pit che a livello ontologico-metafisico, a questa tematica.



120 STATUS QUAESTIONIS

Il dialogo cristiano-buddhista vi trova semi di fecondita e spunti di compren-
sione reciproca tra le due tradizioni religiose. E’ in quest’area di ricerca che vogliamo
soffermarci, per mettere a fuoco il pensiero di Masao Abe, della Scuola di Kyoto, sul
sunyata (vuoto) buddhista, e I’interpretazione teologica che Balthasar da della kenosi
cristologico-trinitaria.

Dal confronto tra questi pensatori e uomini “spirituali” possono emergere
spunti di orientamento e di dialogo interreligioso tra I’esperienza buddhista e quella
cristiana. La riflessione ¢ strutturata in tre momenti: 1) il sunyata buddhista nel pen-
siero di Masao Abe; 2) la kenosi cristologica nella teologia pasquale e trinitaria di
Balthasar; 3) confronti orientativi e spunti dialogici.

I. I SUNYATA BUDDHISTA NEL PENSIERO DI MASAO ABE

Masao Abe ¢ un buddhista giapponese, nato nel 1915 ad Osaka. Fin da giovane
si senti coinvolto nel problema esistenziale della conciliazione tra la propria esistenza
personale e gli altri esseri umani, nel contesto della totalita del reale. Cerco una rispo-
sta nelle sentenze di Shonin Shinzan (1173-1262), fondatore di una scuola buddhista
laica giapponese, la quale cerca la salvezza nella “forza dell’altro”, che puo essere
conseguita con la grazia di Amida o Amitabha, la “luce illuminante”, che € misericor-
dia e saggezza. Le sentenze di Shinzan sono raccolte sotto il titolo Tannisho (Dichia-
razioni contro le deviazioni dalla fede). Si tratta del Buddhismo della Terra Pura. Abe
si iscrisse alla Facolta di Economia e Legge dell’Universita di Osaka. Nel frattempo
il problema del senso della vita continuava a tormentarlo. Si dedico all’attivita com-
merciale. A ventisei anni si iscrisse all’Universita di Kyoto per dedicarsi allo studio
della filosofia occidentale. Ritenne che la filosofia gli avrebbe permesso di raggiun-
gere il limite estremo della razionalita per poi accedere alla Terra Pura, uno stato di
vita in cui avrebbe potuto partecipare alla salvezza donata da Amida.

Nel 1955 si stabili a New York dove ebbe numerosi contatti con Daisetsu
Teitero Suzuki, studioso buddhista giapponese che contribui alla diffusione di una
forma di Zen moderno in Occidente. Approfondi anche la teologia di Paul Tillich e di
Reinhold Niebuhr. Col professore Hisamatsu contribui a rivitalizzare la via dello Zen.
Da questa attivita e col contributo di altri nacque la societa F4.S., con I'intento di ir-
radiare un nuovo tipo di Zen capace di affrontare i problemi della societa e dell’'uma-
nita contemporanea'. Caduto in una crisi profonda e passando attraverso il nichilismo

! La societd FA.S. & composta da un gruppo di laici i quali si dedicano ad una nuova forma di Zen.
F ¢ 'iniziale di “Formless Self” (S¢ Informe) e vuole significare il risveglio al Sé senza forma. 4. indica
“All Humankind”, tutto il genere umano e S. significa “Creating History supra-historically ", creare la sto-
ria in una prospettiva metastorica che punti sulla pace universale. Cfr. A. RODANTE, Sunyata buddhista e
kenosi cristologica in Masao Abe, Citta Nuova editrice, Roma, 1995, p. 17, nota 16.



GAETANO FavARO 121

di Nietzsche, Abe scopri il vero Sé non oggettivato né oggettivabile, che ¢ al di la di
ogni concezione personale della divinita e che non si identifica né con il sé né con il
non-seé.

Fu invitato come docente in diverse universita americane e pubblico alcuni
scritti. Ha saputo fondere in unita alcune forme di spiritualismo cristiano occidentale
e della tradizione buddhista con la sua esperienza religiosa. Egli &€ convinto che 1’uni-
ta dei popoli e I’armonia tra le varie correnti di pensiero e di ortoprassi non possono
essere il risultato dell’apporto di una sola religione. Tutte le tradizioni religiose hanno
bisogno di aiutarsi reciprocamente per reinterpretare se stesse e per affrontare insie-
me i problemi del futuro. Attualmente Abe ¢ considerato la personalita piu rappresen-
tativa vivente del buddhismo Zen.

Nel marzo 1993 Masao Abe si incontrod col cardinale Ratzinger e con due teo-
logi designati dallo stesso cardinale, Jacques Serveé della Pontificia Universita
Gregoriana e Piero Coda della Pontificia Universita del Laterano. Alla domanda for-
mulata da Abe, sul rapporto esistente tra la «kenosi» del Dio Figlio e quella di Dio
Padre, Coda rispose rifacendosi all’interpretazione data da von Balthasar al testo
biblico di Fil 2,5-11%. Rodante sintetizza il pensiero del teologo di Basilea in questi
termini: «Possiamo parlare di una “kenosi” trinitaria prima della creazione che ci fa
comprendere cio che la fede cristiana dice in rapporto alla “kenosi” di Gesu Cristo. E
(...) si puo parlare, quindi analogicamente, di una “kenosi” d’amore del Padre come
modello e principio della “kenosi” del Figlio»®.

E’ stata questa un’occasione preziosa per far conoscere la teologia di Hans Urs
von Balthasar al Prof. Abe che, dialogando con teologi occidentali, aveva fino allora
privilegiato soprattutto K. Rahner, J. Cobb, H. Kiing, T. Altizer, P. Tillich ed altri.
Lincontro, svoltosi in un clima veramente cordiale, risultd molto fruttuoso e
costruttivo®,

Vediamo, anzitutto, il significato di sunyata nel pensiero di Abe, rifacendoci
soprattutto al suo studio Kenotic God and Dynamic Sunyata, che fa parte del libro
The Emptying God. A Buddhist - Jewish - Christian Conversation, pubblicato da John
B. Cobb, Jr.,, e Christopher Ives®,

[’autore assume un atteggiamento dialogico non solo con le religioni, e partico-
larmente col cristianesimo, ma anche con le ideologie occidentali che negano la verita
dell’esperienza religiosa, con Nietzsche, con lo scientismo e il nichilismo. La sua atten-
zione dialogica al testo della Lettera ai Filippesi lo induce a reinterpretare il Vuoto
buddhista alla luce della kenosi nel cristianesimo e a reinterpretare la kenosi ricorrendo

2 Cfr. A. RODANTE, op. cit., p. 27.

 Ibid., p. 27.

“ Ibid., pp. 27-28.

* MASAO ABE, Kenotic God and Dynamic Sunyata, in: The Emptying God. A Buddhist - Jewish -
Christian Conversation. Edited by John B. Cobb, Jr., and Chnstopher Ives, Orbis Book, Maryknoll,
NewYork, 1994, pp. 3-65.



122 STATUS QUAESTIONIS

all’ermeneutica offertagli dal concetto buddhista di Vuoto. Va tenuto conto che Abe
vede nell’incontro interreligioso non solo una occasione di dialogo, ma anche di trasfor-
mazione. La “trasformazione” puo andare al di la del dialogo, «da I’idea di cambiamen-
to, di mutamento in vista di una terza verita che non & né la mia né la tua»®.

Donald W. Mitchell, nel suo libro Kenosi e nulla assoluto. Dinamica della vita
spirituale nel buddismo e nel cristianesimo, osserva giustamente che nell’opera The
Emptying God Masao Abe «reinterpreta il Vuoto e Dio in modo da rispettare I'impor-
tanza data all’empirismo nel nostro mondo moderno. Abe reinterpreta il Vuoto e Dio
in modo che non presuppongano un salto di fede in una realta ultima trascendente ma
che, al contrario, pongano questo mondo come il luogo della realta ultima. In questo
modo egli spera di superare le obiezioni dell’idealismo e dello scientismo
secolarizzati (...); per Abe sia il Vuoto sia Dio sono realta portatrici di un significato
esistenziale, ossia costituiscono la base esistenziale per vivere in una dimensione che
supera |’odierna alienazione e conferisce un nuovo significato alla vita. Il primo pro-
blema ha a che fare con I’ontologia, mentre il secondo con la spiritualita»’.

Abe & convinto che la realta ultima per il buddhismo non ¢ I’Essere né Dio, ma
il Sunyata. Sunyata ¢ il nulla assoluto perché ¢ totalmente non oggettivabile, non
concettualizzabile, irraggiungibile dalla ragione o dalla volonta. In quanto tale non &
qualcosa. Il Sunyata «concepito come qualcosa al di fuori o al di 1a della propria esi-
stenza non € vero Sunyata»®.

Il Sunyata indica anche «l’assenza di un ente dotato di esistenza autonoma per-
manente o ’insostanzialita di ogni cosa nell’universo. E’ al di 1a di tutti i dualismi e
tuttavia li comprende. Attraverso la comprensione del sunyata non solo gli esseri
senzienti, ma anche il Buddha, non solo il samsara, ma anche il nirvana, appaiono
privi di sostanza e vuoti. Di conseguenza la realtd ultima non ¢ il Buddha, né il
nirvana, bensi la comprensione della insostanzialita del tutto, cioé la comprensione
del sunyata»’.

Per il buddhismo la «base della salvezza ¢ la dimensione transpersonale, uni-
versale che accomuna gli esseri umani e la natura»'®. Sunyata non si identifica con
I’antropocentrismo né con il teocentrismo, & “infinita apertura” «che include ciascuna
e tutte le cose in una spontaneita chiamata jinen, spontaneita, la naturalita primordia-
le o fondamentale che ¢ alla base degli esseri umani e della natura. E’ la “natura” ori-
ginaria che ¢ alla base delle cose prima della separazione tra gli esseri umani e la na-
tura, tra il divino e I’umano. Jinen ¢ pura attivita, spontaneita dinamica, al di 1a di

® A. RODANTE, op. cit., p. 32, nota 32.

" D. W. MITCHELL, Kenosi e nulla assoluto. Dinamica della vita spirituale nel buddismo e nel
cristianesimo, Citta Nuova, Roma, 1993, pp. 96-97.

8 MASAO ABE, op. cit., p. 27.

® MASAO ABE, «Due tipi di unita e pluralismo religioso», Nuova Umanita 18 (maggio-agosto
1996) 469.

1 MASAO ABE, op. cit., p. 31.



GAETANO Favaro 123

ogni specie di volonta, umana o divina e della “volonta di potenza” di cui parla
Nietzsche. L’affermazione del completo autosvuotamento di Dio (la kenosi di Dio)
inteso come 1’assoluta autonegazione della volonta di Dio deve essere basato su que-
sta spontaneitd in termini di jinen»''. Uinterdipendenza e 1’interpenetrazione di tutte
le cose, in cui esse sono svuotate della loro sostanzialita indipendente, ci permette di
renderci conto perché «il Nirvana viene concepito per mezzo del samsara e il
samsara, quando si conosce la sua non sostanzialita, immediatamente si trasforma in
Nirvana»'*. Donald W. Mitchell aggiunge che «per i buddhisti questo risultato finale
di ogni vera soteriologia si realizza sulla base dello stesso Sunyata, senza bisogno di
nessun altro intervento storico-soteriologico divino»'.

Il vero Sunyata svuota non solo ogni cosa, ma svuota anche se stesso: «attra-
verso questo autosvuotamento la realizzazione del Sunyata ristabilisce chiaramente
una visione e valutazione dualistiche, senza essere limitato da esse. Sunyata non
deve essere inteso come forma del nome, ma nella sua forma verbale, perché ¢ una
funzione dinamica e creativa che svuota ogni cosa e rende vivente ogni cosa»'.

Sunyata contiene le due caratteristiche della sapienza (prajna) e della compas-
sione (karuna). «Come la nozione cristiana di giustizia, la nozione buddhista di sag-
gezza rimanda ad un chiarimento della distinzione o differenziazione delle cose nel-
I’universo. A differenza della nozione cristiana di giustizia, tuttavia, la nozione
buddhista di saggezza non presuppone giudizio o elezione. La saggezza buddhista
presuppone ’affermazione o il riconoscimento di ogni cosa e di chiunque nella pro-
pria personalita o nella propria quidditas (...), la saggezza implica riavvicinamento,
conciliazione, armonia e pace»'>.

I1 buddhismo sottolinea la compassione, mentre il cristianesimo da importanza
all’amore. Mentre nel cristianesimo I’amore si accompagna alla giustizia, nel
buddhismo la compassione si accompagna sempre alla saggezza. «L’amore ¢ la giu-
stizia sono come acqua e fuoco: per quanto siano entrambi necessari, convivono con
difficolta. La compassione e la saggezza sono come colore e luce: per quanto diffe-
renti, si completano bene uno con 1’altra»'.

Con la sapienza diventiamo coscienti della non sostanzialita dei fenomeni. Per
conseguenza ci & possibile essere liberati da ogni attaccamento alle cose, in modo da
vivere il vuoto nella compassione che ¢ autoannullamento. Quando siamo vuoti di
noi stessi possiamo vivere per gli altri. La kenosi del sé, la morte a se stessi ci intro-
duce nella pienezza della vera vita. La natura originaria delle cose si sveglia in colui
che la realizza attraverso I’ ortoprassi.

Hlord. p. 31l

Wi a2

3 D. W. MITCHELL, op. cit., p. 99.

* MASAO ABE, Kenotic God and dynamic Sunyata, cit., p. 33.

5 MASAO ABE, Due tipi di unita e pluralismo religioso, cit., p. 477.
16 Ibid., p. 477.



124 STATUS QUAESTIONIS

a. Il Dio kenotico

Linterpretazione data da Abe al sunyata parte dalla tradizione buddhista, ma—
come abbiamo visto—tiene anche conto della kenosi cristologica, della tradizione cri-
stiana. I’autore non identifica sunyata con kenosi. Si rende conto che un buddhista,
vivendo il sunyata, diventa Buddha, mentre il credente in Cristo pud partecipare alla
kenosi redentrice di Cristo, ma non diventa Cristo. Tuttavia il discorso rimane aperto,
secondo Abe. In questo caso potrebbe avvenire un dialogo che provoca una trasfor-
mazione da e in entrambe le parti.

Abe cita la Lettera ai Filippesi: «Abbiate in voi gli stessi sentimenti che furono
in Cristo Gesu: il quale, pur essendo di natura divina, non considero un tesoro geloso
la sua uguaglianza con Dio, ma spoglio se stesso assumendo la condizione di servo e
divenendo simile agli uomini; apparso in forma umana, umilio se stesso facendosi
obbediente fino alla morte e alla morte di croce» (Fil 2,4-8). Questo € per Abe un
punto di partenza per esplorare il cristianesimo ed ¢ uno dei testi pit “toccanti’” di tut-
ta la Bibbia.

Cristo ha rifiutato di abitare nella gloria che appartiene a Dio. Mentre era nella
forma di Dio, Cristo ha vuotato se stesso. Ci troviamo di fronte alla completa umilia-
zione di Cristo. Essa «indica |’amore autosacrificale di Cristo per I'umanita che pure
fu disobbediente a Dio e si ribello alla sua volonta. Mediante 1’incarnazione (kenosi),
la morte e la risurrezione del Figlio, Cristo, Dio rivela la divinita in termini di amore
incondizionato al di sopra di ogni giustizia discriminatoria. I’insondabile profondita
dell’amore di Dio si manifesta nella sua pienezza quando scopriamo o crediamo che
Cristo come Figlio di Dio si & svuotato ed & divenuto obbediente fino alla morte, e
alla morte in Croce»'”. Abe & convinto che la kenosi di Cristo e la sua abnegazione
devono essere intese non come un fatto parziale, ma come un atto di Cristo che rivela
la sua natura originaria.

L autentica natura originaria di Cristo come Figlio di Dio «& essenzialmente e
fondamentalmente autosvuotantesi e autoannullantesi... Il Figlio di Dio diventa carne
proprio perché il Figlio di Dio ¢ originariamente autosvuotantesi»'®.

Nella kenosi Cristo annulla completamente la sua natura divina. Ma cid non si-
gnifica che Cristo cessa di essere Dio.

Donald W. Mitchell esprime in questi termini il pensiero di Abe: «secondo
Abe, si puo parlare di Cristo come di un essere pienamente umano e al tempo stesso
pienamente divino. Non si tratta di due sostanze che vengono identificate, come si ¢
sostenuto nella tradizione teologica occidentale, utilizzando gli strumenti concettuali
della filosofia greca. Un buddhista, secondo Abe, considererebbe questa identita in
termini di vuoto e di forma: Cristo puo essere una forma pienamente umana e un Dio

17 MASAO ABE, Kenotic God and dynamic Sunyata, cit., pp. 9-10.
8 Jbid., pp. 10-11.



GAETANO FavARO 125

pienamente kenotico perché la kenosi si svuota pienamente nella forma e la forma é
pienamente assunta nella kenosi. Gesu, svuotando completamente se stesso della pro-
pria divinita nella forma umana, diventa pienamente umano e proprio con quell’atto &
pienamente un Dio kenotico»'®. Solo chi vive un amore kenotico ¢ in grado di scopri-
re la kenosi del Figlio di Dio. Abe cita M? 10,39. Sempre secondo Abe la kenosi del-
I’incarnazione e della croce ci dice qualcosa anche relativamente a Dio “Padre’: «non
¢ forse vero che la kenosi del Cristo—cioe I’autosvuotamento del Figlio di Dio—ha
la sua origine in Dio “il Padre”—che ¢ la kenosi di Dio? Senza I’autosvuotamento di
Dio “il Padre”, I’autosvuotamento del Figlio di Dio ¢ inconcepibile»®. In questa dire-
zione Abe si appella al teologo Karl Rahner, il quale ha scritto che Dio crea svuotan-
do se stesso e quindi egli stesso & in questo svuotamento®'. Perd Abe riscontra in
Rahner “le tracce di dualismo” tra Dio e le creature create dalla sua kenosi. Secondo
Abe, «se Dio & veramente amore incondizionato, I’autosvuotamento dev’essere tota-
le, non parziale. Non puo essere che Dio divenga qualcos’altro mediante
un’autodonazione parziale; nel totale autosvuotamento e per mezzo di esso, Dio &
qualcosa, o piu precisamente, Dio € ciascuna cosa e tutte le cose»?. La salvezza tota-
le & possibile in forza di questa kenosi totale: «solo nella kenosi totale di Dio ogni
cosa—compreso 1’ingiusto e il peccatore, il male naturale e morale—viene perdona-
ta, redenta e soddisfatta, e I’amore di Dio trova il suo completo compimento»?,

Come appare, Abe intende superare ogni dualitd, ogni dualismo e ogni
monoteismo.

I1. LA KENOSI CRISTOLOGICO-TRINITARIA
NELLA TEOLOGIA DI BALTHASAR

Lo scopo di questo confronto tra Abe e Balthasar non consiste direttamente nel
volere scoprire ad ogni costo una risposta del teologo cattolico al pensatore
buddhista. Non si tratta di fare protrarre un dialogo tra un vivente e un defunto. Vo-
gliamo semplicemente trovare nei due esponenti di due grandi tradizioni religiose e in
due uomini di fede aperti al mondo contemporaneo e all’incontro attuale tra oriente e
occidente, spunti, elementi di riflessione e qualche porta aperta per una reciprocita
ermeneutica tra buddhismo e cristianesimo.

' D. W. MITCHELL, op. cit., pp. 104-105.

% MASAO ABE, Kenotic God and dynamic Sunyata, cit., p. 14.

2 Cfr. K. RAHNER, Corso fondamentale sulla fede. Introduzione al concetto di cristianesimo,
Edizioni Paoline, Alba, 1977, pp. 286-290.

2 MASAO ABE, Kenotic God and dynamic Sunyata, cit., p. 16.

B Ibid., p. 16.



126 St1ATUS QUAESTIONIS

Balthasar ha trattato ripetutamente il tema della kenosi cristologica. Partiamo
da un suo testo estratto dalla Teologia dei tre giorni: «’affermazione fondamentale
dell’antichissimo inno di Fil 2, prepaolino e da Paolo completato, ¢: “Egli (Cristo
Gesu si trova prima) trovandosi nella forma di Dio, non consider¢ alla guisa di una
preda (oppure: un bene da mantenere per s¢, un vantaggio da conservare ad ogni con-
dizione) I’essere uguale a Dio, ma anniento se stesso, prendendo forma di servo, di-
ventando nell’aspetto come gli altri uomini, riconosciuto nel comportamento come
uomo, si abbasso diventando obbediente fino alla morte”, e Paolo aggiunge: “anzi
fino alla morte in Croce”. Quindi I’inno prosegue: “Percio Dio lo ha innalzato (estre-
mamente importante: huper) e gli ha dato inoltre un nome che € sopra ogni nome,
perché nel nome di Gesu si pieghi in ginocchio tutto cio che ¢ nel cielo, sulla terra e
agli inferi e ogni lingua confessi: Signore ¢ Gesu Cristo a gloria di Dio Padre”. Si puo
considerare dimostrato che il soggetto che si “annienta” prendendo forma di servo
non ¢ il Cristo gia incarnato, ma colui che ¢ al di sopra del mondo, che si trova nella
forma di Dio; si puo inoltre considerare dimostrato che in questa prima kenosi ¢ gia
inclusa la seconda “...fino alla morte sulla croce™»*.

I1 Dio dell’ Antico Testamento «non partecipa a nessun altro la sua gloria e la
sua maesta, anzi non puo parteciparle, in quanto contraddirebbe a se stesso se le ab-
bandonasse»®. Ma «questo atteggiamento non contraddistingue pit “Gesu Cristo”
come soggetto divino e preesistente; egli, per cosi dire, si puo concedere il lusso di ri-
nunciare alla sua gloria, & quindi cosi divinamente-libero da potersi legare all’obbe-
dienza del servo»?®.

Si tratta, «almeno nel sottofondo, della svolta assolutamente decisiva nel modo
di vedere Dio, che non & in primo luogo “potenza assoluta”, ma “amore” assoluto e la
cui sovranita non si manifesta nel tenere per sé cio che gli appartiene, ma nell’abban-
donarlo, cosicché questa sovranita si estende al di la di cio che qui, all’interno del
mondo, si contrappone come forza e debolezza. Lesternarsi di Dio (nella incarnazio-
ne) ha la sua possibilita ontologica nell’esternabilita eterna di Dio, nella sua donazio-
ne tripersonale; a partire da qui anche la persona creata non deve essere descritta pit
come essere-in-s¢, ma pit profondamente (in quanto creata ad immagine e somiglian-
za di Dio) come “ritorno-a-se-stessa (reflexio completa) a partire dall’esteriorita a se
stessa” e come “uscita-fuori-di-s¢, in quanto interiorita che si dona e si manifesta”. I
concetti di poverta e ricchezza diventano dialettici, cio che qui non sta a significare
che I’essenza di Dio sia in sé (univocamente) “kenotica” e che quindi un solo concet-
to possa comprendere il fondamento divino della possibilita della kenosi e la kenosi
stessa (in questa direzione si collocano alcuni errori dei moderni kenotici), bensi
che—come ha tentato di dire alla sua maniera Ilario—la “potenza” divina € cosi co-

# H. U. von BALTHASAR, Teologia dei tre giorni, Queriniana, Brescia, 1990, p. 35.
3 Ibid., p. 39.
% Jbid., p. 39.



GaeaNo Favaro 127

stituita che puo gestire in se stessa la possibilita della incarnazione e della croce, e so-
stenere questo annichilimento fino alla fine. Tra la forma di Dio e la forma di servo
regna, nell’identita della persona, un’analogia delle nature conforme alla formula:
maior dissimilitudo in tanta similitudine»®’.

Per cui I’evento dell’incarnazione della seconda persona divina non ¢ senza si-
gnificato per la stessa relazione intercorrente tra le persone divine. La kenosi intesa
come autorinuncia e autolimitazione di Dio si identifica con la libertd e con
’onnipotenza di Dio.

Balthasar sfugge ad ogni interpretazione naturalistica, gnostico o logico-
hegeliana: «l’ultimo presupposto della kenosi ¢ 1’1’ altruismo delle persone” (come
pure relazioni) nella vita intratrinitaria dell’amore; si da quindi una kenosi fondamen-
tale, presente gia nella creazione in quanto tale, perché Dio fin dall’eternita assume la
responsabilita della sua riuscita (tenendo conto anche della liberta dell’'uomo) e nella
previsione del peccato “include nel conto” anche la croce (come fondamento della
creazione)»®,

In quest’ultimo asserto Balthasar si rifa alla teologia russa degli anni quaranta,
e a Bulgakov, pero ritiene che ’affermazione secondo cui «l’ultimo presupposto del-
la kenosi ¢ I’“altruismo” delle persone come pure relazioni nella vita intratrinitaria
dell’amore puo rimanere centrale nella teologia ed essere liberato da ogni presuppo-
sto sofiologicon?.

La solidarieta di Dio con ’'uomo e la creazione non si estende soltanto a cid
che ¢ sintomo e pena del peccato, ma si fa esperienza condivisa. Dio ¢ solidale nel
peirasmos del rifiuto stesso, senza tuttavia avere peccato (Eb 4,15)%.

Nessuna categoria religiosa o culturale, nessun /ogos umano ¢ capace di espri-
mere questo manifestarsi della Verita di Dio.

II cristianesimo presenta una «svolta universalmente decisiva della visione di
Dio che non ¢ in primo luogo “potenza assoluta”, ma “amore” assoluto e la cui sovra-
nita non si manifesta nel tenere per sé cio che gli appartiene, ma nel suo abbandono
(...). Cannichilimento di Dio ha la sua possibilita ontologica nell’autorinuncia eterna
di Dio, la sua donazione tripersonale»*!. Cosi nella pasqua di Cristo ci viene manife-
stata nella fede la verita immanente di Dio: «si impedisce che I’incarnazione del Fi-
glio significhi una “mitica” alterazione in Dio. Non Dio altera se stesso in sé, ma
Iinalterabile Dio apre una relazione verso la realta creata che dona alle sue relazioni
intime intradivine un’espressione nuova; certamente non soltanto esteriore, come se

2 Ibid., pp. 39-40.

 Ibid., p. 45.

# Cfr. Ibid., p. 45.

0 Cfr. Ibid., p. 126.

3 H. U. von BALTHASAR, «Mysterium paschale», in: Mysterium Salutis, vol. 6, Morcelliana,
Brescia, 1971, p. 189.



128 STATUS QUAESTIONIS

questa relazione verso fuori non lo attinga veramente, bensi in modo che la nuova re-
lazione verso la natura mondana, che viene unita ipostaticamente al Figlio, mette in
luce una delle infinite possibilita presenti nell’eterna vita di Dio»*.

Colui che agisce per primo ¢ Dio Padre (2 Cor 5,18ss.). 1l segno del compi-
mento di quest’opera di riconciliazione ¢ lo Spirito (Rm 8,6.1 e 9-10): «si tratta di ca-
ricarsi, in maniera assolutamente irripetibile, di tutto il peccato del mondo, da parte
dell’unico Figlio di Dio, la cui peculiarita di essere Dio fattosi uomo (che ¢ qualcosa
di piu di un “caso supremo” di antropologia trascendentale) fa si che sia I’unico a po-
ter assolvere a questo compito»®.

Il teologo di Basilea si chiede: le liturgie, i sacrifici, le leggi e istituzioni religio-
se, le profezie e i simboli, le funzioni sacrali e profane dell’ Antico Testamento (e se si
vuole anche del paganesimo), irrimediabilmente diverse nella loro disparita, possono
offrire un punto diverso dall’unico Golgota, dove tutte queste cose trovano compimento
e vengono superate, abolite e sostituite dall unico gesto compiuto da Dio?

La sua ovvia risposta ¢ negativa.

Dio uomo e solo in quanto uomo, cosicché I’uomo mai come qui viene ad
esprimersi. Ma non Dio assieme a un uomo, ma Dio assolutamente unico in quest’uo-
mo assolutamente unico, che & tale proprio perché ¢ Dio*.

Linno cristologico di Fil 2,6-11 permette a Balthasar di sottolineare che «la
deformita opaca del peccato viene assunta dal Verbo e resa, nella sua permanente de-
formita, “trasparenza’»*,

L obbedienza umana di Gesu ¢ una obbedienza trinitaria.

Paolo Martinelli scrive: «Parlando di questa implicazione trinitaria della morte
di Cristo non si intende naturalmente parlare di una sorta di hegeliana necessita di
Dio di coinvolgersi e di irretirsi nel “processo™ del mondo». G7,196: «E’ soltanto il
suo liberissimo amore che puo indurre Dio sia a creare un mondo, sia a redimerlo in
un modo tanto meraviglioso. E se & vero che tale emersione ad extra del mistero trini-
tario ci svela qualcosa della legge immanente della Trinita, tuttavia non & in nessun
caso possibile derivare da questa legge interna una necessita di quell’emersione»*®.

L’io-tu-noi divino sorge liberamente nell’io-tu-noi mondano e creaturale. Pos-
siamo comprendere la verita del Dio Trinitario solo partendo dalla relazione filiale di
Gesu col Padre: «il Figlio puo rappresentare il Padre in forma adeguata solo median-
te la sua totale incarnazione: cid vuol dire mediante tutto il suo essere finito, non sol-
tanto mediante le sue parole, e nel modo massimo mediante la fine riservata a questo

2 H. U. von BALTHASAR, Teodrammatica, vol. 3: Le persone del dramma: l'uomo in Cristo,
Jaca Book, Milano, 1992, p. 482.

3 Cfr. Ibid., pp. 127-128.

* Cfr. Ibid., p. 128.

* P. MARTINELLL, La morte di Cristo come rivelazione dell'amore trinitario nella teologia di
Hans Urs Von Balthasar, Jaca Book, Milano, 1996, p. 138.

3 Ibid., p. 141, nota 79. G7,196 & la citazione di Gloria. Un ‘estetica teologica, vol. 7: Nuovo pat-
to (trad. it. di Herrlichkeit. Eine theologische Aesthetik. 111/2: Neuer Bund, Einsiedeln, 1969).



Gaeano Favaro 129

essere, cio¢ la morte, che nel suo silenzio offrira I’informazione piu forte a riguardo
del Padre: mediante “la parola senza parola” (Guglielmo di San Thierry), che nel Ce-
lano viene definito come lingua tertian’.

Va anche ribadito che secondo Balthasar la relazione tra Trinita economica ¢
Trinita immanente non significa che la Trinita economica possa essere identificata
semplicemente con la Trinita immanente, pur riconoscendo che le leggi della prima
derivano dalla seconda. Balthasar parla di una «inversione della Trinita immanente in
quella economica, nella vita terrena di Gesu e fino al mistero pasquale». «Essa ¢ de-
dotta da Balthasar mediante la considerazione della posizione dello Spirito Santo nel-
la vita di Gesu, dal momento in cui egli, come Verbo del Padre, si lascia incarnare nel
seno della Vergine fino a quando egli sulla croce lo consegnera, come estrema obbe-
dienza e compimento della propria missione, al Padre»®.

Nel mistero immanente di Dio ¢’€ I"archetipo trinitario cui va ricondotta ogni
vicinanza e ogni lontananza intramondana di Dio.

La “lontananza” rimanda alle ipostasi divine e la “vicinanza” rimanda alla loro
circumincessione. Limmutabilita di Dio non ¢ una immutabilita divina amorfa e in-
consapevole, ma ¢ un “avvenimento permanente” (Geschehen) dell’autodonazione in
modo che in esso risulti fondato ogni possibile divenire temporale inframondano
(Verden)»**. Quindi possiamo in qualche modo comprendere perché il Figlio di Dio,
entrando nella dimensione spazio-temporale dell’esistenza umana, e vivendo il suo
tempo realmente come finito, non occorre che lasci I’eternita, perché gia in essa ci
sono le condizioni per la sua autodonazione nell’economia della salvezza. Il mistero
pasquale non produce in Dio nessuna “autoalienazione”: «la rinuncia alla forma di
Dio e I’assunzione della forma di servo, con tutte le sue conseguenze, non introduco-
no nella vita trinitaria di Dio nessuna autoalienazione. Dio ¢ sufficientemente divino
per divenire in un senso vero e non solo apparente, attraverso ’incarnazione, la mor-
te e la risurrezione, ¢io che egli ¢ gia da sempre in quanto Dio»*.

11 dolore e la morte trovano il loro archetipo nella generazione primigenia del
Figlio da parte del Padre come volonta di una dedizione da cui nasce il Tutt’ Altro.

Nella sua autodonazione il Padre dona non qualcosa che ha, ma tutto cio che
e—in Dio c’¢ solo essere e non avere—, che passa totalmente al Figlio generato: ¢
come una “morte”, una prima “kenosi” radicale, una “super-morte”, che & I’aspetto di
ogni amore e che fonda all’interno della creazione tutto cio che in essa potra essere
una morte buona: dal dimenticarsi per la creatura amata fino a quel supremo amore
che «da la vita per i suoi amici»*',

7 H. U. von BALTHASAR, Teologica, vol. 1: Verita di Dio (trad. it. di Theologik. 11: Wahrheit
Gottes, Einsiedeln, 1985), p. 60.

% P MARTINELLL, op. cit., pp. 160-161.

¥ Ibid., p. 185.

“ H. U. von BALTHASAR, “Mysterium paschale”, cit., p. 185.

4 Cfr. H. U. von BALTHASAR, Teodrammatica, vol. 5: L'ultimo atto (trad. it. di Theodramatik.
IV: Das Endspiel, Einsiedeln, 1983), p. 72, cit. da P MARTINELLL, op. cit., p. 187.



130 STATUS QUAESTIONIS

In sintesi, Balthasar riferisce 1’espressione kenosi alla Trinitd immanente e, per
conseguenza, alla persona del Padre. Il punto di partenza ¢ la Trinita economica, sul-
la pista di «una teologia negativa, che escluda da Dio qualsiasi esperienza e sofferen-
za intramondana e tuttavia abbia in Dio le condizioni della possibilita per una tale
esperienza e sofferenza, fino a tutte le implicazioni cristologiche e conseguentemente
trinitarie»®. Quindi Dio non ¢ implicato nel processo del mondo. Siamo al di fuori di
ogni filosofia e teologia del processo.

La kenosi primordiale assoluta del Padre rende possibili le altre kenosi di Dio
nel mondo, che ne sono una conseguenza: la prima come “autodelimitazione” del Dio
trinitario in forza della liberta donata alle creature, la seconda, ancor pil profonda,
mediante 1’Alleanza con Israele e la terza, che & cristologico-trinitaria, nell’evento
dell’incarnazione, morte e risurrezione.

Sembra valida la sintesi che Andrea Toniolo ci da della teologia di Balthasar
sulla kenosi: «la kenosi esprimente sia la ricchezza che la poverta di Dio, sia la poten-
za che ’impotenza, sia 1’unita che la differenza in Dio, possibilita di dare e il dare
come perdere se stessi per riconoscere 1’essere, la liberta dell’altron®.

La creazione ¢ dunque nel seno della Trinita. L'incarnazione e la Croce non
sono un allontanamento dalla Trinita, ma esprimono in un modo forte, da una parte, la
differenza, la “distanza” e la “separazione” e, dall’altra, la vicinanza e I’unita esisten-
te tra le persone trinitarie.

L’uomo ¢ attratto nell’orizzonte della vita trinitaria, nel dinamismo eterno di
reciproca dedizione del Padre, del Figlio e dello Spirito. Cosi I’'uomo che accetta nel-
la fede la credibilita dell’amore di Cristo & reso capace di amore e di solidarieta, per-
ché partecipe della comunione trinitaria, che ¢ un eterno ritrovarsi nel perdersi come
dono totale di se.

II1. CONFRONTI ORIENTATIVI E SPUNTI DIALOGICI

Il pensiero di Masao Abe sul sunyata buddhista affrontato nell’orizzonte
dialogico della kenosi cristiana richiede di essere interpretato alla luce della Scuola di
Kyoto e di tutto il suo pensiero, che presenta accenti dinamici ed evolutivi, anche per-
ché si confronta col pluralismo filosofico e religioso contemporaneo. Donald W.
Mitchell recentemente ha scritto che il confronto di Abe tra 1’ Assoluta Vacuita della
Scuola Zen di Kyoto e la kenosi di Gesu Cristo costituisce una sfida reale alla teolo-

“ Cfr. H. U. von BALTHASAR, Teodrammatica, vol. 4: L'azione (trad. it. di Theodramatik. 111:
Die Handlung, Einsiedeln, 1980), p. 302.

4 A. TONIOLO, La Theologia crucis nel contesto della modernita. Il rapporto tra croce e moder-
nita nel pensiero di E. Jiingel, H. U. von Balthasar e G. W. F Hegel, Glossa, Roma-Milano, 1995, p. 122.



GAETANO Favaro 131

gia cristiana. Il suo libro citato Kenosi e nulla assoluto contiene una risposta appro-
fondita al problema posto da Abe. Ed ¢ lo stesso Mitchell che ci ricorda che
Balthasar ha detto che la Scuola di Kyoto offre la sfida piu grande alla teologia cri-
stiana dai tempi del Neoplatonismo ad oggi*,

Diversi teologi e pensatori hanno risposto ad Abe: Thomas J.J. Altizer, Eugene
B. Borowitz, John B. Cobb, Catherine Keller, Jiirgen Moltmann, Schubert M.
Ogolen, David Tracy ed altri®.

Donald W. Mitchell, che ¢ approdato dal buddhismo al cattolicesimo, & una
delle personalita piti eminenti che puo pronunciarsi in questo dialogo interreligioso.

I pensiero di Abe trae dalla grande tradizione buddhista la sua linfa vitale, si
esprime nell’area del buddhismo mahayana ed ¢ particolarmente attento al cristiane-
simo e al pensiero moderno. La figura del Buddha ¢ passata attraverso una evoluzio-
ne semantico-simbolica che va dal Buddha della storia al Buddha della fede e della
spiritualita della Scuola di Kyoto. Anche quando i cristiani parlano di Gesu Cristo vi
includono il Verbo eterno, Gesu di Nazaret e il Signore risorto che siede alla destra
del Padre. Ciascuna delle due tradizioni, pur portando 1’impronta di una grande va-
rietd di interpretazioni dovute ai differenti contesti culturali e all’influsso degli stru-
menti ermeneutici, ha la sua unicita.

Dal punto di vista metodologico ogni tentativo di comprensione reciproca e di
superamento che sia aperto al Santo, al Mistero e alla Realta ultima che sorpassa
ogni verita empirica deve essere fedele alla intuizione originaria specifica, al Fonda-
tore, ai testi sacri e al periodo fondante degli inizi. U'impegno dialogico non si pro-
pone di cristianizzare il buddhismo o di buddhistizzare il cristianesimo. Ogni tentati-
vo di confronto tra il Buddha e Cristo ad un certo punto viene fermato dal Buddha
stesso e da Cristo stesso.

Secondo il Vangelo Gesu ha detto: «lo sono la via, la verita e la vita» (Gv
14,6). 11 Buddha nella Sutra del Loto dice: «Io sono colui che conosce la via, che
apre la via, che predica la via» (Sutra del Loto V, 2,16). C’¢ un altro testo della tradi-
zione buddhista, citato da Donald W. Mitchell, in cui il Buddha afferma: «Colui che
vede il Dharma vede me» (Ifivuttaka, Kuddhaka-Nikaya)*. 1l Buddha storico non si
¢ mai identificato col Dharma, mentre il buddhismo del grande veicolo ha assunto
nuove modalita relazionali tra il Dharma e il Buddha. E’ significativa la dottrina dei
“Tre corpi del Buddha”.

# Cfr. D. W. MITCHELL, «Status Quaestionis: Taking Stock of the present Christian-Buddhist
Dialogue; Christian Perspective», Pro Dialoge 90 (1995), 3: Buddhist-Christian Colloquium, Kaonshiing,
Taiwan, 31 July-4 August 1995. La citazione di Balthasar si trova a p. 245, nota 25: H. U, von
BALTHASAR, «Buddhism: An Approach to Dialogue», International Catholic Review, (1988), Winter (no
page numbers).

* Cfr. Responses to Masao Abe, in: The Emptying God, cit., pp. 69-154. Un altro libro di risposte
&: C. IVES (ed.), Divine Emptiness and Historical Fulness: A Buddhist-Jewish-Christian Conversation
with Masao Abe, Valley Forge, PA: Trinity International, 1994.

* D. W. MITCHELL, Status Quaestionis..., cit., p. 245, nota 27.



132 STATUS QUAESTIONIS

Rimane il fatto che il Buddha e Cristo non possono essere identificati, come
non possono esserlo I’“anima” del buddhismo e del cristianesimo. Ogni confronto tra
cristianesimo e buddhismo deve tenere conto di questa premessa metodologica.

La differenza profonda tra cristianesimo e buddhismo non consiste soltanto nei
contenuti, ma anche nella terminologia adottata per esprimere le realta salvifiche.

11 cristianesimo parla di “rivelazione™, dono gratuito e personale che ci viene
dalla libera iniziativa di Dio. Il buddhismo parla di “illuminazione”, di una luce inte-
riore (bhodi) che guida I’'uomo verso la realizzazione di una via che gia c¢’era prima
che il Buddha la scoprisse.

C’¢ un punto in cui il dialogo tra la dottrina del sunyata di Abe e la teologia
della kenosi di Balthasar possono capirsi: ¢ il versante antropologico, o meglio, della
“via” offertaci da Cristo e dal Buddha per raggiungere la salvezza e superare la condi-
zione umana. Vale la pena fare una premessa.

Basandosi sulla rivelazione fondante, sulla tradizione, sulla stessa esperienza
dei mistici, Balthasar sottolinea che Cristo ¢ il Figlio del Padre, il Logos Trinitario e
si identifica col potere, |’amore e la sapienza che ha creato e salvato il mondo.

D’altra parte Cristo € colui che si ¢ identificato col genere umano, ha portato su
di sé la solitudine, la debolezza, la tentazione, la sofferenza per liberarci da ogni
male, dal peccato, dall’inferno, dalla morte, da ogni forma di egoismo. Ha vissuto
’oscurita della Croce per introdurci nella luce, nella libertd e nell’amore universale.
Questo progetto eterno, attuato con I’intervento della Trinita, ha fatto si che 1’unita tra
Dio, 'uomo e il creato non fosse mai irrimedialmente perduta.

11 bene dell’uomo é stato sempre presente nella mente eterna di Dio.

L’immenso sforzo di Balthasar € consistito nel trovare nella Trinita economica
i segni, le tracce, i simboli e il linguaggio confluenti dalla Trinita immanente. Fonda-
mentalmente la metodologia teologica di Balthasar ¢ corretta, nasce dalla fede e dal-
’ascolto. Egli non puo basarsi solo sull’esperienza.

Detto questo, sembra che si possa procedere a discernere nelle due vie, di Cri-
sto e del Buddha, percorse nel loro versante antropologico, cio che le avvicina e le di-
stanzia. Michael Fuss si colloca su questa direzione: «Mentre 1’azione salvifica sia
del Buddha sia del Cristo rimane celata nel mistero dei cuori dei rispettivi seguaci,
come pure il “nirvana” e la “vita eterna”, come meta finale, la dimensione antropolo-
gica della salvezza potrebbe costituire un valido punto d’incontro. Questa pure si at-
tua in una complementarieta: all’azione salvifica delle realta divine o del Dharma
corrisponde, a livello umano, un progressivo distacco dall’egoismo, dall’autonomia
umana e quindi una trasparenza, una purezza dell’uomo liberato da ogni vincolo di
schiavitin*.

7 M. FUSS, Dharma e Vangelo: due progetti di salvezza, in: AA.VV., Dharma e Vangelo due pro-
getti di salvezza a confronto, Cittadella editrice, Assisi, 1996, p. 66.



GAETANO FavarRO 133

Apparentemente Balthasar pud sembrare poco dialogico, perché parte dalla
fede, si muove all’interno della fede, non parte dal soggetto umano e dalle sue possi-
bilita. In che senso egli pud aprirsi al dialogo interreligioso col buddhismo? La rispo-
sta risulta chiara dalla sua teologia: egli parte dalla oggettivita della rivelazione
vetero e neo-testamentaria. Ma la rivelazione di Dio assume su di sé¢ anche |'umano e
il cosmo, anche cio che si presenta come totale alterita di Dio: la morte. La riduzione
cosmologica e antropologica non sono sufficienti. La Croce riunisce il mondo divino
e quello umano, I’eterno e il temporale in un unico dramma, I’incontro con I’amore di
Dio e I’attesa dell’'uomo, la connessione tra teologia e antropologia. In questo senso
buddhismo e cristianesimo possono comprendersi pur nelle loro differenze. E questo
anche perché la Croce ¢ parola e silenzio.

La kenosi impedisce ad ogni religione in quanto tale di assolutizzarsi. Cio vale
anche per ogni sistema filosofico. Pero nello stesso tempo, provoca il confronto con-
tinuo con la domanda umana, particolarmente con quella di salvezza. La Croce valo-
rizza tutto per tutto superare. Si potrebbe anche dire che quanto pil vasta ¢ la doman-
da tanto piu ampie sono le riserve teologiche e antropologiche nascoste nel mistero
della Croce di Cristo. La mediazione ci & offerta da Cristo, rivelatore e rivelazione del
Padre, che ci ha comunicato la sua esperienza divina e umana.

Certamente Balthasar & in grado di andare oltre Abe, perché sorretto dalla fede
cristiana. Egli non riduce ad identita la kenosi della Trinita immanente, quella creatri-
ce di Dio e la dinamica della creazione. Se tutta la realta, anche quella che noi chia-
miamo mondana e creaturale, rivela la kenosi di Dio perché il divino—come dicono i
buddhisti—si identifica con tutte le cose, non ha senso parlare della unicita dell’incar-
nazione e della redenzione di Cristo. Il Vuoto si identifica con tutte le forme di esi-
stenza, secondo Abe. Il discorso di Balthasar ¢ diverso. Tuttavia c’é un aspetto
tensionale che spinge a confrontare il sunyata interpretato da Abe con la kenosi inter-
pretata da Balthasar. Quest’ultimo coglie la tensione tra peccato e redenzione, la
temporalita come configurazione dell’eterno, la dialettica tra morte e vita, passione e
gioia, la distinzione che unifica, Verbum-Caro, Verbum e peccato. Il pensiero di Abe
ne ¢ una certa eco che ci fa pensare ad una certa somiglianza di esperienze spirituali.
Ma ¢ difficile trovare in Abe I"“analogia entis” che si concili con I"“analogia fider”.

Le persone trinitarie vivono la kenosi eterna. Uinterdipendenza creaturale ¢
tale in forza della kenosi creatrice di Dio, e non si identifica con Dio. Questo, dal
punto di vista cristiano, adottato da Balthasar. Inoltre la kenosi dell’incarnazione e
della croce esprime 'unicita della salvezza operata dalla ipostasi del Figlio. La
kenosi nella creazione, pur dovendo essere considerata nell’unita del progetto
salvifico, non ¢ la stessa realta. ’amore di Dio non si identifica col Vuoto della crea-
zione, perché mentre la creazione dipende radicalmente dal Dio trinitario, il Dio
trinitario non dipende dalla creazione.

L'immanenza di Dio nella creazione non ¢ tale da togliere una distinzione reale
tra Dio e cio che non ¢ e non puo essere Dio. Per Balthasar I’amore creatore e
salvifico & autodonazione di Dio che non guarda a se stesso e non ha paura della li-



134 STATUS QUAESTIONIS

berta dell’uomo da lui creata. «All’uomo ¢ data la possibilita del “no” nei confronti di
Dio a partire dalla partecipazione datagli dalla liberta infinita autodonata al Figlio»*.

Lunicita del Figlio & un punto fermo per Balthasar. Egli sottolinea che la Croce
di Cristo & «il punto centrale della storia della salvezza», «il punto cardine della storia
del mondoy, «il punto centrale di tutta la predestinazione e creazione del mondo»*.

Le Scritture parlano chiaro.

Donald W. Mitchell aggiunge: «Questa realta lontana della Trinita, rivelata nel-
la kenosi della croce, non & svuotata in senso totale nel “luogo del mondo”—come
suggeriva Abe—ma rimane un “luogo di speranza per il mondo” (...). D’altro lato
Abe ha ragione quando sostiene che questa kenosi di amore puo essere vissuta qui su
questa terra. Nel buddhismo, il Vuoto non deve essere semplicemente oggetto di ri-
flessione, ma deve essere vissuto. Analogamente, la kenosi rivelata da Gesu puo esse-
re vissutan™.

In un quaderno di Communio (settembre-ottobre 1988), dedicato al dialogo tra
cristianesimo e buddhismo, Balthasar scrive che le due vie di salvezza sono vicine e
lontane. «Ma decisamente importante & ora dove tali avvicinamenti si possono attuare
e in che modo essi si possano giustificare»’'. A tale scopo pone alcune questioni. Egli
si chiede che cosa intende dire Paolo quando descrive lo stato del mondo ricorrendo a
termini come nullita, schiaviti, corruzione, sospiro, soffrire le doglie del parto.

In questa condizione egli include anche 1"'uomo gia redento (Rm 8,22-23), anzi
lo Spirito divino, come «sospirante con gemiti inesprimibili» (Rm 8,26). Come si puo
rapportare questa affermazione paolina a termini come #rsna, sete, brama, desiderio e
ai tentativi di superare questa condizione?

«Cosa significa, nei riguardi della contrapposizione tra la apersonalita orienta-
le e la valorizzazione occidentale della persona, il concetto—impiegato da ambedue
le parti—di “rinnegamento di sé”? Semplicemente un atteggiamento etico? O rinvia
in Occidente al bisogno di approfondire teologicamente una ben fondata filosofia del-
la persona? Da un punto di vista trinitario e cristologico, la persona ¢ fondata per
mezzo di una relazione di “allontanamento da sé”, la qual cosa significa pit di una
semplice “costituzione dialogica”, di cui parlano prevalentemente i personalisti ebrei
del nostro tempo, i quali perd non hanno alcuna immagine trinitaria di Dio come
sfondo. Senza dubbio nella formula “allontanamento da sé¢” non si puo lasciar da par-
te il “sé”; percio nel dialogo tra buddhisti e cristiani si riaprira sempre la domanda:
I’elemento kenotico (lo “svuotamento™) dell’ Assoluto ¢ amore (come dice il cristia-
no) o & un puro “restare aperti” in direzione dello sconfinato? D’altra parte un teologo
occidentale, legato all’essere, dovrebbe pur sempre cercare chiarimenti su che cosa

4% P. MARTINELLI, op. cit., p. 352.

# H. U. von BALTHASAR, Teologia dei tre giorni, cit., p. 28.

0 D. W. MITCHELL, Kenosi e nulla assoluto, cit., p. 114.

! H. U. von BALTHASAR, «Incontro al Dialogo», Communio 101 (settembre-ottobre 1988), 12.



GAETANO Favaro 135

ne ¢ dell’essere nella kenosi cristologica (e analogamente trinitaria): se la parola
“kenosi” significa davvero “vuoto”. Certamente esso ¢ pur sempre qualcosa d’altro
che un (quantitativo) depotenziamento dell’essere»n®.

Egli poi si pone il problema del senso da dare al termine “essere” in occidente
e a “nirvana” nel buddhismo. Sono due termini “contrari”? Non sembra. Connessa a
questa tematica ¢ anche la questione del rapporto tra mirvana e samsara, nel
buddhismo mahayana, col concetto in qualche modo intermedio di “compassione”.

«Se I’ Assoluto occidentale si esprime essenzialmente (“In principio era il Ver-
bo”) e questa affermazione diventa il fondamento di ogni ente nel mondo (“tutto &
stato fatto in Iui”), allora diventa comprensibile una autoespressione (in Gesu Cristo)
storicamente definitiva. Si puo scoprire in Oriente una corrispondenza a questa
autoespressione? La risposta dipende certamente dal chiarimento della provenienza
del finito, una risposta che Buddha ha espressamente rifiutato»?.

Balthasar conclude osservando che il “dialogo tra mondi”, la “comunicazione
intermondana’ non possono continuare ad essere rinviati. Abe e Balthasar esprimono
due tentativi di questo dialogo. Il timore di Abe ¢ che ogni forma di monoteismo,
compreso quello cristiano, espressa dalla storia in occidente, puo creare conflitti e in-
tralciare 1’unita del genere umano. Il suo concetto di Nulla assoluto pretende evitare
questo intralcio. Ma nella kenosi di Abe che rimane di Dio? La kenosi trinitaria della
teologia di Balthasar puo costituire un tentativo di risposta che tenga conto del peri-
colo di un monoteismo freddo in cui ’amore non si manifesta sufficientemente e non
¢ sufficientemente fondato. Ed eviti un monoteismo esclusivista, quindi non aperto
all’'universalita e alla totalitd. La volonta di potenza puo contagiare le religioni.

Abe preferisce il non-dualismo che tenga conto delle istanze unitarie del gene-
re umano e segna la via mistica della kenosi. Balthasar crede che ['umanita ¢ creata e
salvata a immagine della Trinita. Tutti e due cercano di coniugare 1*unita con la plura-
lita e la diversita. Per quanto riguarda Balthasar, puo essere valido un approfondi-
mento della sua teologia pasquale, in vista di un ulteriore cammino dialogico col pen-
siero di Masao Abe, su due direzioni. La prima puo essere descritta con una frase di
Piero Coda: «La pericoresi del Padre e del Figlio, nello Spirito, € il grembo della
pericoresi tra Dio e la creazione»®*. La seconda ci & offerta da una ontologia dell’esse-
re che sia anche del non-essere, di cui tratta la Scuola di Kyoto. E’ il “Non-Essere” in
quanto Alterita nei confronti dell’essere che € il cosmo e I’'uomo. Il problema dell’ori-
gine e del fine, approfondito nella ricerca sulla relazionalita intrinseca di tutto il reale,
cogliendo aspetti che sono sfuggiti al pensiero greco, puo forse creare un avvicina-
mento tra cristiani e buddhisti.

32 Ibid., 12-13.

3 Ibid., p. 13.

* P. CODA, «l Cristo crocifisso e abbandonato redenzione della libertd e nuova creazione», Nuo-
va Umanita 18 (1996) 3-4, 384,



136 StATUS QUAESTIONIS

Come in Dio la Trinitd non & in contraddizione con 1’Unita, cosi la vita e la
dinamicita in Dio possono non contraddire I’essere di Dio, ma “spiegarlo”. Qualcosa
di simile puo essere cercato sulla relazione tra la temporalita umana e la “sovra”
temporalita divina.

Certamente la riflessione teologica sul pensiero di Balthasar non puo arrestarsi
qui. Ci sono aspetti e problemi che hanno bisogno di essere ulteriormente approfondi-
ti: la ricerca balthasariana sulla relazione tra la Croce e la Trinita, il rapporto tra la li-
berta divina e quella umana e tra la liberta divina e la bonta trascendentale del Dio
Trinitario.

E’ noto che Balthasar ha voluto distinguere il suo pensiero da quello hegeliano.
Eppure talvolta sembra identificare I’essere e il nulla. La teologia cattolica classica
gli ha fatto notare che non sempre egli sembra distinguere adeguatamente in Dio le
perfezioni pure dalle perfezioni miste. Anche quando cerca di fondare il divenire del
mondo in un “sopra-divenire” di Dio suscita qualche interrogativo. Gli studiosi stan-
no cercando in quale misura la teologia di Balthasar & debitrice ad Origene, a Lutero,
a Hegel e a Bulgakov. Egli si & reso conto di camminare «sulla lama del rasoio»®.

Su queste linee conduttrici la ricerca dei teologi deve continuare. Tenendo con-
to dei limiti strutturali che il nostro tema presuppone, sembrano pertinenti le osserva-
zioni fatte da Edward T. Oakes nel suo libro recente Lo splendore di Dio. Modello di
redenzione cristiana. La teologia di Hans Urs von Balthasar: «Pur volendo Balthasar
affrontare il mistero della vita intratrinitaria con un approccio “negativo”, cioé negan-
do I’idea del cambiamento e della sofferenza in Dio come li intendiamo noi, nondi-
meno insistera sul fatto che le condizioni per la possibilita di queste stesse realta al di
fuori di Dio (cioé qui sulla terra) vanno ricercate all’interno di Dio. Cio puo suonare
astratto e speculativo in maniera scoraggiante, come del resto appare, credo, tutta la
speculazione sulla Trinita; ma serve a mettere a fuoco due punti della teologia che
non ¢ facile tenere a mente insieme, vale a dire che mentre da una parte la Trinita rac-
chiude in sé tutte le condizioni per la possibilita del mondo, dall’altra non siamo in
grado di ricavare conoscenze sulla natura di Dio dal mondo»*.

Masao Abe e Balthasar per sentieri diversi cercano un ponte che congiunga
I’eterno col tempo, ’essere col divenire, la beatitudine con la sofferenza di esistere. Essi
percorrono due vie che sono piuttosto lontane e che talvolta sembrano incrociarsi.

Quando questi due pensatori si muovono, ¢ tutta la tradizione cristiana ed ¢ tut-
ta la tradizione buddhista che vengono interpellate. Oggi le due tradizioni sono co-
strette ad incontrarsi. Esse nascondono ancora prospettive spaziali in cui sono possi-
bili I’incontro e il dialogo, purché tutti ¢i sappiamo collocare in un orizzonte di unita
e di totalita.

* Cfr. V. MANCUSO, Hegel teologo e l'imperdonabile assenza del «Principe di questo mondoy,
Piemme, Casale Monferrato, 1996, p. 347.

* E.T. OAKES, Lo splendore di Dio. Modello di redenzione cristiana. La teologia di Hans Urs
von Balthasar, Mondadori, Milano, 1996, pp. 286-287.



GAEeTANO Favaro 137

Riassunto. Larticolo propone un confronto dialogico tra il concetto di
vuoto (sunyata) buddhista di Masao Abe, della Scuola di Kyoto, e la kenosi
cristologico-trinitaria. E lo stesso Masao Abe che scopre alcune analogie tra il
pensiero buddhista e la teologia cristiana. Il concetto di «vuoto» secondo la
Scuola giapponese ¢ aperto a quello di compassione e di saggezza. La kenosi
cristologica ¢ aperta all’essere trinitario di Dio e all’amore autosacrificale di
Cristo per I’'umanita. Il pensiero di Balthasar affronta la kenosi di Cristo appro-
fondendo il mistero trinitario e cogliendo la relazione tra Trinitd economica e
Trinita immanente. Nella sua autodonazione il Padre dona non qualcosa che ha,
ma tutto cid che &: &€ come una «morte», una prima «kenosi radicale, che &
1’aspetto di ogni amore». Tuttavia a Balthasar non sfugge I’importanza di una
filosofia dell’essere e della persona e la tentazione della gnosi che pud proveni-
re da alcuni accenti del buddhismo. Il dialogo rimane aperto. Il pensiero di Abe
e quello di Balthasar hanno bisogno di essere ulteriormente approfonditi alla
luce delle loro rispettive tradizioni. Oggi queste tradizioni sono costrette ad in-
contrarsi e a confrontare gli strumenti ermeneutici, senza smentire la loro sor-
gente originaria e la loro identita.

Résumé. Larticle propose une comparaison dialogique entre le concept
de vide (sunyata) bouddhiste de Masao Abe, de I’Ecole de Kyoto, et la kénose
christologique-trinitaire. C’est Masao Abe lui-méme qui découvre certaines
analogies entre la pensée bouddhiste et la théologie chrétienne. Le concept de
«vide» selon I’Ecole japonaise est ouverte a la compassion et a la sagesse. La
kénose christologique est ouverte a 1’étre trinitaire de Dieu et |’amour
autosacrificiel du Christ pour I’humanité. La pensée de von Balthasar aborde la
kénose du Christ en approfondissant le mystére trinitaire et en acceptant la
relation entre Trinité économique et Trinité immanente. Dans son autodonation
le Pére donne non pas ce qu’il a, mais tout ce qu’il est: c’est comme une
«mort», une premiere «kénose radicale, qui est I’aspect de chaque amour».
Limportance d’une philosophie de I’étre et de la personne ainsi que la tentation
de la gnose pouvant provenir de certains accents du bouddhisme, n’échappent
toutefois pas a von Balthasar. Le dialogue reste ouvert. La pensée de Abe et
celle de von Balthasar doivent étre ultérieurement approfondies a la lumiére de
leurs traditions respectives. Aujourd’hui, ces traditions sont amenées a se
rencontrer et a comparer les instruments herméneutiques sans renier leur source
originelle et leur identité.

Summary. The article proposes, in the form of dialogue, a comparison
between the Buddhist Masao Abe’s concept of the void (sunyata) from the
Kyoto school and the Christological-Trinitarian kenosis. It is Masao Abe
himself who discovers certain analogies between Buddhist thought and




138 STATUS QUAESTIONIS

Christian theology. The concept of the «void» according to the Japanese school
is open to compassion and wisdom. Christological kenosis is open to the
Trinitarian being of God and the self-sacrificial love of Christ for humanity. Von
Balthasar’s thinking helps understand the kenosis of Christ by deepening the
mystery of the Trinity through the acceptance of the relationship between the
economical and immanent Trinity. In the gift of Himself, the Father gives not
what He has but everything He is; it is like «deathy», a first, «radical kenosis
which is an aspect of every love». The importance of a philosophy of being and
of person, as well as the temptation to gnosticism stemming from certain
aspects of Buddhism, do not, however, escape von Balthasar. The dialogue
remains open. The thinking of Abe and von Balthasar must be developed in the
light of their respective traditions. Today, these traditions are obliged to meet
and compare their hermenuetic methods without denying their original sources
and identity.

Inhaltsangabe. Der Artikel bietet eine dialoghafte Gegeniiberstellung
zwischen der Auffassung vom Leeren (sunyata) im Buddhismus des Masao
Abe, einem Vertreter der Schule von Kyoto und der christologisch-
trinitdrischen Lehre der Kenosis. Eben dieser Masao Abe entdeckte einige
Analogien zwischen dem buddhistischen Denken und der christlichen
Theologie. Die Auffassung vom «Leeren» in der japanischen Schule 6ffnet sich
hin zu derjenigen von Mitleid und Weisheit. Die christologische Kenosis 6ffnet
sich zum dreieinigen Wesen Gottes und zur selbstopfernden Liebe Christi fiir
die Menschheit. Das Denken von Balthasar setzt sich mit der Kenosis Christi
auseinander, indem es in das Geheimnis der Trinitdt eindringt und eine
Beziehung kniipft zwischen der «dkonomischen» und der «immanenten»
Trinitdt. In seiner Selbsthingabe gibt der Vater nicht etwas, was er hat, sondern
alles, was er ist: es ist wie eine Art Tod, eine erste «radikale Kenosis, welche
einen Aspekt jeder Liebe darstellty. Allerdings entgeht Balthasar nicht die
Bedeutung des Seins und der Person und der Versuchung der Gnosis, welche
von einigen Aspekten des Buddhismus herrithren mag. Der Dialog bleibt offen.
Das Denken Abes bzw. Balthasars miissen noch im Licht ihrer jeweiligen
Traditionen ausgelotet werden. In unseren Tagen sind diese Traditionen
gezwungen, sich zu begegnen und ihre hermeneutischen Werkzeuge in
Vergleich zu bringen, ohne dabei jedoch ihre urspriinglichen Quellen und
Identitédten zu leugnen.




