RTLu 1 (1997) 1, 139-161 139

Le Christ est vivant et
présent dans son Eglise*

Filaret, Métropolite de Minsk, Biélorussie
Interviewé par Anna Vicini

Que signifie, pour I’Orthodoxie moderne, le risque de regarder le
christianisme comme une doctrine et non comme la présence vivante du Christ ?

La se cache, en effet, un grave danger. La tradition vivante de I’Eglise
orthodoxe ne s’est jamais lassée d’enseigner, a toute époque: «le christianisme n’est
pas une science ni méme une doctrine. Il est vie de grace dans le Christy. Méme si
nous patlons de I’existence d’une théorie chrétienne, nous ne perdons cependant pas
de vue qu’elle a une signification extrémement pratique, celle de garantir aux
chrétiens de toutes les époques la possibilité d’atteindre la plénitude de I’union
mystique avec Dieu. Un grand théologien russe du XXéme siécle, Vladimir Losskij, a
donneé une définition, bréve mais merveilleuse quant & sa profondeur, de la théologie:
«la théologie est I’expression commune de ce qui peut étre connu par chacun», ¢’est-
a-dire de la vérité, gardée dans I’Eglise entiére, qui peut étre reconnue dans
I’expérience personnelle.

* Linterview au Métropolite Filaret et au Cardinal Swiatek a été publiée en langue italienne dans
la Revue «La Nuova Europa» 5 (1996) n. 4, 6-23. On remercie le Directeur, Romano Scalfi, pour la
permission de la traduire et le professeur Pierre Dumoulin qui I’a traduite en frangais.



140 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

Dans la vie actuelle des peuples orthodoxes (j’entends ceux des pays de
I’ancienne Union Soviétique), I’affirmation que le christianisme est vie de la grace
dans le Christ revét un sens particulier. Ayant connu toute I’horreur de [’athéisme
répandu par la violence, les gens tournent leur regard vers le christianisme librement
et consciemment, ils s’efforcent de le connaitre en profondeur, d’étudier 1’Ecriture
Sainte, d’apprendre 1’essence de la liturgie, en un mot: de s ‘approprier la vérité du
christianisme par la raison. Or, c’est justement dans cette tentative de suivre
rationnellement les commandements du Christ que se cache un danger ou, comme
vous I’avez dit, un risque. Parce que la seule connaissance du christianisme n’apporte
pas le salut, ni la grace. La connaissance authentique apparait quand 1’homme est
visité par I’Esprit Saint. Ayant cru dans le Fils et ayant recu en Lui I’Esprit Saint,
I’homme connait qui est le Pére (Lc 10,22), alors seulement, il devient Son fils. Ceci
s’accomplit toujours et seulement dans ’expérience religieuse personnelle, dans les
profondeurs de la vie spirituelle de I’homme et non dans son activité cognitive. Seul
parmi ses contemporains, celui qui vit la vie du Christ, celui qui devient «Fils de
Dieu» peut renaitre, naitre a une vie nouvelle (& un “étre” nouveau, n.d.r.). Cet
homme «était mort et il a retrouvé la vie» pour faire son entrée dans le nouveau régne
de la réalité. C’est ce que nous enseigne la parabole de I’enfant prodigue (le fils
dissolu, en russe, n.d.t.) (Lc 15,11-32): dans les profondeurs de son dme «dissolue»,
une transfiguration mystérieuse, insoupgonnable, est advenue...

En quoi consiste le risque? Le prix a payer pour celui qui court un tel risque est
de ne pas étre uni a Dieu dans la vie éternelle. C’est un prix terrifiant.

Aujourd’hui se pose avec une importance particuliére le probléme de
I’éducation, a la fois de nouveaux prétres préparés a affronter les défis de la
civilisation moderne, et de laics préts a témoigner du Christ dans le monde...

Au cours de ces dernicres années, le probleme de 1’éducation des jeunes prétres
et des laics s’est déployé devant nos yeux dans toute sa complexité. En outre,
I’augmentation rapide du nombre des paroisses orthodoxes, I"ouverture d’écoles
catéchétiques, la perspective d’enseigner les fondements du christianisme dans les
institutions éducatives gouvernementales, exigent d’urgence, de notre part, la
préparation de catéchistes laics.

Dans cette oeuvre, qui ne saurait étre remise, nous rencontrons énormément de
difficultés, tant sur le plan matériel que pour trouver le personnel adapté et une
méthode. Aprés tant d’années durant lesquelles 1’Eglise orthodoxe a subi la
persécution et durant lesquelles les bases éthico-religieuses de la société ont été
détruites, dans notre pays, 1’école religieuse en temps que telle a été pratiquement
anéantie. Méme parmi les croyants, il y a des personnes qui n’ont aucune notion des
bases du christianisme. Dans ces conditions, il est indispensable d’offrir aux jeunes
pasteurs une bonne connaissance de la tradition, de les éduquer a la fidélité a cette



FiLARET DE MiNSK 141

derniére en leur enseignant comment vivre leur ministere dans une société
sécularisée, qui a un besoin pressant d’étre guérie de ses maux et de ses plaies. Pour
faire face a ces devoirs importants, une structure appropriée pour 1’instruction et la
catéchese a été créée au patriarcat de Moscou. Nous sommes contraints d’utiliser de
nombreuses voies pour la premiére fois. La solution de ces problémes réside dans la
préparation de spécialistes, forts de I’expérience pluriséculaire du soin des ames dans
I’orthodoxie et connaissant les différentes branches de la psychologie, de la
pédagogie sociale et de la diaconie.

Existe-t-il aujourd’hui (et si ce n’est pas le cas, comment devrait-il se
poser) un probléme de la présence ecclésiale dans toute la culture et la réalité?
En d’autres termes, I’éducation chrétienne est-elle seulement une doctrine
théologique ou plutdt une vision du monde qui embrasse toute la culture et toute
la réalité?

Naturellement, I’objectif de la christianisation de toute la culture ne se pose pas
aujourd’hui. Poser la question de cette maniére serait pour le moins artificiel. Notre
société est devenue irréversiblement laique. Dans les derniéres décennies des Etats
désormais indépendants, les valeurs chrétiennes ont subi une telle érosion que nous
ne pouvons plus parler désormais que de I’existence d’un petit ruisseau chrétien dans
le paysage culturel extrémement diversifié de notre époque.

Cependant nous pensons qu’il est de notre devoir de rappeler que la culture est
née du culte. La culture, tout comme la philosophie laique, est un produit de cette
laicisation du principe cultuel. Le “géne” religieux est présent dans I’art et dans la
culture. Tant I’art que la culture conservent la caractéristique de la priére, en tant que
demande adressée a quelque chose de plus élevé, mais il s’agit d’une priére qui tombe
dans le vide, parce qu’elle n’est pas adressée a Dieu. C’est le culte de I’abstraction,
auquel il manque cette Présence a laquelle doit étre adressé tout culte.

C’est pourquoi il ne faut pas attribuer a la création artistique un caractere
sacramentel, la placer dans le cadre des institutions ecclésiales. Ce serait confondre
deux plans: celui de I’Eglise et celui de la culture. La culture peut se comprendre de
fagon religieuse, tout comme la religion peut étre illustrée par de I’art. Non seulement
I’Eglise ne jette jamais aux flammes la culture au nom du salut de I’Ame, mais méme
elle la bénit. Malgré tout cependant, la culture demeure laique et elle appartient a un
autre “spectre” que celui du service divin, de 1’ascétisme, de la liturgie etc... [l y a, il
peut y avoir des domaines culturels davantage accessibles a 1’action des rayons
transfigurants de la grace divine, et d’autres plus éloignés. Certaines spheres de la
création culturelle peuvent étre illuminées et sanctifiées et d’autres ne sont jamais
transfigurées: par exemple les différents courants décadents qui recelent le danger de
la corruption de I’idée-méme de la beauté, immanente a 1’esprit humain.

On parle souvent de ’existence d’une culture chrétienne. Nos grands penseurs



142 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

religieux se sont prononcés contre une telle conception. Voici ce qu’écrit, a ce propos
Tareev: «Méme dans le meilleur des cas, I’Eglise ne peut pas créer une culture
chrétienne. La culture chrétienne existe seulement comme un idéal, mais dans la vie,
c’est la culture du monde qui se réalise. Et la culture des peuples chrétiens est la cul-
ture universellement humaine du monde». Ou encore Berdjaiev: «Au sens strict des
mots, il ne peut exister de créativité chrétienne et une culture chrétienne est
impossible. Nous sommes confrontés au probléme de la vie chrétienne et non de la
culture chrétienne, au probléme de transformer la culture en “étre”, les sciences et les
arts en vie nouvelle, en cieux nouveaux et terre nouvelle. Une culture chrétienne n’a
jamais existé de fagon authentique».

Une telle conception du christianisme et de la culture, typique de la tradition
orthodoxe, peut s’appliquer parfaitement au probléme de 1’éducation chrétienne: le
role de I’éducation chrétienne est d’enseigner a I’enfant, a ’adolescent et souvent a
’adulte, & vivre en harmonie avec la vérité divine, a percevoir les commandements
divins non comme des réglements moraux sclérosés, mais comme un souffle vivant
de la grace de Dieu, qui guérissent et sanctifient la personne humaine. La culture et
toute la réalité terrestre y trouvent leur place.

Quelle signification revét le concept de «conciliarité» (Soebornost’), dans la
tradition de I’Eglise orthodoxe, dans la situation actuelle?

La conciliarité de 1’Eglise est une de ses particularités les plus extraordinaires.
En russe, le mot «conciliarité» dérive de la racine slave du mot «conciley, qui signifie
réunion et traduit heureusement le terme grec de «catholicité».

Ce concept est souvent confondu avec le terme «vsielenskost™
(«universalité»). Il existe cependant entre les deux une différence substantielle. Avec
le mot «universalité», on désignait autrefois ce qui concernait le territoire de I’Eglise
dans sa totalité, par opposition a ce qui a une dimension seulement locale, provincia-
le. Ce terme a conservé ce sens, en général, jusqu’a aujourd’hui. CEglise est appelée
universelle, dans son ensemble et cette définition n’est pas applicable a ses parties.
Mais chaque partie, jusqu’a la plus petite, peut étre appelée «conciliaire». En bref, la
conciliarité peut étre définie de la fagon suivante: c’est la Tradition apostolique
vivante, toujours gardée, partout et par tous: quod semper, quod ubique, quod ab
omnibus.

La vérité concilaire gardée par tous dispose d’une adhésion de foi intérieure
plus ou moins grande pour chacun selon la mesure ou il est vraiment membre de
’Eglise et ne se sépare pas de I'unité de tous dans le corps du Christ. L'Eglise
posséde la conciliarité justement parce que le Fils et I’Esprit Saint, envoyés par le
Pére, lui ont révelé I'unité de la Sainte Trinité non comme une connaissance
intellectuelle, mais comme la régle de sa vie. La conciliarité est le principe unifiant,
qui unit I’Eglise 4 Dieu qui Se révéle a elle comme Trinité Sainte et lui communique



FiLAReT DE MiNSK 143

la discipline de la vie a 1’image de la Trinité. Voici pourquoi toute erreur concernant
la Trinité se refléte inévitablement sur la conception de conciliarité de 1’Eglise et se
manifeste en une mutation profonde de 1’organisme ecclésial. Comme la Trinité n’est
pas trois dieux, mais un Dieu un et trine, ainsi I’'Eglise n’est pas la somme de ses
parties, mais chaque partie contient en soi la plénitude de la totalité et est identique a
la totalite.

Cette conception patristique de la conciliarité est familiére a la conscience
ecclésiale de 1’Orient orthodoxe, en tout cas dans la famille des églises byzantines.
Malgreé tous les conflits et les contradictions qui surgissent, suscités en grande partie
par les limites et les émotions humaines, dans la profondeur de cette conscience
ecclésiale se vit, comme a 1’origine, I’expérience vivante du miracle de la catholicité:
la communion de la Tradition, gardée par tous et partout, et de 1’Eglise locale comme
icone, image et plénitude de I’Eglise du Christ.

Il convient de distinguer cette «conciliarité» qui est un bien particulier de
I’Eglise, fixé par le Symbole de la Foi, de la «conciliarité» qui est un principe de
caractére collectif de la vie de I’Eglise et un principe de gouvernement, qui régle une
maniére de prendre une décision a I’intérieur de I’Eglise. Ce principe, nous nous
efforcons de I’observer aujourd’hui.

Comment comprendre I'idée de I’Eglise dans la conscience orthodoxe
actuelle: comment concevoir, par exemple, le probléme de la diaspora (passage
d’une juridiction écclésiastique a une autre), le probléme de I’autocéphalie
(quand une église posséde-t-elle ce droit et qui peut le lui accorder? Comment se
pose la question de Pautocéphalie de I’Eglise Orthodoxe d’Ukraine?), le
probléeme de la symphonie entre Eglises locales (rapports difficiles avec le
patriarcat de Constantinople, et ainsi de suite)?

Dans la tradition orthodoxe, 1'Eglise est congue avant tout comme une unité
organique, comme un organisme divino-humain. L’ Apdtre Paul appelle 1'Eglise
«Corps du Christ» (Col 1,24). 1l souligne ainsi le lien et la dépendance mutuelle des
membres de I’Eglise. C’est un lien et une dépendance les uns des autres et de tous par
rapport & la téte de ce corps, le Seigneur Jésus. Cette image de I'Eglise comme corps
du Christ est trés proche de la conscience orthodoxe. Tel est, en bref, le sens de
I’Eglise. Pour nous, I’Eglise est I’unique création de Dieu, un organisme divino-
humain, prolongement de 1’oeuvre de I’Incarnation divine, commencée par notre
Seigneur Jésus-Christ.

A la lumiére de cette conception, tous les problémes auxquels vous avez fait
allusion sont une conséquence de nos péchés, de nos infirmités humaines, que nous
instillons, nous les hommes, dans cet organisme, I’Eglise du Christ. Certes, les questions
evoquées sont douloureuses pour chaque orthodoxe, elles sont dramatiques pour
Ihistoire de I’Eglise orthodoxe: il est impossible d’en expliquer 1’essence dans une



144 V1A DELLA CHIESA NEL MONDO

bréve interview. Mais selon les paroles de I’évangéliste, de I’ Apotre de 1’ Amour, «la
lumiére luit dans les ténébres, et les ténébres ne 1’ont pas saisie» (Jr 1,5). Méme I’Eglise
des temps apostoliques a éprouvé des crises, des divisions, elles se sont néanmoins
apaisées, et I’Eglise est demeurée la colonne et le fondement de la vérité (1Tim 3,15).

Nous aussi, nous avons la possibilité de retrouver la santé, d’étre guéris, si
nous sommes membres de ’Eglise, puisque le Seigneur lui-méme nous donne la
force nécessaire. Malgré toutes les difficultés que le monde orthodoxe rencontre
aujourd’hui, nous ne devons pas perdre confiance et espérance en celui qui est la Téte
de I’Eglise, le Seigneur Jésus. Car il a dit: «Je suis avec vous jusqu’a la fin des
temps!» (Mt 28,20).

Comment concevoir le réle du Saint Synode: certains y voient une sorte
d’usurpation, comme s’il possédait toute I’autorité a ’intérieur de I’Eglise et
empéchait celle-ci de fonctionner normalement. Est-ce un organe traditionnel
de I’Eglise sur le plan exécutif?

Le Saint Synode n’usurpe aujourd’hui aucun pouvoir et n’assume aucune
fonction qui ne lui incombe. C’est un organe consultatif auprés du patriarcat. Son
activité et son mandat sont réglés par un Décret de I’Eglise Orthodoxe Russe,
promulgué¢ par un Concile local. Le Synode résoud les questions liées au
gouvernement de 1’Eglise dans le laps de temps qui sépare deux Conciles locaux. Le
fait que les Conciles soient réunis relativement rarement est une autre question. Ce
sont plus souvent des Conciles Archiépiscopaux qui se réunissent, ils résolvent aussi
les questions relatives a la vie ecclésiale. De cette fagon, le Saint Synode est soumis
tant au Concile Archiépiscopal qu’au Concile local. Lexpérience de 1'Eglise
d’Occident témoigne qu’un organe comme le Synode est indispensable pour le
gouvernement de I’ Eglise.

Comme vous le savez, aprés Vatican II, dans 1'Eglise catholique, le Synode des
évéques et les conférences épiscopales se sont mis en place. Et cependant I’Eglise
catholique ne pense pas que le Synode ait usurpé un pouvoir!

Pour répondre a votre question demandant si le Synode fait partie de la
tradition de 1’Eglise, il faudrait raconter toute 1’histoire difficile et tourmentée de
I’Eglise orthodoxe russe depuis trois cents ans: «parce que le Seigneur corrige celui
qu’il aime, comme un pére son enfant bien-aimé» (Pr 3,12). Pour répondre
bri¢vement, je dirai que le Synode, comme organe collectif permanent de I’autorité
ecclésiastique existe dans 1’Eglise orthodoxe russe depuis trois cents ans désormais.
Et, bien que I’Occident ait une position critique en ce qui concerne la période
synodale de notre histoire, il faut reconnaitre objectivement que cette époque a étc
pour 1’Eglise russe une période de renouveau. C’est justement dans la période
synodale que 1'Eglise russe est devenue la partie la plus puissante de toute
I’Orthodoxie orientale.



FILARET DE MiNSK 145

Comment évaluer la position du Patriarche Batholomée: dans cette
division du monde orthodoxe (certaines églises, dont I’Eglise grecque n’ont
toujours pas accepté le document de Balamand), n’est-il pas trop “en avance”?

Certes, a I’intérieur de ’Eglise orthodoxe existent des problémes de division.
Naturellement, ces problemes ou désordres, comme nous les appelons dans le
langage ecclésiastique, ont toujours existé et existeront toujours dans I’organisme de
I’Eglise, justement parce qu’il n’existe pas une Eglise terrestre et une Eglise céleste,
mais un unique organisme divino-humain.

C’est I’élément humain pécheur de cet organisme qui engendre de tels
désordres. Souvenez-vous de ce qu’écrit I’ Apdtre Paul aux Corinthiens: «Tant qu’il y
a entre vous envie et discorde, n’étes-vous pas charnels et ne vous comportez-vous
pas d’une maniére purement humaine?» (1Cor 3,3).

Ces discordes, je le répete, ont toujours eu lieu, mais peut-étre sont-elles
devenues plus évidentes aujourd’hui. La situation du monde orthodoxe, en effet, a
changé. Une gigantesque partic de cette réalité, I’Eglise orthodoxe russe, a
commencé a respirer a pleins poumons, s’étant libérée des liens par lesquels elle était
entravée dans un passé proche. Certains n’apprécient probablement pas que notre
Eglise «du silencer, comme ils Iappellaient a cette époque, se soit soudain mise &
parler, qu’elle ait commencé a agir et a montrer toutes les propriétés d’un organisme
vivant. Et les adversaires de 1'Eglise, qui ont toujours existé et qui existent encore
aujourd’hui, cherchent a exaspérer les difficultés de compréhension réciproque qui
existent dans le monde orthodoxe, suscitant de nouveaux schismes et de nouvelles
divisions, en rouvrant les vieilles plaies du corps de I’Eglise.

En ce qui concerne la position du patriarche Bartholomée par rapport a
’Eglise catholique, j’espére que, dans la réalisation de ses initiatives
oecuméniques, il agit en accord avec sa propre Eglise et qu’il exprime I’opinion de
celle-ci. Il ne peut représenter la voix de toute 1’orthodoxie, et, autant que je le
sache, il ne le fait pas. Ces initiatives du patriarche de Constantinople sont
importantes, au moins parce qu’elles encouragent la conscience de toute
I’orthodoxie a convoquer un Concile.

Comment envisagez-vous les perspectives et la possibilité d’un Concile
pan-orthodoxe?

La nécessité de ce Concile est ressentie par tous dans le monde orthodoxe. J’ai
déja abordé le probléme des désordres a I’intérieur de 1’Orthodoxie. Seul un Concile,
représentatif et pourvu d’autorité, pourra résoudre ces problémes, ou au moins tracer
des pistes pour leur solution. Le Concile est aussi nécessaire parce qu’il est
extrémement important, a I’heure actuelle, de forger une attitude d’Eglise face aux
nombreux phénomeénes qui se manifestent dans le monde contemporain.



146 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

Ni un simple Concile local, ni le patriarche, ni le Synode n’ont le pouvoir de
parler au nom de toute 1’Orthodoxie et de déclarer que I’Eglise orthodoxe pense de
telle ou telle maniére. Une position clairement définie conforme a la tradition
conciliaire est indispensable. C’est pourquoi un Concile panorthodoxe qui définisse
notre position face aux problémes du monde contemporain est d’actualité. 11 est
indispensable de résoudre les problémes d’autocéphalie et de schisme, ainsi que les
désordres dont nous avons déja parlé. Il convient de distinguer avec une clarté
irrévocable qui a renié complétement la vérité de I’Eglise et qui se trompe et a besoin
d’une exhortation fraternelle et d’un appel pour retourner dans la maison paternelle.

Jespére que les Péres du futur Concile panorthodoxe tiendront compte aussi de
I’expérience de I’Eglise occidentale et du concile Vatican II qui a pris en examen
beaucoup de questions qui préoccupent le monde orthodoxe. Voila pourquoi les
perspectives d’un Concile panorthodoxe sont énormes, mais un gros travail de
préparation est nécessaire, il est déja en cours.

En collaboration avec Dieu

Kazimierz Swiatek, Cardinal de Minsk, Biélorussie
Interviewé par Jean-Francois Thiry

Eminence, vous avez été nommé récemment cardinal dans ’un des
diocéses de I’ancienne URSS o1 la présence catholique est 1a plus ancienne, vous
étes le quinziéme métropolite de ce territoire. Ceci constitue sans doute un signe
d’intérét, d’estime, d’amour de la part du Saint-Siege envers cette région...

Oui. S’il avait été motivé de quelque mérite personnel, le fait d’avoir nommé
un cardinal serait un sujet limité. Je pense que le Saint-Siége a tenu compte des
persécutions, du martyr du peuple tout entier et particuliérement de I’Eglise dans ces
territoires, il a voulu valoriser tout ceci. I'Eglise est marquée par cela non seulement
par rapport a son passé, mais aussi parce qu’elle est contrainte a un effort énergique
de renaissance.



