RTLu 1 (1997) 2,:175-190 175

Hans Urs von Balthasar:
Catholique (1975) - relu une
vingtaine d’années plus tard

Iso Baumer
Chargé de cours a I’Université de Fribourg, Suisse

1. FRAGMENTS INACTUELS?

C’est ainsi que le P. von Balthasar appelle ce petit livre de 138 pages (15)!, et le
P. de Lubac le souligne encore: on n’y trouve «nulle recherche d’actualité» (I). Tant
mieux pour les lecteurs d’aujourd’hui, car il n’y a rien de si vieilli que ’actualité
d’hier! Pourtant, le P. de Lubac continue: «... encore que partout soient semées les ré-
flexions qui, sans allusion directe, éclairent de leur feu rapide la situation présente».
Peut-étre cette «situation présente» s’est prolongée, au moins partiellement, jusqu’a
aujourd’hui; alors on aurait un motif de plus pour reprendre en main le livret de 1975.

Le sujet qu’indique le titre du livre est certainement tout aussi important
aujourd’hui qu’alors. Il s’agit de donner une ex-plication («dé-ploiement») du terme
“catholique™ qui sous-tend le livret tout entier, mais qui est développé surtout dans le

! Les chiffres entre parenthéses renvoient a la traduction frangaise de Georges Chantraine,

autorisée et complétée par 1’auteur, avec un avertissement du Pére Henri de Lubac, Collection Communio.
chez Fayard, 1976.—Je remercie M. Daniel Denis d’avoir revu mon texte avec beaucoup de sensibilité.



176 ARTICOLI SCIENTIFICI

premier chapitre, tandis que les chapitres suivants traitent, avec le méme souci de
brieveté et de clarté, les autres «notes de 1’Eglise», une (chap. 2), sainte (chap. 3),
apostolique (chap. 4), avec des applications pratiques concernant quelques phénome-
nes qui sont liés au caractére incarnatoire de I’Eglise (chap. 5) et 4 I’oecuménisme
(chap. 6).

Ces fragments (ou «aspects, coups d’oeil, réflexions mises bout a bout», «ni
traité dogmatique, ni somme», 1) mettent le doigt sur des vérités parfois génantes
qu’on est en train d’oublier, de refouler; on préférerait ne pas étre dérangg par ces sor-
tes de mise en garde. Dans ce sens, le P. von Balthasar était toujours «inactuel» ou
«non conforme a ’actualité»?. Au centre de ses investigations sur la Catholica se
trouve le «Mystere» (mysterium) de I’Eglise catholique qui, tout en étant «figure hi-
storique et sociale déterminéey, «prétend posséder une signification universelle» (2).
Dans la situation qui est la nétre, ou quelques-uns cherchent a substituer a la théolo-
gie une science générale des religions ou une «théologie des religions pluraliste»®, il
est plus urgent que jamais de se rappeler nos racines et nos caractéristiques spécifi-
ques. Balthasar estime que, pour entrer en dialogue, il faut d’abord prendre position
et clarifier ses propres convictions.

Quelles sont, pour commencer, les allusions a la situation autour de I’annce
1975? Pour ce qui concerne la théologie, il cite furtivement Henri de Lubac (25, aus-
si 49 ou, dans la traduction frangaise, on a oublié d’ajouter le nom a la longue cita-
tion!), Charles Journet (124, pour réfuter une de ses opinions), indirectement Pierre
Teilhard de Chardin (peut-étre 51, ou il est question de 1’ Alpha et Omega, et 113, ou
Balthasar oppose Dieu, qui est Esprit, et donc pas soumis a I’évolution, a I’évolution
des formes vitales) et Karl Rahner (123s. pour relativiser son concept du «christiani-
sme anonyme»); il cite ou mentionne encore (sans jamais indiquer la référence) Ida
Friederike Gorres (qui n’est pas un ou une J.-E. Gorres, comme le laisse croire le tra-
ducteur, 12), C. S. Lewis (22), Dietrich Bonhoeffer (28, 68), Gilbert Keith Chesterton
(52, 107), puis, pour les époques révolues, quelques Péres de I’Eglise, et un admira-
ble texte de Luther (61-64) ou il reléve, pourtant, une certaine unilatéralité et méme
I’absence de quelques notions essentielles. La liste, incompléte, des citations montre
qu’il ne s’agit pas d’un débat en profondeur avec ces auteurs; ceux-ci servent simple-
ment a illuster ou renforcer les idées de Balthasar.

% Quand il s’agissait de préparer un volume a la mémoire de celui qui, 4 peine nommé cardinal,
nous avait quittés si inopinément, un des éditeurs, alors professeur 4 la Gregoriana, aujourd’hui Evéque
auxiliaire a Zurich, le P. Peter Henrici SJ, me demanda d’écrire une contribution avec le titre: «Le
médiateur de 1'inactuel», «Der Vermittler des Unzeitgemassen», in: Karl Lehmann et Walter Kasper (éd.),
Hans Urs von Balthasar, Gestalt und Werk, Koln 1989, 85-103. «Unzeitgeméss» comporte aussi la
connotation d’«a contre-temps».

3 Joseph Kardinal Ratzinger, «Zur Lage von Glaube und Theologie heutew, L'Osservatore Romano
(Wochenausgabe in deutscher Sprache), Nr. 47 vom 22.11.1996, 8-10; Karl-Heinz Menke, Die Einzigkeit
Jesu Christi im Horizont der Sinnfrage, Freiburg 1995 (= Kriterien 94).



Iso BAUMER 177

En ce qui concerne les phénomenes qui caractérisent certains aspects du catho-
licisme contemporain, il ironise les «théologiens bruyants et les vedettes de télévision
catholiques» (10—ils sont «particulierement indignes de foi» (ou «peu crédibles»),
parce qu’ils ne «peuvent étre que de “terribles simplificateurs”»), il dénonce I’intru-
sion de pratiques de la méditation Zen (125), fustige en passant la «théologie politi-
que» (125)—ceci au moment ou I’élan missionnaire s’affaiblit et les chrétiens, au lieu
d’annoncer I’Evangile parmi les autres religions, se laissent influencer par celles-ci, y
compris le communisme.

Plus centrales sont les constatations de 1’angoisse universellement répandue
(9), des reproches contradictoires faites a I’Eglise qui s’annullent mutuellement ou
plutét montrent le caractére paradoxal de la réalité ecclésiale (40-42), des polarisa-
tions postconciliaires (6), de I’iconoclasme «de toute forme déterminée» (13), du re-
fus de I'image de I’Eglise comme Mére (87), au moment méme ot ’on laisse dispa-
raitre tacitement toute Mariologie (et, pourrait-on ajouter aujourd’hui, au moment ou
I’on attaque la prépondérance d’une attitude par trop «patriarcale» dans I’Eglise,
¢’est-a-dire masculine, anti-féministe!).

Si Balthasar porte un regard profond sur la situation de I’Eglise, on ne trouve
chez lui aucune allusion a la situation mondiale d’alors, méme si, aprés coup, elle se
révele riche de germes de transformation: nommons, a tout hasard, la mort du dicta-
teur chilien Juan Perén (dont I’épouse, Evita, résurgit maintenant au cinéma), la lon-
gue agonie et la mort du général Franco en Espagne et le passage quasi miraculeux a
la monarchie parlementaire, la destitution de I’empereur Hailé Selassié d’Ethiopie et
sa mort en prison, 1’assassinat du roi Faysal en Arabie séoudite, la mort de Tchang-kai-
chek en Chine nationale, la chute de I"archévéque grec-orthodoxe Makarios comme
president de Chypre avec les conséquences funestes sur la présence des grecs-orthodo-
xes en Turquie, le contrat de Helsinki sur la sécurité, la paix et les droits de I’homme,
quelques cas retentissants de dissidents en pays soviétique (Soljénitsine, Sakharov), la
mort du Cardinal Mindzenty qui se considére victime de la politique de ’Eglise, Yas-
sir Arafat accueilli 4 I’ONU comme représentant légitime du peuple palestinien. En
vérité, on ne voit pas pourquoi ces événements auraient pu avoir une influence déter-
minante sur les réflexions concernant la Catholicité de I’Eglise. Par contre la (préten-
due) puissance inébranlable du communisme mondial a laissé des traces dans le livre.
Souvent Balthasar en parle. Rien ne laissait soupgonner alors qu’une bonne dizaine
d’années plus tard, cette idéologie totalitaire commencerait a s’écrouler, sans dispa-
raitre pourtant; elle continue comme crypto-communisme dans bien des pays “libérés”
et dans certains cercles difficiles a convertir en Occident; il persiste surtout dans ses
conséquences lamentables au niveau économique, social, national, moral.

Cette distance vis-a-vis du monde politique, économique et sociale est ca-
ractéristique pour Balthasar*—sans oublier pourtant qu’on trouve chez lui pas mal

4 Joseph Godenir, Jésus, ['Unique. Introduction a la théologie de H.U. von Balthasar, Paris/Namur
1984, 163.



178 ARTICOL SCIENTIFICI

d’impulsions pour ’engagement du chrétien dans 1’état et la société’. Selon lui, les
chrétiens doivent, «aprés leur propre conversion, [changer] les coeurs, méme les coe-
urs de ceux qui peuvent changer les rapports sociaux» (126s.); mais 1’Eglise ne doit
pas se méler comme telle dans le combat politique; il ne faut pas écrire sur les drape-
aux «Justice du monde», mais «Imitation du Christ» (126). Abstention d’engagement
concret, repli noble sur des attitudes intérieures? Ou appel a la tiche primordiale de
1’Eglise comme Mystére, qui donne le cadre nécessaire et suffisant aussi pour ceux
qui vivent «au coeur des masses» (René Voillaume envisage les disciples de Charles
de Foucauld, mais le mot s’applique aussi aux chrétiens laiques dans le monde) et qui
doivent, pour cette raison, assumer des responsabilités concretes? Mais I’Eglise, en
annongant I’Evangile, ne doit-elle pas aider a créer en méme temps les conditions ex-
térieures pour que celui-ci puisse étre accepte et réalisé?

Quoi qu’il en soit, face a la situation peu enviable du monde en général, et de
I’Eglise en particulier, situation qui est caractérisée en grande partie par le refus de la
forme pour se soustraire a tout engagement définitif et durable, Balthasar plaide pour
une réponse généreuse a I’appel qui, dans 1’Eglise, retentit de la part du Dieu trinitai-
re et s’adresse a tout croyant pour que celui-ci le vive en toute fidélité et dans I’amour
du prochain. Son modele est et reste Saint Ignace auquel (sans le nommer) il dédie ce
livre (13s.)—ceci pour montrer que son dessein n’est pas du tout de plaider pour une
attitude statique, bien au contraire: Saint Ignace est le «Pélerin» qui montre que seul
un dynamisme confiant et courageux peut témoigner d’une maniere crédible de la
Catholicité de 1’Eglise—c’est-a-dire de sa mission universelle qui ne manquera pas
de limitations douloureuses®.

2. QUELQUES EBAUCHES ANTECEDENTES

Ce petit livre n’est pas le premier ou le seul écrit en pareille matiére; on trouve
au moins une premiére esquisse, des suppléments, une systématisation avant d’arriver
4 notre essai ou, tellement préparé, Balthasar laisse libre cours a son inspiration; et

3 Walter Gut, «Verantwortung in Staat und Gesellschaft», in: Vermittlung als Aufirag. Vortrige am
Symposion zum 90. Geburtstag von Hans Urs von Balthasar, Freiburg 1995, 27-51; trad. fr.

% Pour une des conférences que j’étais invité a faire, au printemps de 1995, a la Faculté de
Théologie de Ljubljana (Slovénie) j’avais proposé un bref commentaire de ce livre sans savoir que la
traduction slovéne était sur le point d’étre publiée! Une deuxiéme version fut lue lors de la réunion (qui se
fait chaque année autour de la date de sa mort) en mémoire de Hans Urs von Balthasar a Mariastein pres de
Bile, le 24 juin de la méme année. Quelle était ma surprise quand, pour remanier ce texte en frangais,
j’étudiais a fond la traduction frangaise avec le résultat qu’au lieu de pouvoir livrer une simple adaptation
de mon texte original allemand, je me vis forcé a écrire quelque chose de passablement nouveau: tellement
le livre me paraissait sur un jour nouveau!



Iso BAUMER 179

aprés encore il ajoute des nuances’. Il aborde une premiére fois quelques-unes des
idées autour de la catholicité dans La vérité est symphonique (Die Wahrheit ist sym-
phonisch) ®. 11 les esquisse d’une maniére fort claire dans une conférence faite a Colo-
gne en 1972 lors de I’anniversaire du sacre épiscopal du Cardinal Frings (1942), de
son successeur, le Cardinal Hoffner (1962), et de 1’évéque auxiliaire Frotz (la méme
année); le sujet qu’il avait choisi de traiter était: Ce qui caractérise I'Eglise comme
catholique (Das Katholische an der Kirche)® . 11 I’approfondit dans une étude magi-
strale, dense et bien construite «La prétention a la catholicité» («Anspruch auf Katho-
lizitét» ).

Aprés cette étude systématique, Balthasar voit le moment venu de s’adresser
au grand public avec un de ses nombreux livres de format réduit et peu de pages (en-
tre 80 et 120 environ), qui ne sont pas alourdis de citations exactes et dans lesquels il
ne se soucie pas d’exposter un traité équilibré, abordant tous les aspects de la que-
stion et les creusant en profondeur. L'origine méme du livre interdisait une telle ap-
proche; Henri de Lubac dans sa préface nous en livre la raison: Balthasar, pour préve-
nir les expressions de gratitude et d’empressement de la part de ses amis et connais-
sances a I’occasion de son 70e anniversaire voulut leur faire part de ce qui était son
moteur le plus intime: I’appartenance a cette Eglise catholique et, a travers elle, au
mystere du Dieu tri-unique et de son Fils incarné, rendu présent pour toujours dans
I’Esprit. Le P. de Lubac résume ainsi I’intention profonde de Balthasar: «Le cercle
amical d’abord visé s’étend aux lecteurs inconnus. Voila, dit [’auteur a chacun de
nous, sans provocation comme sans crainte, ce que ¢’est pour moi d’étre catholique.
Pour en juger, ce n’est pas ma fantaisie que j’ai consultée: c’est ce que I’Eglise, épou-
se du Christ et gardienne des Ecritures, m’apprend d’elle-méme, par sa vie comme
par sa parole, par ses origines, son histoire et son présent. Lexplication [...] s’adresse
[...] a tousy (II).

3. LA METHODE

Henri de Lubac appelle «originale et libre» la méthode adoptée par Balthasar
dans ce livre. En élargissant le regard aussi aux autres écrits relatifs a ce théme de la

7 Ceux qui connaissent 1’ocuvre de Balthasar mieux que moi pourront certainement trouver
d’autres passages, surtout dans les grands ouvrages; je renvoie a I'étude du théologien et pasteur protestant
Max Schoch dans: Hans Urs von Balthasar, Gestalt und Werk (cité n. 2), pp. 312-333, avec le sous-titre:
Exercices préliminaires 4 la catholicité («Balthasars Pfad der Einiibung in das, was katholisch ist»).

* Einsiedeln 1972, surtout pp. 147-165, ce chapitre étant la reprise d’un article paru la méme
année.

 Publié en 1973 dans la série des Kélner Beitrdge, cahier 10, édités par le Service de Presse de
I’ Archevéché de Cologne, pp. 7-19.

' in: Pneuma und Institution. Skizzen zur Theologie IV, Einsiedeln 1974, pp. 61-116.



180 ARTICOLI SCIENTIFICI

Catholica, on pourrait, dans une premiére approche, appeler sa méthode aussi bien
circulaire que linéaire: Balthasar emploie la métaphore du cercle ou plutét de 1’encer-
clement, et celle des lignes qui ménent en avant, en arriére, en haut, en bas, en dehors
et en dedans. Il ne saisit pas son objet (et quel objet, en théologie!) comme s’il pou-
vait le tenir dans sa main, en presser le jus, ou le disséquer pour en mettre a nu les
nerfs, les muscles, les os; il s’agit d’un mystére dont on s’approche respectueusement
mais encouragé par Dieu méme, d’un “objet” autour duquel on peut tourner pour en
saisir (pour se laisser donner) toujours de nouveaux aspects.

Quant a I’événement du salut, il est toujours en mouvement, Dieu fait irruption
dans le monde, il appelle et tire I’homme qui le suit (dans le mystérieux et parfois
douloureux dilemme de I’appel et de la liberté); 1’appelé tombe, marche a rebours,
fait des détours, monte. Cela vaut aussi pour les religions ou les visions du monde (et,
dans un sens péjoratif, pour les idéologies) qui suivent un chemin ascendant ou de-
scendant, qui s’éparpillent, se ramassent, s’ouvrent ou se referment, qui cherchent ou
qui se laissent trouver. Tout est en mouvement chez Balthasar; de ce fait il évite toute
systématisation méticuleuse; il a une liberté de la démarche qui demande au lecteur
une attention continue, une bonne mémoire de ce qui a déja été dit, et la patience d’at-
tendre un complément, une nuance, une correction tacite peut-étre a I’égard de ce qui,
au premier abord, semblait aggressif, railleur, dédaigneux''.

Dans le livret que nous allons analyser maintenant, Balthasar justement jette
sur le papier nombre d’idées qu’il semble relier faiblement entre elles, mais qui, 4 la
fin, donnent 1’impression d’un tapis savamment tissé. Quant a la langue, la méthode
est musicale: Balthasar est son propre compositeur et interpréte; pour chaque motif
qu’il trouve il livre des variations et des fantaisies (pas dans le sens du P. de Lubac,
mais dans celui d’un récital d’orgue). Par contre, pour reprendre encore la maniére de
traiter ses sujets, le jeu des couleurs semble lui échapper: il est davantage sculpteur
(et dessinateur) que peintre. Le P. de Lubac croit devoir constater que dans «Catholi-
que» il n’y rien d’une «élévation lyrique». C’est peut-étre vrai pour la traduction
frangaise, trés bonne d’ailleurs et approuvée par Balthasar lui-méme; mais elle ne
peut rendre compte de toutes les nuances rhétoriques, polémiques, poétiques et lyri-
ques qui s’expriment dans un jeu de mots (qui ne reste pas pur jeu!), de correspon-
dances, allitérations et alternances.2

"' 11 ne faut pas oublier que I’aspect combattif ne se trouve que dans une portion mineure de ses
ouvrages; quand—a une demande venue du dehors—j’écrivis un petit article 4 I’occasion de son 80e
anniversaire sous le titre de «Controversé et prompt a la controverse» («Umstritten und streitbar»)—il me
reprimanda dans une gentille lettre de reconnaissance: «Je ne comprends pas pourquoi on me voit toujours
sous ce jour; dans les grands livres il n’y a rien de celay.

'* Autre exemple d’un jugement du P. de Lubac sur la base de la traduction frangaise d’un texte
allemand: Dans sa préface & Hugo Rahner, La genése des Exercices (3éd. 1949), il dit: «Dans son cadre
d’allure un peu géométrique, le R. P. Rahner déploie une grande finesse d’analyse». Le lecteur



[so BAUMER 181

4. «CATHOLIQUE» (1975): LES IDEES MAJEURES
a. Fondements

Balthasar ne donne pas du tout une image embellie de I’Eglise, au contraire: il
décrit ses cotés problématiques qui suscitent des Jugements opposés et parfcns trés
négatifs (les polarisations entre les religions, entre les Eglises, au sein de I’ Eglise ca-
tholique romaine, 5-7). Mais, comme nous avons déja dit au début de cet article, il
met au centre de ses réflexions I’Eglise comme Mystére (Avant-propos, I1I-IV) ce qui
demande d’emblée une approche non pas sociologique ou se situant au niveau d’une
science des religions, mais théologique. Loin de se cantonner dans un essentialisme
distancé, Balthasar affronte immédiatement 1’angoisse qui a envahi le monde entier
(9ss.). Dans cette situation, Balthasar ne nous propose pas une consolation facile: «Ce
qu’apporte la realité catholique ne fait pas cesser I’angoisse, mais la transforme». Et
Balthasar de continuer: «Si, dans 1’Eucharistie et la rémission des péchés, I’événe-
ment de la Croix devient réellement présent, il en va déja de méme pour cette angois-
se qui fut le point culminant, a la fois concentration et surpassement de toute 1’ango-
isse du monde: angoisse abandonnée, offerte & Dieu, substituée, pour la vaincre, a
I’angoisse des pécheurs» (9).

Mystére—angoisse—Croix; a quoi s’ajoute I’avertissement au lecteur de ne
pas attendre autre chose que «le Tout dans le fragment» (3s.)"*. Que ce soient les étu-
des sur la Catholica ou les grandes sommes (la Trilogie!), Balthasar est profondément
convaincu de ne fournir que des fragments que le lecteur doit recomposer pour pres-
sentir le Tout.

b. Catholique

Le terme de «catholique» n’est donc pas pris, on s’en doute, dans le sens d’une
catégorie parmi d’autres, pour caractériser une Eglise parmi d’autres. Il commence le
premier chapitre en disant que «Jésus est catholique, et il I’explique en se servant
d’une métaphore (paradoxale) du mouvement: Jésus avance et se retire; il avance
avec autorite, et il se retire comme serviteur, ceci en étroite liaison avec le Pére: il a
I’autorité du Fils et le devoir de s’humilier comme le serviteur. Entre eux, le Pére et le

germanophone de 'original [Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Persénlichkeit,
Graz/Salzburg/Wien, 2e éd. 1949] n’y trouve absolument rien de géométrique mais admire le style
paisible, équilibré, briilant d’un feu intérieur—La traduction allemande du livre de Mgr. Angelo Scola (je
ne parle pas de I'original) sur le style théologique de Balthasar (ot il est question aussi du style
linguistique) est inutilisable, tant 4 cause de I’expression raboteuse que pour I'appareil scientifique tout a
fait insuffisant,

" Das Ganze im Fragment, titre original du livre qui dans la traduction frangaise porte le titre De
lintégration, Paris 1969, 1983.



182 ARTICOLI SCIENTIFICI

Fils, I’Esprit—qui est symbole réel de liberté (il plane telle une colombe) et
d’amour—sert de pont, il est, a c6té de leur «Je» et «Tu» réciproque le «Nous» qui
fonde la communauté et devient ainsi fondement de toute communion: dans ’Eglise
d’abord, dans I"’Humanité ensuite. La Communio est donc un autre concept-cle; n’ou-
blions pas que c’est le nom que Balthasar a donné a la revue qu’il a fondée, en repre-
nant une idée directrice du Concile Vatican II mais présente depuis les Péres (mieux:
depuis la révélation du mystére de la Trinité qui est communion).

L’incarnation, ’abaissement de Dieu pour assumer une forme humaine, permet
a I’homme de participer par grice a Dieu, de s’insérer a la vie intertrinitaire. Ce qui,
avec I’incarnation, a été planifié de toute éternité, devient histoire dans le temps. La
croix dévoile le débat entre la volonté de Dieu d’offrir la réconciliation, et la liberté
de I’homme qui peut I’accepter ou la refuser. Jésus devient pour nous une figure de la
Trinité. La catholicité de la Trinité consiste dans sa plénitude, celle du Fils dans I’of-
fre faite a tous les hommes de rentrer (en forme de kénose) dans la plénitude, celle de
I’Eglise d’étre  la fois corps du Christ (qui en est la Téte) et fiancée qui recoit active-
ment la grace offerte. Le don de soi inconditionnel est une forme d’ouverture qui se
répéte dans ’incarnation du Fils, dans I’effusion de I’Esprit, dans I’abandon de I’Eu-
charistie. Toujours Balthasar insiste sur I’importance de 1’Eucharistie comme centre
de I’Eglise: elle est la convocation adressée par le Christ au peuple qui se réunit au-
tour de son évéque pour célébrer sa mémoire, en sa présence, pour se préparer a af-
fronter I’avenir (aussi eschatologique): 12 aussi, la dimension temporelle «catholique»
qui englobe tout. Face aux formes de trahison (le petit-moi anarchique [contre-fagon
de la personne] ou le grand-moi collectif [contre-fagon de la communion] qui se re-
plient sur eux-mémes et se révoltent) il n’y a comme guérison que le retour a 1’ouver-
ture a Dieu.

c. Une

Balthasar décrit 1’unité catholique de 1I’Eglise sous les deux termes complé-
mentaires de mission et structure, de méme qu’il n’y a pas de contenu sans forme, au-
cun dynamisme sans cadre. Si ’on tient toujours compte des deux termes a la fois, ce
qui pourrait géner comme une cuirasse devient protection organique. C’est ici que
Balthasar cite une page du P. de Lubac dans laquelle on trouve la belle phrase: «La
vie chrétienne authentique n’est autre que le dogme en acte» (49). Les défaillances de
I’Eglise comme institution sont trop connues pour que Balthasar s’y arréte, il lui im-
porte davantage de montrer que sans structure 1’Eglise ne pourrait pas remplir sa mis-
sion. C’est grace a I’institution que nous pouvons encore, apres 2000 ans, nous nour-
rir de 1’Ecriture, célébrer les sacrements, nous réunir sous une certaine autorité (qui
est d’abord celle du Christ), nous ressourcer aux dogmes. Les sacrements découlent
du Coeur transpercé du Christ. «Au cours de nos célébrations eucharistiques, pen-
sons-nous a ce “grand prix”? (I Cor 6, 20)». Vu que depuis le Concile (non pas «a
cause du Concile»!) une des plaies ouvertes de 1'Eglise est justement la célébration



Iso BaumER 183

eucharistique qui semble désunir les fidéles, au licu de les rassembler et unifier, on ne
peut trop méditer sur ce grand prix!

Quand Balthasar mentionne dans le méme contexte 1’éducation sexuelle dans
I’Eglise, on comprend le sérieux qu’il y attache. Quant a I’affirmation que celle-ci
«n’est en aucune maniére conditionnée par telle ou telle époque» (55), on est peut-
étre en droit d’avoir quelques doutes. Ce qui est indéniable dans cette affirmation,
c’est que la sexualité, elle aussi, a besoin d’une discipline pour ne pas s’égarer dans
un libertinage qu’elle prend pour liberté. A juste titre, Balthasar mentionne le fonde-
ment de la sexualité chrétienne dans le fait que nos membres sont membres du corps
du Christ, que notre corps est temple du Saint Esprit, que nous sommes expropriés de
ce qui est notre étre le plus intime, pour étre au service du Christ. Mais St. Paul parle
ici (toujours / Cor 6, 12-20) de la déviation qui consiste & mettre son corps au service
d’une prostituée; il n’est pas question de I’'union de deux personnes dans le mariage
chrétien qui se sait engagé comme tel, lui aussi, au service du Christ.

Balthasar prétend' que I’acte sexuel, méme dans le mariage chrétien, n’est que
rarement exempt de concupiscence peccamineuse (dans des cas-limites qu’on atteint
difficilement). On pourrait lui opposer une phrase de St. Thomas d’Aquin qui dit que
le débordement du plaisir dans 1’acte sexuel ne prouve pas que celui-ci serait opposé
a la vertu ou méme taché de péché: car il est tout-a-fait vertueux d’interrompre par-
fois I'action de la raison quand I’acte lui-méme se déroule «selon la raison»—comme
C’est le cas aussi pour le sommeil! (S. Th., II-Ilae, q. 153, art. 2, obj. 2 ad 2)"°.

d. Sainte

Ce qui rend l’Einse sainte, ¢’est sa communion avec les Saints, et dans les «sa-
intes choses» (dans le sens de la liturgie byzantine: Ce qui est saint [est offert] aux sa-
ints). Aprés avoir cité un long texte de Luther, fort beau, Balthasar fait quelques réser-
ves et nous encourage a ne pas suivre certaines distinctions faites par les protestants,
notamment entre foi et oeuvres, et entre Eglise visible et Eglise invisible. Au lieu de
parler de «mérites» a accumuler, il parle d’un maniére trés heureuse d’une «foi fécon-
de» ce qui lui donne I’occasion de replacer dans leur juste contexte quelques con-
cepts devenus douteux: non seulement la vie contemplative, mais aussi les oeuvres
«surérogatoiresy, le trésor de 1’Eglise, les indulgences (I’Eglise est le lieu concret de
la miséricorde de Dieu), le purgatoire.

Ici refleurit aussi le théme central du livre: la catholicité du chrétien individuel
apparait quand celui-ci se rend co-extensif & Dieu en le laissant agir en lui, d’aprés la
maxime du «toujours plus», en suivant le oui de Marie. Tout naturellement suivent

" Christlicher Stand, Einsiedeln 1977, pp. 201ss.
** Je me souviens avec gratitude de cette citation trouvée il y a plus de quarante ans dans le livre de
Josef Pieper, Zucht und Mass, 1ére éd., Leipzig 1937, avec d’innombrables rééditions (aux pages 31ss.).



184 ARTICOLI SCIENTIFICI

quelques observations sur la vénération des saints. «histoire des saints catholiques
fourmille de miracles, et il n’y a pas de raison de douter qu’un bon pourcentage en
soit indéniable. Le plus grand miracle, le miracle le plus authentique, c’est d’ailleurs
les saints eux-mémes. Le reste est du supplément» (85). On voit, Balthasar est trés
sobre la-dessus, et il constate en plus, que les miracles pour la plupart sont d’abord
des miracles discrets, sans bruit, grossis parfois dans le récit de 1’écrivain.

Quant a I’Eglise invisible, elle est toujours en méme temps visible, elle est a la
fois sacrementelle et juridique, I’évéque célebre la liturgie avec son peuple, mais il a
aussi la juridiction sur son peuple. C’est dans le concept de communion que s’enraci-
ne I’Eglise, les relations d’un évéque (d’un diocése) avec les autres évéques (dioce-
ses) et de ceux-ci avec I’évéque de Rome; la dissolution des liens, c’est vraiment
I’ex-communion, I’(auto-) exclusion de la communion. ’idée de ’Eglise-Mére su-
scite une expression chere a Balthasar: le fidéle lui doit son origine (il nait dans son
sein) et lui en est reconnaissant (sich ver-danken); Dieu engendre dans le sein de Ma-
rie le Christ, mais aussi le fidele. Mais Balthasar insiste sur ceci: «La grace catholi-
que, chaque individu la regoit du Christ, mais & partir de I’Eglise et pour elle. C’est
dans I’Eglise qu’on est enfanté par le Christ et par elle: ainsi leur double fécondité
renvoie a la Source originelle de toute paternité dans le ciel» (88). La sainteté consi-
ste surtout dans la fécondité de la foi, dans la confiance.

e. Apostolique

La quatriéme note de I’Eglise donne & Balthasar 1’occasion de reprendre en les
approfondissant les thémes précités. C’est grace aux apotres que nous avons recu le
dogme qui a un noyau et une structure éternelles, mais des formes variables; I’eucha-
ristie de méme; et aussi 1’Ecriture qui est, dans sa forme, achevée, mais toujours
mieux interprétable. C’est le lieu de rappeler le développement du dogme et 1’ origine,
chez les apotres, de la structure et de la mission de I'Eglise, de la nécessité de garan-
tir aux charismes leur épanouissement fécond au service de toute 1'Eglise. Lépisco-
pat et le primat pétrinien sont historiques, fondés dans la Bible et dans I’expérience
des premiers siecles, ce qui n’empéche pas que leurs forme et expression et fonction
sont variables. La structure épiscopale, 1’élément pétrinien y compris, a pour pre-
miere tache d’étre au service de I’unite.

Le dogme aussi est catholique: le dogme central, voire unique, a savoir que le
Fils de Dieu est devenu homme—son incarnation, sa vie, sa passion, sa mort, sa ré-
surrection—renvoie vers deux directions: le ciel, pour montrer la Trinité, et la terre,
vers I’Eglise et le monde entier. Dans les définitions des dogmes, Balthasar distingue
un triple élément: «un certain ensemble de mots» qui «exprime une intention déter-
minée» laquelle, a son tour, «vise a protéger le mystére qui est a croire sans pouvoir
étre jamais embrassé ou dominé par la raisony» (103). La linguistique moderne distin-
guerait ici entre le signifiant (I’ensemble des mots) et le signifié (ce qui est d’abord
visé, I’intention, le concept) lequel renvoie au référend (la «chose» elle-méme, le my-



Iso BAUMER 185

stere insondable, incirconscriptible). Ceci aide & mieux comprendre 1’infaillibilité du
pape (104s.): celui-ci n’est pas le sommet du ministére, mais son «centrey, et il «ne
prendra pas ses décision déterminantes sans consulter ses collégues dans le ministére
et, par eux, le sens de la foi du peuple entier»; I’infaillibilité ne consiste pas dans les
propositions («I’ensemble des mots»), mais dans «1’intention qui vise le Mystére.
«Aussi les intentions formulées se laissent-elles, non certes surmonter, mais préciser
et jusqu’a un certain point relativiser par leur insertions dans un sensemble d’une
cohérence autre et plus vaste. Ce qui fut découvert une fois subsiste, mais peut, a 1’in-
térieur d’une visée plus englobante, se réduire a un “élément”, A un “facteur” moins
accentué» (105).

J- Incarnation: une initiative lourde de conséquences

Balthasar termine son petit ouvrage par deux chapitres plutét brefs; le premier
est intitulé: Incarnatus est. La formule latine lui donne tout de suite son sérieux quasi
liturgique. En effet, si les re-ligions se re-lient au Dieu qu’elles cherchent, dans le
christianisme, ¢’est Dieu lui-méme qui a cherché d’abord I’homme pour lui permettre
de Le trouver. Dés lors, I’engagement de Dieu dans le monde est devenue la tache ir-
récusable de I’Eglise et de chaque chrétien, jusqu’a s’en souiller les mains (110).
L'aspect matériel se retrouve a chaque pas, par exemple dans 1’exercice peu agréable,
humainement parlant, de la confession sacrementelle des péchés auprés d’un repré-
sentant officiel de I’Eglise. Balthasar se demande si, avant de parler de I’inter-com-
munion entre les Eglises, on ne devrait pas penser d’abord a ’inter-confession avec
tout ce que cela comporte: la reconnaissance du ministére habilité & emporter les pé-
chés au nom de Dieu, la considération avec le pénitent des péchés devant Dieu, la re-
sponsabilité qui en découle pour le confesseur et le pénitent.

Dans ce contexte, Balthasar touche en passant, comme déja dans les chapitres
précédents, quelques phénomeénes de la religiosité populaire, la vénération des reli-
ques, les pelerinages; il ne ferme pas les yeux devant certaines «formes abatardies de
la dévotion populaires» (110), mais il est assez indulgent pour voir que «derriére les
abus se trouve le bon usage, auquel appartient un traitement respectueux méme de la
maticre». A 'encontre des iconoclastes dans I’Eglise, il rappelle qu’il s’agit de «my-
steres profonds, délicats et souvent humiliants de la corporéité humaine dans son in-
dissoluble lien avec I’Esprit» (111).

Le monde se trouve désormais entre sécularisation et sacralisation; il n’est plus
lui méme sacré mais jouit toujours du privilége d’avoir été choisi par Dieu pour de-
meure, que ce soit dans le vin et le pain «a I’intérieur d’une action spéciale accomplie
en mémoire de lui» ou dans le sein de la Vierge dont la virginité est «le symbole, ou
plutdt, davantage, le sacrement de I’abandon total et fécond... au Dieu qui le couvre
de son ombre» (111). Dommage que Balthasar en parlant de la naissance virginale du
Christ (qu’il est «convenable d’accepter dans un sentiment de juste respect») dit que
dans ce cas le «sacrement de la virginité» n’aurait «pas été dépouillé de sa fleur, dé-



186 ARTICOLI SCIENTIFICI

floréy; c¢’est une image négative de la premiére rencontre entre homme et femme qui,
dans le cas d’un couple vraiment chrétien, préférent parler de don mutuel d’amour et
d’ouverture 4 la fécondité voulue par Dieu; il n’y pas de fleur qui se fane, ni au mo-
ment de la conception ni de la parturition, mais un épanouissement. Et s’il peut y
avoir des conflits au sujet des relations sexuelles (il parle de «régles des rapports
conjugaux»), Balthasar prend comme exemple seulement la surpopulation et son esti-
mation théologique (112), comme si ¢’était le premier motif pour une «régulation des
naissances»!

Si ici et ailleurs, Balthasar abandonne rapidement la question sexuelle dés
qu’elle devient trop concréte, il ajoute a la traduction frangaise plus de deux pages
(118-120) dans le passage sur le célibat, qui manquent dans 1’original allemand (1,
seulement une quinzaine de lignes a la page 83).

On peut y lire que «1’objection a ’encontre du célibat du prétre catholique est
qu’il est difficile a tenir» (118). On devrait peut-étre nuancer en disant que 1’objection
principale est 1’obligation du célibat pour le prétre séculier dans I’Eglise catholique-
romaine'®. 1l est intéressant de voir que Balthasar qui connait si bien les Eglises orien-
tales'’, ne tienne pas compte du sacerdoce d’hommes mariés dans ces Eglises, loué
par le Concile Vatican II et dans plusieurs messages pontificaux; ¢’est pourtant un fait
éminemment “catholique™'®.

Cherchons de suivre Balthasar dans son effort de défendre le célibat du prétre:
il s’agirait dans le célibat «d’une imitation non seulement de 1’abaissement du Fils de
Dieu dans la “forme de la chair de péché” (Rm 8, 3), mais encore et surtout de sa di-
sponibilité dans son état eucharistique a étre mangé et consommeé jusqu’a la fin des

'¢ e mariage aussi (la fidélité dans le mariage) est difficile a tenir et comme tel a été aussi objet
de contestation. Dans le mariage aussi, «la décision spirituelle a sans cesse a descendre dans les corps
rebelles, 4 87y incarner de nouveauy. Etonnant aussi de lire que 1'irrévocabilité de 1’engagement célibataire
est liée a «la décision semblablement irrévocable que le Fils a prise en s’incarnant». 'engagement
(irrévocable!) 2 la fidélité des époux, en vue de toutes les situations imprévisibles au moment du oui
réciproque, mais surtout |‘engagement & porter ensemble le fardeau de la famille, d’engendrer, d’élever, de
diriger, d’accompagner, de suivre les enfants et se mettre de nouveau a leur disposition quand eux aussi ont
des enfants—est-il 1ié 4 une pareille décision du Christ? Le mariage chrétien est I’aveu profond et définitif
de I’amour mutuel (le sacrement) en vue d’une fécondité qui englobe aussi 1’enfant, ce n’est pas d’abord
un acte juridique pour régler la procréation.

7 En ce qui concerne les deux Eglises d’Orient et d’Occident: «Il n’y a pas de différences
doctrinales. On peut se demander a bon droit si I’on peut séricusement parler de deux Eglises, ou bien
plutdt d’une désaffection [“estrangement”] partielle au sein d’une communion ininterrompue, d’autant plus
qu’elles disposent de la méme succession des ministéres jamais interrompue!», dans: Das Christentum und
die Weltreligionen. Ein Durchblick (Le christianisme et les religions mondiales. Vue sommaire),
Informationszentrum Berufe der Kirche (Centre d’information Vocations de l’Egiise), Freiburg i. Br. 1979,
16 pp.

18 Cest dans ce contexte que Jean Paul II exprime «le vif désir que soit rendu a I’Eglise et au
monde la pleine manifestation de la catholicité de I’Eglise, exprimée non par une seule tradition» (cité
dans: Proche Orient Chrétien 44 [1994] fasc. 1-4, p. 6).



Iso BAUMER 187

temps» (118). Le sacerdoce serait donc un état qui, pour étre «eucharistiquey, irait ju-
squ’a la fin des temps, tandis que le mariage n’est que «le signe le plus total du don
de soi et de la fécondité a travers la suite périssable des générations» (119). Le maria-
ge ne serait que «la figure annonciatrice ou le symbole du don particulier et définitif a
la fois spirituel et corporel que le Christ fait de lui-méme a son Eglise». La suite don-
ne a croire que le mariage ne serait qu’un sacrement «fonctionnel» (en vue de la pro-
création?), tandis que «l’ordination sacerdotale n’est pas une cérémonie d’habilita-
tion» (comme le mariage?) «mais la saisie et la consécration de toute 1’existence par
la forme de vie eucharistique». Il va de soi que Balthasar, en soulignant la dignité et
la convénience du célibat ne rabaisse jamais les chrétiens unis en mariage; il s’agit
chez lui toujours d’une théologie des Etats et jamais d’une quelconque préférence au
niveau des personnes.

g. Le dialogue oecuménique

Dans le dernier chapitre aussi, Balthasar—pour éviter de tomber dans les for-
mules toutes faites—emploie un mot d’emprunt: Qikoumené. De nouveau les parado-
xes: I’Eglise est en méme temps une figure (la fameuse «Gestalt»!) et la transcendan-
ce de cette figure, comme elle a besoin de la structure pour remplir sa mission. La ti-
midité d’exercer sa mission, /a mission (d’exporter le christianisme) est curieusement
contrebalancée par la facilité avec laquelle beaucoup de chrétiens importent les gran-
des religions et idéologies: hindouisme, bouddhisme, communisme. I’Eglise devrait
se rappeler qu’elle est supra-nationale et supra-politique sans oublier qu’elle est in-
carnée et donc engagée aussi dans un combat concret. Mais face aux grandes puissan-
ces, il sera bon de se souvenir que I’Eglise est impuissante, sans «beauté ni forme», et
que chaque époque érige des barriéres a sa mission. Comme souvent dans les écrits
de Balthasar de ces années, ce livre aussi termine sur un ton en sourdine: «On a be-
soin d’un regard éclairé par la grice [...] pour découvrir, a travers la forme du servi-
teur (a travers aussi la forme du péché!), la grandeur» (128). Quant au dialogue oecu-
ménique, avec les grandes religions et avec les autres Eglises chrétiennes, Balthasar
recommande d’exposer courageusement ses idées, mais de s’ouvrir aussi a toutes les
vérités qui se dévoilent dans un discours sans préjugé, car «chaque vérité catholique
peut vivre implicitement, transcendant les formules dans lesquelles il se trouve qu’el-
le soit enserrée» (131). Au lieu du seul dialogue il recommande donc plut6t une «con-
fiance oecuménique» (titre de cet alinéa).

5. AUJOURD’HUI

Apres Catholigue de 1975, et pour terminer provisoirement ses études sur 1’as-
pect de la catholicité qui doit caractériser I’Eglise d’une maniére beaucoup plus



188 ARTICOLI SCIENTIFICI

exhaustive et profonde que ne le laisse croire un adjectif par trop employé, Balthasar
s’adresse un peu plus tard (dans une collection intitulée Réponses de la foi'®) surtout a
des jeunes s’intéressant a la doctrine et 4 I’expérience de ’Eglise catholique. Dans un
langage trés simple et abordable, il reprend brievement bien des convictions expri-
mées dans les autres brochures et articles de cette décennie; encore une fois, il justifie
la qualité de catholique appliquée a I’Eglise qui s’est toujours considérée comme uni-
verselle parce qu’elle suit son fondateur, le Dieu-Homme, qui résume en sa personne
toutes les aspirations des autres religions en réunissant 1’essence divine et la dignité
humaine, paradoxe ou scandale pour les autres, grace pour nous; il suffit de regarder
la «figure» du Christ.

A I’aube du troisiéme millénaire, nous nous demandons ce que le livret de
1975 peut nous apprendre «aujourd’hui». Pour parler d’actualité, on devrait citer les
antagonismes religieux, nationaux, les tensions économiques et sociales, la déstabili-
sation de I’¢économie mondiale, les efforts pour créer une Europe unifié du point de
vue économique et monétaire, du trafic, de la libre circulation des personnes et des
denrées de toute sorte, et I’éclatement des grandes puissances en nations, tribus,
clans, sectes. Ou, pour étre plus concret: les grands défis sont les guerres tribales et
nationales avec d’innombrables «migrations» (fuite de millions de personnes de leur
foyer pour échapper aux pires représailles de la part de hordes déchainées, et immi-
gration parfois clandestine dans les pays supposés économiquement plus prospéres),
les grands fléaux tels que le sida et les drogues, la mafia économique et politique
(aujourd’hui surtout dans les pays autrefois communistes), la dépression économique
qui a commencé justement autour de 1975, mais est devenue mondiale aprés les
changements de 1989/90, le mélange culturel qui provoque parfois des réflexes de re-
cherche d’identité dans un repliement sur des valeurs traditionnelles, et je ne cesse
d’attirer I’attention sur 1’islam qui de puissance religieuse peut bien devenir aussi
puissance ¢conomique et politique; bref, ce qui nous entoure (ou pénetre) est une
grande désorientation, un découragement paralysant, une lassitude générale.

En ce qui concerne les grandes religions, on mentionnerait le débordement des
religions de leur territoire traditionnelle (bouddhisme et hindouisme en Europe et
Amérique), I’engouement de tant d’Occidentaux pour les influences ésotériques, le
dialogue interreligieux et interecclésial piétinant, le pontificat de Jean-Paul 11 dont on
ne peut pas encore faire le bilan (décisive probablement son influence sur la chute du
communisme, impressionnant son engagement oecuménique avec les réticences des
partenaires), les courants contraires qui déchirent 1’Eglise méme, en tout cas en Euro-
pe et dans le Nouveau Monde.

Lactualité a donc passablement changé depuis 1975—mais le livre de Balthasar
sur la Catholicité reste actuel dans le méme sens qu’il avait déja lors de son apparition.
11 insiste sur I’unique dogme de I’Incarnation (avec ses implications: Trinité, Eglise); il

¥ yoirn. 17.



Iso BAUMER 189

esquisse une image de I’Eglise (le peuple réuni dans I’Eucharistie autour de son
Evéque, avec la recherche d’un équilibre entre la collégialité des évéques et le primat de
I’Evéque de Rome) toujours valable; il estime nécessaire de ne pas laisser I’Eglise
s’évanouir dans les nuages spirituels ou les fumées ésotériques, mais de la planter bien
sur terre, c’est-a-dire, de nouveau, de prendre au sérieux 1’incarnation. Et comment ne
pas souligner I’insistance pour garder a I’Eglise sa forme et sa figure, 4 elle qui parfois
semble se disperser et s’éparpiller a discrétion (2 la discrétion de ’utilisateur!).

Riassunto. Era “attuale” questo piccolo libro quando fu pubblicato, e lo &
ancora oggi? Ma ha un senso questa caratteristica di “attualitd” quando si tratta
di un argomento cosi profondo? Balthasar sfiora si certi problemi contempora-
nei, spesso quelli che oggi ci preoccupano: I’Incarnazione, che comprende la
Trinitd e la Chiesa (con molta sensibilitd per la religiosita popolare), oppure
I’equilibrio tra collegialita e primato; ma attenzione a non svanire nelle nebbie
esoteriche, bisogna piuttosto radicarsi bene nel terreno!

Résumé. Est-ce que ce petit livret était “actuel” lors de sa parution, et
I’est-il encore aujourd’hui? Mais ce terme d’“actualité”, a-t-il un sens quand il
s’agit de la catholicité dans son sens profond? Balthasar effleure quelques
probléemes contemporains, souvent ceux qui sont importants encore
aujourd’hui, mais il va jusqu’aux sources: I’Incarnation, qui englobe aussi la
Trinité et I’Eglise (avec beaucoup de compréhension pour la “piété populaire™);
équilibre entre collégialité et primat; attention a ne pas s’évanouir dans les
nuages ésotériques, mais bien s’implanter dans le terrain!

Summary. Was this little work “topical” at the time of its appearance, and is
it still topical today? Was the word “topical” any relevance in this subject area?
Balthasar only broaches a few contemporary subjects, on the other hand he does
manage to hit on the few which have not become obsolete. Of course he digs a bit
deeper so as to find the well spring: the Incarnation, embracing the Trinity and the
Church (demostrating a great deal of understanding for the “devotion of the
masses”); regarding the Church, the balance between the principle of collegiality
and primacy; it is particularly important to avoid esoteric flights of fancy and
remain firmly rooted in the ground.

Inhaltsangabe. War das Biichlein beim Erscheinen “aktuell” und ist es das
heute noch? Hat “Aktualitiit” bei diesem Thema liberhaupt einen Sinn? Balthasar
streift nur wenige zeitgendssische Themen, trifft aber genau jene, die auch heute
noch gelten, und grabt natiirlich tiefer, um die Quelle zu finden: Inkarnation, die
Trinitit und Kirche einschliesst (mit viel Verstindnis fiir sog. “Volksfrommigkeit™);
bei der Kirche Ausgleich zwischen Kollegialitit und Primat; nur kein Entschweben
in esoterische Wolken, sondern solid einplanzen in der Erde!




EUGENIO CORECCO

IUS ET
COMMUNIO

Scritti di Diritto Canonico

A cura ds
Graziano Borgonovo e Arturo Cattaneo

Prefazione di
S. E. Mons. Angelo Scola

[-1I

Facolta di Teologia di Lugano

PIEMME




