RTLU Il (1997) 2, 191-203 191

Quelle adhésion
pour quel Magistere?

Dominique Le Tourneau
Docteur en Droit Canon, Paris

La valeur du magistére ecclésiastique ainsi que la nature de 1’adhésion que les
fidéles doivent lui apporter sont parfois mis en question. Par exemple, lorsque le ma-
gistére s’exprime sans recourir au «mode définitoire», son enseignement serait révi-
sable ou réformable, au moins dans certains cas.

C’est oublier que le magistére pontifical ordinaire «peut enseigner comme défi-
nitive une doctrine en tant qu’elle est constamment conservée et tenue par la Tradi-
tion et transmise par le Magistére ordinaire et universel»'. Lexercice du charisme de
infaillibilité concerne alors le magistére ordinaire et universel, que le Pasteur supré-
me de I’Eglise confirme et réaffirme, la plupart du temps sous forme d’encyclique.
En ce sens, la déclaration pontificale de confirmation est aussi couverte par 1’infailli-
bilit¢ que le magistére ordinaire et universel, qui comprend le pape en tant que chef

| T. BERTONE, «A propos de la réception des documents du magistére et du désaccord publicy,
L'Osservatore Romano, 20 décembre 1996; traduction frangaise dans La Documentation Catholique, 2
février 1997, p. 109.



192 ARTICOLI SCIENTIFICI

du collége des évéques. Quant aux définitions dogmatiques, elles répondent a un cas
extraordinaire, qui exige une définition sur un mode solennel. Mais ce n’est pas
I’exercice ordinaire du charisme de ’infaillibilité.

Lon voit I’intérét qu’il y a a fournir des éléments de réflexion sur I’adhésion
que les fideles doivent apporter aux différentes interventions du magistére ecclésiasti-
que. Pour cela nous utiliserons une approche a la fois théologique et juridique®. La
premiére question qui s’impose est de préciser la notion de magistére, et les différen-
tes formes qu’il peut revétir (I). Nous pourrons alors étudier le degré d’adhésion re-
quis des fideles dans chaque cas (II).

1. NOTION ET TYPES DE MAGISTERE ECCLESIASTIQUE

Notre premiére tiche doit étre de dégager la notion de magistere (A), pour exa-
miner ensuite les formes de son exercice (B).

A. La notion de magistére ecclésiastique

Par magistére, nous entendons «les actes d’enseignement dogmatique et moral
des membres de la hiérarchie, c’est-a-dire des évéques »*. En effet, «la charge d’inter-
préter de fagon authentique la Parole de Dieu, écrite ou transmise, a ét¢ confiée au
seul magistére vivant de I’Eglise dont 1’autorité s’exerce au nom de Jésus-Christ»
(DV 9), c’est-a-dire «aux évéques en communion avec le successeur de Pierre,
I’évéque de Rome»*. Cette annonce officielle de la foi est «un droit et un devoir inné»
de I’Eglise, «indépendant de tout pouvoir humainy”.

La note d’infaillibilité® qui caractérise le magistere garantit que I’enseignement
donné par le Pontife romain et par le collége des évéques’ est dépourvu de toute er-

? Mais sans mélanger I'une et ’autre science, pour ne pas tomber dans le «théologisme» dénoncé a
juste titre comme un défaut éventuel du canoniste: cfr. J. HERVADA, Cologuios propedeiticos de Derecho
Canénico, Pampelune, 1990. Sur I’autonomie du droit canonique: cft. E. CORECCO, Théologie et droit
canonique. Ecrits pour une nouvelle théorie générale du droit canon, édités par Fr. Fechter et B. Wildhaber
sous la direction de P. Le Gal, Fribourg, 1990.

3 G. THILS, L'infaillibilité pontificale. Source, condition, limites, Gembloux, 1969; D. LE
TOURNEAU, «Infaillibilité», in: Dictionnaire historique de la papauté, Paris, 1994, p. 865. Cfr. B.
SESBOUE, «La notion de magistére dans Ihistoire de 1'Eglise et de la théologiew, L'Année Canonique 31
(1988), pp. 55-94; K. SCHATZ, La primauté du pape. Son histoire des origines d nos jours, Paris, 1992.

4 JEAN-PAUL I1, Catéchisme de | 'Eg!ise catholigue, n. 85.

5 CJC, can. 747 § 1; CCEQ, can. 595 § 1.

¢ Cfr. D. LE TOURNEAU, «Magistéren, in: Dictionnaire historique..., cit., pp. 1075-1079.

" Cfr. CJC, can. 749; CCEO, can. 597.



DominiQuE LE TOURNEAU 193

reur, en vertu d’une assistance divine particuliére®. Elle porte sur le degré de certitude
de I’acte d’enseignement magistériel. En effet, «I’Eglise universelle ne peut se trom-
per, car elle est gouvernée par I’Esprit Saint, qui est Esprit de vérité»®. C’est pour-
quoi, «lorsqu’ils accomplissent leur charge, les pasteurs bénéficient de 1’assistance de
I’Esprit Saint, qui atteint son sommet lorsqu’ils enseignent le peuple de Dieu de telle
maniere qu’en vertu des promesses du Christ faites a Pierre et aux autres apdtres, ils
proposent une doctrine nécessairement exempte d’erreur»'’. I’objet de cette assistan-
ce surnaturelle est donc, non pas de faire connaitre une nouvelle doctrine, mais de
garder «saintement» et d’exposer «fidelement la Révélation transmise par les apétres,
c¢’est-a-dire le dépot de la foin''. Une doctrine n’est considérée comme infailliblement
définie que si «cela est manifestement établi»n'”. En cas de doute, il faut penser qu’el-
le n’est pas infaillible, sauf preuve contraire.

Cette infaillibilité est une prérogative d’origine divine, qui correspond a une
volonté explicite du Christ dans I’acte fondateur de son Eglise. «Il est donc absurde
d’opposer le gouvernement du Pape a celui des évéques, ou de réduire la valeur du
magistére pontifical au consentement des fidéles! Rien ne lui est plus étranger que
I’équilibre des pouvoirs»'3.

Le magistére infaillible porte non seulement sur les vérités de foi mais aussi
sur la discipline des meeurs. Cela s’explique aisément du fait que «la foi implique né-
cessairement son expression en des ceuvres extérieures, puisque “la foi sans les ceu-
vres est morte” (Je 1,26), étant donné que “la foi agit par la charité” (Gal 5,6) »™.

Dans son objet, I’infaillibilité «s’étend aussi loin que le dép6t lui-méme de la
Révelation divine» (LG 25), ce qui en fait directement partie et ce qui est nécessaire
pour le conserver intégralement, en assurer la transmission fidéle et I’expliquer con-
venablement'®. Ce deuxiéme aspect a trait a la loi naturelle et 4 un certain nombre de

8 Cfr. G. THILS, Linfaillibilité pontificale. Source, conditions, limites, Gembloux, 1969. P
RODRIGUEZ, «Infallibilis? La respuesta de Santo Tomas de Aquino (Estudio de la terminologia
“infallibilis-infallibiliter-infallibilitas” en sus tratados de fide) », Scripta Theologica 7 (1975), pp. 51-123.

? SAINT THOMAS, Summa Theologiae, 1a-1lae, q. 1, a. 9.

19 CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI, décl. Mysterium Ecclesiae, 24 juin
1973, section 2, DENZINGER-HUNERMANN, Symboles et définitions de la foi catholique. Enchiridium
Symbolorum, Paris, 1996 n. 4534 (désormais abrégé en DH).

!! CONCILE VATICAN I, Const. dogm. Pastor aeternus, chap. 4, DH n. 3070.

12 CJC, can. 749 § 3; CCEO, can. 597 § 3.

13 J. ESCRIVA, Aimer I'Eglise, Paris, 1993, p. 75.

' E. TEJERO, Commentaire au canon 749 dans INSTITUTO MARTIN DE AZPILCUETA-
FACULTAD DE DERECHO CANONICO-UNIVERSIDAD DE NAVARRA, Comentario exegético al
Cddigo de Derecho candnico, vol. 111, Pampelune, 1996, p. 47. Cfr. E. OCARIZ, «La competenza del Ma-
gistero della Chiesa “in moribus”», in; Humanc vite: 20 anni dopo. Atti del I Congresso Internazionale di
Teologia Morale, Roma, 9-12 novembre 1988, Milan, 1989, pp. 125-138.

¥ «Lusage de ce magistére extraordinaire n’introduit aucune invention et n’ajoute aucune
nouveauté a la somme des vérités qui sont contenues au moins implicitement dans le dépét de la
Révélation divinement transmis a 1'Eglise; mais il déclare les vérités qui peut-étre pouvaient encore
paraitre obscures & plusieurs ou bien il prescrit de regarder comme de foi celles que certains mettaient
encore en discussion» (PIE XI, enc. Mortalium animos, 6 janvier 1928, DH 3683).



194 ARTICOLI SCIENTIFICI

vérités fondamentales d’ordre philosophique, historique, scientifique, etc., qui ont un
rapport logique et nécessaire avec le dépét de la foi et qui sont implicitement conte-
nues dans ce dernier. Cet objet secondaire de I’infaillibilité comprend: a) des vérités
d’ordre spirituel, tels que les préambules de la foi; b) certaines vérités d’ordre histori-
que, comme la légitimité d’un concile ou sa nature cecuménique; c) le sens objectif
d’un écrit; ) la canonisation des saints; ) 1’approbation solennelle des ordres reli-
gieux; f) la reconnaissance d’un rite; etc.'®

Lautorité du magistére s’étend encore aux préceptes spécifiques de la loi natu-
relle, que I’homme doit observer pour parvenir au salut. En les rappelant, le magistere
de I’Eglise «exerce une part essentielle de sa fonction prophétique d’annoncer aux
hommes ce qu’ils sont en vérité et de leur rappeler ce qu’ils doivent étre devant
Dieu»'’.

B. Les formes du magistére ecclésiastique

1. Le magistére de 1'Eglise est dit infaillible quand il engage |’autorité magi-
stérielle au plus haut degré; il I’est dans tous et chacun de ses actes. Il est dit simple-
ment authentique quand 1’autorité n’est pas exercée au degré le plus élevé.

D’aprés son mode d’exercice, I’on distingue le magistére extraordinaire, selon
la forme solennelle, par exemple du concile cecuménique, ou du Pape parlant ex ca-
thedra; et le magistére ordinaire'®, ¢’est-a-dire les formes courantes d’enseignement
des évéques, chacun pour I’Eglise qui lui est confiée, ou réunis pour I’ensemble de
leurs fideles. Le magistére ordinaire universel «peut étre véritablement considéré
comme la forme habituelle de I’infaillibilité de 1'Eglise»'?.

Le magistére simplement authentique est également infaillible, mais seulement
dans son ensemble: ¢’est le magistére ordinaire du Pape et des évéques et le magi-
stére extraordinaire, ¢’est-a-dire celui des évéques réunis en concile cecuménique,
dans lequel «ils sont pour toute I’Eglise docteurs et juges de la foi et des meeurs, aux
définitions desquels il faut adhérer par la soumission dans la foi» (LG 25).

2. Le concile Vatican II indique trois sujets de I’infaillibilité. D’abord /e peuple
de Dieu dans sa totalité «ne peut se tromper dans la foiy; il doit manifester ce don par
le sensus fidei,” le sens surnaturel de la foi, lorsque, «des évéques jusqu’aux derniers

16 Cfr. JEAN-PAUL II, Catéchisme de |'Eglise catholique, n. 2035; CONGREGATION POUR LA
DOCTRINE DE LA FOI, décl. Mysterium Ecclesiae, n. 3, DH 4536.

17 JEAN-PAUL I, Catéchisme de I'Eglise catholique, n. 2036; cfr. CONCILE VATICAN I, décl.
Dignitatis humanae, n. 14.

'8 Cfr. M. NICOLAU, «Magisterio ordinario en el Papa y en los Obisposy», XXII Semana Espafiola
de Teologia, Madrid, 1963, pp. 321-344.

19 JEAN-PAUL II, Discours aux évéques des Etats-Unis en visite «ad liminay, 15 octobre 1988, n. 4.

2 Cfr. J. SANCHO, Infalibilidad del Pueblo de Dios. «Sensus fidei» e infalibilidad orgdnica de la
Iglesia en la Constitucion «Lumen gentium» del Vaticano II, Pampelune, 1987.



DominiguE LE TOURNEAU 195

des fideles laics»?!, il apporte «son consentement universel en matiére de foi et de
meeurs» (LG 12). Nous ne nous y attarderons pas ici.

Ensuite, le college épiscopal jouit de I’infaillibilité dans le magistére «lorsque
les évéques assemblés en concile cecuménique exercent le magistére comme docteurs
et juges de la foi et des meeurs, et déclarent pour I’Eglise tout entiére qu’il faut tenir
de maniére définitive une doctrine qui concerne la foi ou les meeurs» (magistere so-
lennel); ou encore (magistére ordinaire et universel) «lorsque les évéques, dispersés
dans le monde, gardant le lien de la communion entre eux et avec le successeur de
Pierre, enseignant authentiquement en union avec ce méme Pontife romain ce qui
concerne la foi ou les meeurs, s’accordent sur un point de doctrine a tenir de maniére
définitive»®*. Bien des précisions doctrinales® et des condamnations d’erreurs® ont
été acquises au long de I’histoire a I'unanimité sans déclaration formelle.

Trois conditions doivent étre remplies:

@) la communion hiérarchique, c’est-a-dire des évéques entre eux et avec le
Pontife romain, I’infaillibilité ne jouant pas pour les évéques pris individuellement. A
défaut de cette communion et subordination au vicaire du Christ, I’exercice du magi-
stere est illégal ou tout simplement inexistant en toute rigueur, et nul n’est lié par lui.

b) Un enseignement portant uniquement sur la foi ou les meeurs. Lévéque doit
se limiter a ce qui est propre et spécifique au magistere, étant donc exclu qu’il avance
des opinions strictement personnelles. S’il proposait d’aventure une opinion contraire
a ’enseignement du Pontife romain, les fidéles devraient nécessairement suivre ce
dernier, sans craindre de se tromper ni de mal agir.

¢) LCintention des évéques quant au caractére obligatoire de cet enseignement.
L évéque doit exposer sa doctrine au nom du Christ; ce n’est que dans la mesure o il
fait appel au magistére officiel qu’il peut imposer sa doctrine et que les fidéles sont
tenus a un assentiment de I’intelligence d’ordre religieux.

L infaillibilité pontificale enfin est propre au Pape, téte du collége épiscopal,
«en vertu de sa charge quand, comme pasteur et docteur supréme de tous les fideles,
qui confirme ses fréres dans la foi, il proclame, par un acte définitif, une doctrine con-
cernant la foi et les meeurs» (magistére solennel du pape) (LG 25)*. Linfaillibilité
Joue donc: @) pour le Pontife romain non pour lui-méme mais en raison de sa charge,
et non du fait de sa seule autorité pontificale mais par une assistance spéciale de
Dieu; b) lorsqu’il agit comme pasteur et docteur supréme, non comme personne pri-
vée, ni méme comme évéque de Rome, primat d’Italie ou patriarche d’Occident; c)
quand il manifeste son intention de définir une doctrine de foi ou de morale. Ces défi-
nitions «sont irréformables ex sese, par elles-mémes, et non en vertu du consentement

# SAINT AUGUSTIN, De Praed. Sanet., 14, 27.

# CJC, can. 749 § 2; CCEO, can. 597 § 2, pris de Lumen Gentium, n. 25 § 2.
2 Par exemple, le canon des Ecritures, le symbole Quicumque, dit d’ Athanase.
% La condamnation des gnostiques, celle de Marcion, etc.

3 Cfr. CJC, can. 749 § 1 et CCEQ, can. 597 § 1.



196  ARTICOLI SCIENTIFICI

de I’Eglise»®, parce que, comme le précise le concile Vatican I, ces définitions sont
«prononcées avec 1’ assistance du Saint-Esprit» (LG 25); elles n’ont pas besoin d’une
approbation d’autrui. Le Pape n’est donc pas infaillible de fagon absolue, mais sous
certaines conditions®.

Lenseignement des pasteurs sacrés vise a aider les fidéles du Christ a vivre
leur foi au quotidien et 4 la faire connaitre a leur tour. C’est pourquoi ils ont le devoir
fondamental, «suivant la Parole de Dieu et adhérant au magistére vivant de I’ Eglise»,
de «conserver I’intégralité de la foi, qui a été gardée et transmise a grand prix par
leurs ainés, de la professer ouvertement ainsi que de I’approfondir en la mettant en
pratique et en la faisant fructifier dans des ceuvres de charité»*. Nous devons nous
occuper maintenant de cette adhésion.

1I. LES DEGRES D’ ADHESION AU MAGISTERE ECCLESIASTIQUE

L’adhésion au magistére de I’Eglise connait des degrés selon les formes de ma-
gistére identifiées ci-dessus. Nous verrons d’abord I’adhésion au magisteére du Ponti-
fe romain et du collége des évéques (A) puis a d’autres actes magistériels (B).

A. Le magistére du Pontife romain et du collége des évéques

Dans le cas du magistére infaillible”, les fideles ont I’obligation de lui apporter
un assentiment absolu «de foi divine et catholique» et donc d’éviter toute doctrine qui
s’y opposerait*’. La négation pertinace d’une vérité qui doit étre crue de foi divine, ou
le doute pertinace 4 son sujet, constitue ce que 1’on appelle I’hérésie™.

26 CONCILE VATICAN I, Const. dogm. Pastor Aeternus, chap. 4.

2 Cfr. M. CAUDRON, «Magistére ordinaire et infaillibilité pontificale d’apres la Constitution Dei
Filius», Ephemerides Theologicae Lovanienses 36 (1960), pp. 393-431.

% CCEQ, can. 10, sans équivalent dans le CJC. A noter que ce canon fait partie du Titre Ier du
CCEO, sur les droits et les obligations fondamentaux de tous les fidéles. Cfr. OKULIK, La condicion
Jjuridica del fiel cristiano. Contribucion al estudio comparado del Codex Iuris Canonici y del Codex
Canonum Ecclesiarum Orientalium, Buenos Aires, 1995. Pour les sources et I’exégése de ce canon, cfr. G.
NEDUNGATT, «Ecclesiastical Magisterium: the Specificity of the Eastern Code», Acta Symposii
Internationalis circa Codicem Canonum Ecclesiarum Orientalium, sous la dir. d’A. Al-Ahmar-A. Khalifé-
D. Le Tourneau, Kaslik (Liban), 1996, pp. 255-261.

2 CJC, can. 749; CCEQ, can. 597.

30 CJC, can. 750; CCEQ, can. 598. Les sources du CCEQ indiquent de nombreux documents en ce
sens, dont le plus ancien est la lettre Consulenti tibi, de saint Innocent Ier, le 20 février 405 (cfr.
PONTIFICIUM CONSILIUM DE LEGUM TEXTIBUS INTERPRETANDIS, Codex Canonum
Ecclesiarum Orientalium auctoritate loannis Pauli PP Il promulgatus fontium annotatione auctus, Cité du
Vatican, 1995, p. 219).

3 Cfr. CJC, can. 751; CCEQ, can. 1436 § 1.



DominiguE Le TOURNEAU 197

La pleine adhésion des fideles aux vérités de foi divine et catholique est essen-
tielle pour que les fidéles soient en pleine communion avec 1’Eglise catholique, ce qui
est un de leurs devoirs fondamentaux*. Elle sert aussi de fondement a des devoirs™ et
a des droits fondamentaux des fideles*.

Le magistére simplement authentique de 1’Eglise en matiére de foi et de meeurs
ne revét d’ordinaire pas le caractére définitif du canon 749 et n’oblige pas a |’assenti-
ment de foi du canon 750. C’est un enseignement donné en vertu du commandement
du Christ*, qui mérite donc respect et considération.

Au magistere non infaillible (ce qui ne veut pas dire réformable) du Pape et du
college des évéques, relevant de «l’exercice de leur magistére authentique»®, les fi-
deles doivent «une soumission religieuse de I'intelligence et de la volonté»?’, car elle
provient des témoins de la vérité divine. C’adhésion ne tient donc pas au fait «que les
raisons sont convaincantes». La formule employée ici veut indiquer que «la soumis-
sion, acte de volonté, doit avoir des effets sur I’intelligence (étre disposé a défendre
comme vrai ce qui est enseigné)»**.

La quasi intégralité des documents du concile Vatican II rentre dans cette caté-
gorie. Une simple adhésion purement externe est insuffisante: il faut aussi, et surtout,
’adhésion interne et de ’intelligence et de la volonté*, méme quand cette doctrine

2 Cfr. CJC, can. 205; CCEOQO, can. 8; cfr. D. LE TOURNEAU, «Les droits et les devoirs
fondamentaux des fidéles et la communion dans 1'Eglise», fus in vita et in missione Ecclesie. Acta
Symposii Internationalis Iuris Canonici occurrente X anniversario promulgationis Codicis Iuris Canonici
diebus 19-24 Aprilis 1993 in Civitate Vaticana celebrati, Cité du Vatican, 1994, pp. 367-382.

3 Maintien de la communion avec 'Eglise (CJC, can. 209; CCEQ, can. 12); vie sainte et
promotion de la croissance de I'Eglise (CJC, can. 210; CCEO, can. 13).

3 Droit d’ceuvrer pour que le message de salut touche tous les hommes (CJC, can. 211; CCEO,
can. 14); droit de fonder et de diriger des associations (CJC, can. 215; CCEQ, can. 18); droit & promouvoir
et a soutenir une activité apostolique (CJC, can. 216; CCEO, can. 19); droit  recevoir une éducation
chrétienne (CJC, can. 217; CCEQ, can. 20); droit & une juste liberté de recherche en sciences sacrées (CJC,
can. 218; CCEQ, can. 21. Cfr. E. TEJERO, Commentaire au canon 750, Comentario exegético..., cit., pp.
55-56).

¥ Le 10, 16; Mc 16, 15-16 .

3 Ce membre de phrase a été omis dans la traduction frangaise du can. 752. Cfr. F. . URRUTIA,
«La réponse aux textes du magistere pontifical non infaillible», L'dnnée Canonique 31 (1988), pp. 85-115;
L. BLYSKAL, «Obseguium. A Case Study», The Jurist 48 (1988), pp. 559-589; J. H. PROVOST, «Canon
752 and the Assent of Faith», The Jurist 46 (1986), pp. 658-660; F. A. SULLIVAN, «The Response Due to
the Non-Definitive Exercice of the Magisterium (Canon 752)», Studia Canonica 23 (1989), pp. 267-284,
article auquel répond E J. URRUTIA, «Obsequio religioso de entendimiento y voluntad (can. 752).
Clarificacion de su sentido», La mision docente de la Iglesia. XI Jornadas de la Asociacién Espariola de
Canonistas, Madrid 3-5 abril 1991, sous la direction de J. M*® Urteaga, Salamanque, 1992, pp. 21-40.

T CJC, can. 752; CCEQ, can. 599.

# A. SERIAUX, Droit canonique, Paris, 1996, n. 147, p. 422.

* C’est le sens plénier du mot latin obsequium utilisé aux can. 752 et 753. La volonté adhére par
son acte propre qui est I’amour. Lintelligence adhere en donnant son assentiment, qui est son acte propre.
«C’est pourquoi I’obsequium de P'intelligence, son assentiment, est “religieux”. C’est-a-dire fondé sur le
motif religieux [...] de la mission et de I’autorité de I’évéque et du pape» (F. J. URRUTIA, «Obsequio re-
ligioso...», cit., p. 29).



198 ARTICOLI SCIENTIFICI

n’est pas imposée comme définitive et irréformable. C’est le cas de I’enseignement
des encycliques Veritatis splendor et Evangelium vite et de la lettre apostolique Ordi-
natio sacerdotalis, tous documents dans lesquels le Pontife romain a entendu «confir-
mer et réaffirmer—méme si ce n’est pas sous une forme solennelle—des doctrines
qui appartiennent a 1’enseignement du magistére ordinaire et universel, et que 1’on
doit donc tenir d’une maniére définitive et irrévocable»®. C’est ce que demande le
texte de la profession de foi, accompagné d’un serment de fidélité, que certains fide-
les doivent prononcer®.

Cette obligation en conscience s’impose méme a tous les fidéles de I’Eglise
universelle pour le magistére authentique parce que: @) le magistére représente une
autorité légitime qui agit au nom du Christ; b) il y a une garantie absolue de 1’assi-
stance générale du Saint-Esprit en vue de la fidélité globale pour la transmission de la
foi, ¢) méme si dans un cas déterminé la vérité n’est pas absolument évidente, il y a
des garanties morales suffisantes de vérité, d) ce magistere d’enseignement est uni au
pouvoir de juridiction qui impose d’obéir hic ef nunc a ses indications.

«Cette soumission religieuse de I’intelligence et de la volonté doit étre accor-
dée, a un titre particulier, au magistére authentique du Pontife romain, méme quand il
ne parle pas ex cathedra». Ce magistére supréme doit étre ainsi «reconnu avec
déférencey. Lassentiment doit étre donné «avec sincérité» en tenant compte «de la
pensée et de la volonté» manifestées par le Pontife romain (LG 25). Le concile indi-
que trois critéres pour connaitre cette pensée et cette volonté: a) la nature du docu-
ment, une encyclique ayant plus d’importance qu’un message, par exemple. Il faut
cependant tenir compte du fait que le Pape se sert parfois des congrégations romaines
pour proposer une doctrine®. b) La répétition fréquente de la doctrine, s’inscrivant
dans la continuité de 1’ensemble du magistére antérieur, tant solennel qu’ordinaire
(cfr. LG 21); ce qui n’est pas la méme chose qu’une pieuse exhortation dans une
homélie. ¢) La fagon de s’exprimer: la solennité exceptionnelle indiquera la volonte
d’imposer une doctrine®.

Pour ce qui est des encyeliques, il ne faut pas sous-estimer ce qu’elles propo-
sent ni penser qu’elles ne requierent pas 1’assentiment du fait que les Papes «n’y exer-

“ T. BERTONE, «A propos de... », cit., p. 109.

4 CJC, can. 833; cfr. G. THILS, La Profession de foi et le Serment de fidélité, Cahiers de la Revue
Théologique de Louvain, 1989; D. LE TOURNEAU, «Profession de foi et serment de fidélité»,
Dictionnaire historigue..., cit., pp. 1393-1395; L. de FLEURQUIN, «The Profession of Faith and the Oath
of Fidelity: A Manifestation of Seriousness and Loyalty in the Life of the Church (Canon 833)», Studia
Canonica 23 (1989), pp. 485-500.

2 C’est le cas, par exemple, de I'instr. Donum vitee de la Congrégation pour la doctrine de la foi,
22 février 1987.

% Comme, par exemple, JEAN-PAUL II dans I’encyclique Evangelium vitae, 25 mars 1995; cfr.
aussi PAUL VI dans I’encyclique Humanae vitae, 25 juillet 1968: «C’est pourquoi, ayant attentivement
examiné la documentation qui Nous a été soumise, aprés de mires réflexions et des pricéres assidues, Nous
allons maintenant, en vertu du mandat que le Christ Nous a confié, donner notre réponse a ces graves
questions» (n® 6).



DomiNiQUE LE TOURNEAU 199

cent pas le pouvoir supréme de leur magistére. A ce qui est enseigné par le magistére
ordinaire, s’applique aussi la parole “Qui vous écoute, m’écoute”»*, A I’ensemble de
’enseignement du vicaire du Christ s’adresse I’exhortation suivante: «Accueille en
toi la parole du Pape, et que ton adhésion soit religieuse, humble, intérieure, efficace:
fais-toi 1’écho de sa parole!»®.

En outre, si les Papes portent expressément dans leurs actes un jugement sur
une matiere qui était jusque-la controversée, tout le monde comprend que, dans la
pensée et dans la volonté des Souverains Pontifes, cette matiére n’est plus, désormais,
a considérer comme question libre entre les théologiens®.

Cette adhésion, on le voit aisément, n’est pas une question numérique. La «foi
de I’Eglise» ne dépend pas du nombre de fidéles qui la confessent effectivement. Si
bien qu’ «alléguer une “foi de I’Eglise” pour contredire le magistére moral de I’Egli-
se équivaut a nier le concept catholique de révélation»?.

B. L'adhésion a d'autres actes du magistére ecclésiastique

C’est a I’évéque diocésain qu’il revient de défendre avec fermeté I’intégrité et
'unité de la foi et la sainteté des meeurs; approfondissement qui comporte aussi un déve-
loppement de la vérité, mais toujours eodem sensu eademque sententia®®. Les moyens a
la disposition de I’évéque diocésain sont variés: normes relatives a I’enseignement de la
religion dans les écoles®, vigilance a 1’égard des livres et des autres publications™, etc.
Une juste peine est prescrite a I’encontre de celui qui, n’étant ni hérétique, ni schismati-
que, ni apostat, enseigne une doctrine condamnée par le Pontife romain ou par le concile
ccumeénique, ou «rejette avec opiniatreté» 1’enseignement du can. 752 et qui, ayant recu
une monition du Siége apostolique ou de 1’Ordinaire, ne se rétracte pas’'.

Quant au magisteére authentique des conférences des évéques®® (des synodes

4 Pie XII, enc. Humani generis, 12 aoit 1950.

% J. ESCRIVA, Forge, Paris, 1988, n. 133.

4 PIE XII, enc. Humani generis.

# JEAN-PAUL I, Discours au Congrés international de théologie morale, 10 avril 1986, n. 5.

* Cfr. CJC, can. 218 et 386 § 2; CCEO, can. 21 et can. 196.

¥ CJC, can. 804 § 2, sans équivalent dans le CCEQ.

%0 CJC, can. 823-831; CCEOQ, can. 651-666.

' CJC, can. 1371, 1°, sans correspondant dans le CCEO.

** Toutefois, il faut souligner ici que les conférences des évéques en tant que telles ne détiennent
pas de pouvoir de magistére: celui-ci a été conféré a chaque évéque dan sa consécration épiscopale.
Chaque évéque peut exercer ce pouvoir individuellement ou collectivement (cfr. J.-B. d’ONORIO, Le
Pape et le gouvernement de I’Eglise, Paris, 1992, p. 253; G. FELICIANI, Le Conferenze Episcopali,
Bologne, 1974; D. LE TOURNEAU, «Conférences des évéquesy», Dictionnaire historique..., cit., pp. 447-
452; I. FORNES, «Naturaleza sinodal de los concilios particulares y de las conferencias episcopales», La
synodalité. La participation au gouvernement dans I’Eglise. Actes du VII° Congrés international de Droit
canonique, Paris, Unesco, 21-28 septembre 1990, L’Année Canonique hors série, vol. 1, 1992, pp. 305-
348; G. GHIRLANDA, «“Munus regendi et munus docendi” dei concili particolari e delle conferenze dei
vescovin, Ibid., pp. 349-388).



200 ARTICOLI SCIENTIFICI

des Eglises orientales) ou des conciles particuliers™, ou de chacun des évéques, les fi-
déles sont tenus de I’accepter et d’y adhérer avec une soumission de I’esprit et un re-
ligieux assentiment™. Et ce, bien que I’enseignement ne soit pas infaillible, parce
qu’ils sont les authentiques docteurs et maitres de la foi des fideles qui leur sont con-
fiés. Cet assentiment revét quatre caractéristiques: a) obéissance de I'intelligence, ce
qui veut dire qu’il ne suffit pas de se conformer dans la pratique a I’enseignement en
question; b) jugement intellectuel, qui rend insuffisant le simple assentiment silen-
cieux; c) acte interne d’adhésion positif a ce que le maitre enseigne; d) assentiment
certain, d’une certitude relative et conditionnée.

Tenus d’adhérer par obéissance chrétienne a ce que les Pasteurs sacrés, repré-
sentants du Christ, déclarent comme maitres de la foi ou décident comme chefs de
I’Eglise®, les fidéles doivent aussi observer tous les constitutions et décrets portes par
I’autorité ecclésiastique légitime pour exposer la vérité et interdire les opinions er-
ronées, car ils revétent une grande importance pour la propagation de la foi et son in-
tégrité, a fortiori quand ces décisions émanent du Pontife romain ou du college épi-
scopal®. Les décrets des congrégation romaines ont une autorité particuliére, notam-
ment lorsqu’ils portent sur la foi, plus encore quand ils émanent de la congrégation
pour la doctrine de la foi dont la tAche propre est «de promouvoir et de garantir la
doctrine de la foi et des meeurs dans le monde catholique tout entier»*’.

La vérité peut étre approfondie par ceux qui s’adonnent aux disciplines sa-
crées, dans le respect—obsequium—du magistére, qui constitue une limite infran-
chissable. Ce devoir d’obéissance est une limite au droit des fidéles a la liberté de re-
cherche’®. Par conséquent, cette liberté s’exerce dans les domaines qui sont laissés a

53 Qui, eux, sont des organes de gouvernement vraiment collégiaux. Cfr. D. LE TOURNEAU,
«Conciles particuliers », Dictionnaire historique..., cit., pp. 432-435; J. I. ARRIETA, «Instrumentos
supradiocesanos para el gobierno de la Iglesia particular», fus Canonicum 24 (1984), pp. 607-643; 1.-B.
d’ONORIO, «Les Conciles particuliers aprés dix ans d’application du Code de droit canonique de 1983»,
L'Année Canonique 36 (1994), pp. 275-284.

4 CCEO, can. 600; CJC, can. 753. Cfr. R. SOBANSKI, «Les canons 753 et 754: questions
choisies», Studia Canonica 33 (1990), pp. 285-298.

BEEC, can 2126 13 CEED, can15:¢ 1.

6 CJC, can. 754, sans équivalent dans le CCEQ. Cette obligation a été souvent réitérée par le
magistére ecclésiastique: cfr., par exemple, PIE IX, lettre Tuas libenter, 21 décembre 1863 lettre enc.
Quanta cura, 8 décembre 1864; LEON XIII, lettre Testem benevolentice, 21 janvier 1899; PIE X, décr.
Lamentabili, 3 juillet 1907; PIE XII, enc. Humani generis, 12 aoit 1950.

57 JEAN-PAUL II, const. ap. Pastor Bonus, 28 juin 1988, n. 48. Dans ’examen des doctrines, elle
suit I’'une des procédures (extraordinaire ou ordinaire) prévues dans son réglement (Nova agendi ratio in
doctrinarum examine, 15 janvier 1971). Un nouveau réglement a été annoncé par Jean-Paul II. La
congrégation dialogue avec I"auteur des erreurs qu’elle entend réprouver, afin de I’amener 4 expliquer plus
clairement sa position ou a la rectifier. ’autorité ecclésiastique compétente décide de la publicité & donner
A sa réprobation et des sanctions éventuelles, par exemple du retrait du mandat pour enseigner la théologie
dans des institutions catholiques. La congrégation pour la doctrine de la foi a demandé aux conférences des
évéques de créer une commission doctrinale (instr., 23 février 1967), pour Iaider dans sa mission.

8 CJC, can. 218; CCEO, can. 21. Le mot obsequium figure dans le canon. Les sources du CCEO
mentionnent nombre de décisions des synodes des Eglises catholiques orientales.



DomiNiQUE LE TOURNEAU 201

I’opinion, qui sont de libre discussion. Mais il ne saurait étre question de liberté
d’opinion 4 I’égard de la doctrine définie par le magistére ecclésiastique. Toute opi-
nion personnelle qui irait a I’encontre du magistére authentique tomberait en marge
de la foi, et ne saurait étre protégée par quelque droit que ce soit. Les théologiens
n’ont pas de droit a répandre des erreurs, alors que les fideles ont le droit & recevoir la
foi dans son intégralité et son intégrité>,

Les rapports du magistére et des théologiens® ont été définis dans les termes
suivants: «Tout en ayant des charismes et des fonctions différents, le magistére vivant
de ’Eglise et la théologie ont en définitive un méme but: garder le peuple de Dieu
dans la vérité qui libére et en faire ainsi la “lumiere des nations”. Ce service de la
communauté ecclésiale met en relations réciproques le théologien et le magistere. Ce
dernier enseigne authentiquement la doctrine des apoétres et, tirant profit du travail
théologique, réfute les objections et les déformations de la foi, proposant en outre,
avec I’autorité regue de Jésus-Christ, des approfondissements, des explications et des
applications nouvelles de la doctrine révélée. La théologie au contraire acquiert, par
la réflexion, une intelligence toujours plus profonde de la Parole de Dieu, contenue
dans I’Ecriture et fidélement transmise par la Tradition vivante de I’Eglise, sous la
conduite du magistere; elle cherche a éclairer I’enseignement de la Révélation face

- aux instances de la raison, et lui donne enfin une forme organique et systématique»®'.
Il est évident, par ailleurs, que la fidélité au magistére, bien loin d’entraver la liberte
de penser de chacun, ouvre des espaces de liberté, car le magistere découvre le bien
ultime de ’homme et ferme le chemin a I’erreur. Par conséquent, comme tout fidele,
le théologien manifeste une profonde reconnaissance envers 1’Eglise pour son magi-
stere inlassable.

** Cfr. CJC, can. 213; CCEQ, can. 17; C. SOLER, «El derecho fundamental a la palabra y los
contenidos de la predicaciony, Fidelium Tura 2 (1992), pp. 305-331; J. SANCHIS, «Il diritto fondamentale
dei fedeli ai Sacramenti e la realizzazione di peculiari attivita pastorali», Monitor Ecclesiasticus 115
(1990), pp. 190-203; J. FLADER, «The Right of the Faithful to the Spiritual Goods of the Church:
Reflections on Canon 213», Apollinaris 65 (1992), pp. 375-398.

% Cfr. J. MORALES, «Nota histérico-doctrinal sobre las relaciones entre Magisterio eclesidstico,
oficio teoldgico y sentido popular de la fey, Scripta Theologica 2 (1970), pp. 481-499; C. BASEVI,
«Comision Internacional de Teologia. Tesis sobre las relaciones mutuas entre el Magisterio Eclesidstico y
la Teologian, Scripta Theologica 9 (1977), pp. 215-241.

8 CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOL, instr. Donum veritatis sur la vocation
ecclésiale des théologiens, 24 mai 1990, n. 21 (DH 4870-4885); R. TREMBLAY, «“Donum veritatis”. Un
document qui donne a penser», Nouvelle Revue Théologique 114 (19992), pp. 391-411; J. A. FUENTES,
«El derecho a recibir y a transmitir el mensaje evangélico. A propésito de la instruccion sobre “La
vocacion eclesial del tedlogo”», Fidelium Iura 3 (1993), pp. 425-450. Cfr. PAUL VI, Discours aux
participants au Congrés international sur la théologie du concile Vatican II, ler octobre 1966;
COMMISSION THEOLOGIQUE INTERNATIONALE, Douze théses «De Magisterii ecclesiastici et
Theologiae ad invicem relationey, 6 juin 1976.



202 ARTICOLI SCIENTIFICI

II1. CoNcLusION

Lenseignement de I’Eglise ne se limite pas au seul magistére, au sens oul nous
venons de I’envisager®?. En effet, la fonction d’enseignement de 1’Eglise s’accomplit
simultanément par la prédication de la Parole de Dieu, 1’enseignement catéchétique,
1’activité missionnaire, 1’éducation catholique dans les écoles, les universités et insti-
tuts catholiques et/ou ecclésiastiques®, et 1’utilisation des moyens de communication
sociale®.

Ainsi le munus docendi est une tache et une responsabilité de la communauté
chrétienne tout entiére, laics compris®. I’Eglise leur en a reconnu le droit et le devoir
fondamental®.

Mais il est évident que cette intervention des fidéles dans la fonction d’ensei-
gnement a tous les niveaux de leur vie, y compris par le biais de leur apostolat per-
sonnel, libre et responsable, ne peut contribuer activement a la croissance du corps du
Christ qu’est I’Eglise que dans I’acceptation du magistére ecclésiastique. Il doit étre
I’inspirateur premier de la parole qu’ils sont appelés a proclamer et a diffuser dans le
monde.

© Cfr., pour la participation des laics 4 la fonction d’enseignement de I'Eglise, D. LE
TOURNEAU, «La prédication de la parole de Dieu et la participation des laics au munus docendi», Tus
Ecclesiae 2 (1990), pp. 101-125.

% Cfr. D. LE TOURNEAU, «Universités catholiquesy, Dictionnaire historique..., cit., pp. 1667-
1671; P. VALDRINI, «Les universités catholiques: exercice d’un droit et controle de son exercice (canons
807-814)», Studia Canonica 23 (1989), pp. 445-458; P KRAMER, «Die Katholische Universitit.
Kirchenrechtliche Perspektiven», Archiv fiir katholisches Kirchenrecht 160 (1991), pp. 25-47.

% Cfr. le Titre XV du CCEO (can. 595-666) consacré au magistére ecclésiastique, et le Livre 111 du
CJC (can. 747-833) sur la fonction d’enseignement de I’Eglise, qui ajoute, aux activités mentionnées dans
le texte la profession de foi et le serment de fidélité (can. 833).

% Cf. G. DALLA TORRE, «La collaborazione dei laici alla funzione sacerdotale, profetica e rega-
le dei ministri sacri», Monitor Ecclesiasticus 109 (1984), pp. 140-165. Et, pour un statut juridique des
fidéles et des laics dans 1'Eglise, A. DEL PORTILLO, Fidéles et laic dans I'Eglise, Paris, 1980.

% Cfr.oCJC, can. 211; CCEO, can. 14.

Riassunto. Dopo aver richiamato la nozione di magistero nella Chiesa e i
criteri del suo esercizio, infallibile 0 meno, 1’ Autore esamina i gradi richiesti
nell’adesione alle diverse forme di magistero, che si tratti del magistero del Ro-
mano Pontefice e del Collegio dei Vescovi, oppure di altri atti magisteriali.
Sono presi in considerazione anche i rapporti tra il magistero e 1 teologi.




DomiNiQuUE LE TOURNEAU 203

Résumé. Aprés avoir rappelé la notion de magistére dans I’Eglise et les
criteres de son exercice infaillible ou non, I’A. examine les degrés requis dans
I’adhésion aux différentes formes de magistére, qu’il s’agisse du magistére du
Pontife romain et du collége des évéques, ou des autres actes magistériels. Les
rapports entre le magistére et les théologiens sont abordés.

Summary. After having recalled the notion of magisterium in the Church
and the criteria for its exercise, whether infallible or not, the author examines
the degrees of adherence to the different forms of the magisterium, whether that
of the Roman Pontiff, the college of bishops or other magisterial acts. The
relationships between the magisterium and theologians are also touched on.

Inhaltsangabe. Nachdem der A. den Begriff des Primats in der Kirche
und die Kriterien fiir dessen unfehlbare oder nicht unfehlbare Austibung in
Erinnerung gerufen hat, untersucht er den erforderlichen Grad der
Zugehorigkeit zu den verschiedenen Primatsformen wie z.B. das Primat des
Papstes und des Bischofskollegiums u.a. Dann geht er auf die Beziehungen
zwischen Theologen und Primat ein.




