RTLU Il (1998) 1,925 9

Dov’e Dio?
La matrice teologica
della societa’ post-moderna

Pierpaolo Donati
Universita degli Studi, Bologna (Italia)

1. IL PROBLEMA

Le societd umane hanno collocato Dio nei posti piu diversi e piu strani. Nei to-
tem, nell’Olimpo, nella montagna sacra, nelle foreste, nel sole, in qualche forza o
evento naturale, nella disposizione dei sassi in un giardino, nell’idea di un Grande
Spirito che aleggia nel cosmo. Solo un tipo di societa ne ha fatto una “questione per-
sonale”, cio¢ ha visto Dio nella persona umana e attraverso di essa, in un rapporto di
filiazione-somiglianza fra il creatore ¢ la creatura. E  questa la societa che siamo so-
liti chiamare occidentale, cui hanno contribuito varie componenti, dalle radici ebrai-
che a quelle cristiane.

L’aver collocato Dio in una relazione di filiazione personale ha segnato una
svolta nella storia delle religioni, e nelle loro stesse possibilita evolutive. I’ Occidente
puo anche perdere la sua predominanza politica ed economica sul globo, ma la storia
del senso di Dio nel mondo non puo pil essere percorsa a ritroso rispetto a cid che in
Occidente si ¢ manifestato. Lo testimoniano, fra le altre cose, le modalita con cui
stanno cambiando le religioni tradizionali nei vari continenti, da quello africano a
quello asiatico. In queste aree, emerge un bisogno di personalizzazione della religio-



10  ARTICOLI SCIENTIFICI

sita che modifica il simbolismo arcaico e tradizionale su cui sono organizzate quelle
societa, con importanti riflessi nel modo di intendere i diritti umani. Qualunque cosa
accada, e certo le possibilita di regressione rimangono tutte aperte, Dio non puo esse-
re sensatamente cercato fuori di quella relazione.

Chi cerca Dio fuori della relazione interpersonale con il trascendente si pone
in una condizione di religiosita pre-moderna. E la storia, anche quella religiosa, non
puo tornare indietro, se non localmente e temporaneamente. Si puo anche cercare di
“imparare a pensare all’opposto”, come fanno oggi molte sette, incluse quelle al con-
fine con il satanismo, che cercano di eliminare il contenuto personale della relazione.
Ma la religione rimane un “imparare a pensare secondo le sorgenti della vita”, che per
I’essere umano ¢ personale. La relazione di filiazione-somiglianza resta il paradigma
del senso religioso.

Anche il politeismo, di cui si dice che vada estendendosi oggi nel mondo occi-
dentale, non puo pit essere lo stesso di un tempo. Fra il politeismo delle societa arcai-
che e quello della modernita c’¢ la spada di una distinzione che rode ormai il senso
religioso dell’uomo contemporaneo dall’interno, senza poterlo abbandonare. E la di-
stinzione fra religiositd persona e religiosita impersonale, laddove la prima implica
senso intenzionale, mentre la seconda deriva da simboli astratti.

Parlare di metamorfosi del senso religioso oggi nel mondo dovrebbe compor-
tare almeno due grandi operazioni di analisi: confrontare le religioni del mondo mo-
derno con quelle del mondo pre-moderno (che ancora caratterizzano la maggioranza
dei popoli), e cogliere i travestimenti del senso religioso interni alla modernita nel co-
siddetto mondo occidentale.

Non ritengo di dover svolgere qui questa analisi, sia per ragioni di spazio, sia
perché, seguendo queste piste, si rischia di rimanere ingabbiati nel discorso sulla se-
colarizzazione. Si ¢ portati a domandarsi se la secolarizzazione aumenti o diminuisca,
e con quali varianti. La qual cosa ha considerevolmente limitato e anche distorto il di-
battito degli ultimi decenni sulla religione. Sarebbe anche troppo facile dilungarsi sul
panorama attuale analizzato in base alla distinzione secolarizzazione/non-secolarizza-
zione. Ma non ¢ il tema che intendo affrontare.

Lapproccio che intendo adottare si propone di capire se e come la metamorfo-
si del senso religioso si configuri (0 meno) come morfogenesi, ossia come un cambia-
mento di forma che ¢ genetico di un nuovo modo di osservare Dio e di mettersi in re-
lazione con lui. Laddove “osservare” e “mettersi in relazione con” sono operazioni
fortemente intrecciate fra loro.

Morfogenesi del senso religioso. Che cosa puo significare ?

Assumo che “senso religioso” significhi relazione sensata con Dio in quanto
essere che merita assoluto rispetto, cioé¢ amore e ossequio (eros e nomos insieme) in-
condizionati, e che percio ¢ detto sacro (li dove sta il fanum, distinto da cio6 che ne sta
fuori e davanti, ossia dal pro-fanum). La morfogenesi del senso religioso, secondo
questo modo di vedere le cose, ¢ analizzabile come morfogenesi (dotata di senso pro-
prio) della relazione che ha come distinzione-guida il rapporto con il totalmente Altro
(= trascendente).



PierPAOLO DONATI 11

Sosterro la tesi che non solo la societd moderna non ha eliminato Dio, ma, al
contrario, che il passaggio dal moderno al dopo-moderno ha una significativa e pecu-
liare matrice teologica. Lo scenario sociologico in cui mi colloco puo essere sintetiz-
zato cosi. La modernita (non dal XVI secolo, ma da due secoli prima) ha squarciato il
velo del cielo, il mondo del soprannaturale, come si apre il vaso di Pandora. Mille e
mille divinita ne sono balzate fuori e oggi ce le ritroviamo tutte quante, mentre ci
danzano intorno, cantandoci ogni genere di melodia, benedicente e maledicente.

Secondo alcuni, tutto questo ci riporta a forme religiose orgiastiche e tribali.
Ma chi osserva le cose in questo modo, mentre vede la superficie, ossia cio che empi-
ricamente sta davanti al sacro (il pro-fanum), non vede il senso profondo di cio che
osserva. Non vede che il politeismo contemporaneo ¢ ben diverso da quello primiti-
vo. Nelle societa semplici, la religione era un fatto collettivo che sovrastava e quasi
annullava la coscienza individuale; oggi la religione - comunque la si configuri - deve
soddisfare il senso soggettivo della persona umana.

C’¢ chi rimane compiaciuto e ¢’¢ chi rimane deluso da come la religione viene
configurandosi in Occidente. Ma un fatto ¢ certo. Uattuale danza degli dei non soddi-
sfa pitt il Soggetto. La modernita occidentale si ritrova oggi in una situazione del tut-
to paradossale: da un lato ha perso il senso personale di Dio e - con lui - il senso del-
I’Uomo, dall’altro manifesta 1’esigenza di mettersi di nuovo alla ricerca dell’uno e
dell’altro. Il che puo essere fatto solo a certe condizioni. Sono queste condizioni che
vorrei qui indagare dal punto di vista sociologico, che € quello che mi compete.

2. LA FENOMENOLOGIA ATTUALE DEL SENSO RELIGIOSO NELLE
SOCIETA POST-MODERNE

2.1. I dati della ricerca sociologica

Le ricerche sociologiche offrono molti dati e molti materiali di riflessione.
Ma, purtroppo, I’attendibilita di questi dati e soprattutto la loro interpretazione sono
quasi sempre altamente problematiche. Gli stessi studiosi lo denunciano'.

Non entro qui nei problemi metodologici della sociologia della/e religione/i.
Ma debbo richiamare i forti limiti e carenze che quest’ultima presenta, soprattutto
perché: a) non dispone di serie storiche e di studi longitudinali circa la religiosita del-
le popolazioni umane, b) non ha sviluppato metodologie di comprensione del feno-
meno religioso capaci di uscire dal circolo ermeneutico, ¢) manca quasi completa-
mente di una approfondita ricerca empirica comparativa fra le diverse religioni in

! Cfr. S. BURGALASSI - C. PRANDI - S. MARTELLI (a cura di), Immagini della religiosita in
Italia, Angeli, Milano 1993,



12 ARTICOLI SCIENTIFICI

contesti culturali differenti. Percio ogni discorso che voglia fondarsi su referenze em-
piriche affidabili resta ancora precario.

Per affrontare un tema cosi complesso, occorrerebbero indagini molto ampie e
sofisticate, con costi elevati, che nessuno ha potuto sinora affrontare.

Debbo, quindi, limitarmi a ragionare sulle sabbie mobili di risultati di ricerca
piuttosto incerti, che danno qualche informazione qui e 13, sulle societa e le culture
occidentali, a prevalente religione cristiana, che oggi si confrontano con culture e re-
ligioni non-cristiane.

Sotto questo profilo, mi sembra che le ricerche si dividano in tre grandi gruppi:

1. la piu parte delle indagini sostengono che cresce la secolarizzazione, intesa
come eclissi o perdita del sacro, anzi che ¢’¢ una «secolarizzazione della secolarizza-
zione»?;

2. altre indagini sostengono che ¢’¢ una certa “tenuta” della religiosita, specie
popolare?, anche se si parla di una «religione con fede debole» ovvero di una religio-
ne senza trascendenza®;

3. altre ricerche sostengono che vi ¢ una ripresa di religiosita, sotto forma di
tendenze de-secolarizzanti, le quali possono prendere varie direzioni, alcune all’inse-
gna della neo-modernizzazione, altre all’insegna di una ripresa di tradizioni e/ o di
sincretismi di vario genere’; dei fondamentalismi si parla poco, e in genere solo per
osservare che non sono forme nuove, ma solo regressioni arcaiche, in modo tale da
poterle subito rimuovere dalla scena.

Probabilmente, anzi senza dubbio, tutti questi processi sono all’opera. La so-
cietd non cessa di interrogarsi su Dio, anzi ne torna a parlare in pubblico, dopo che la
modernita, con il suo ethos liberale, aveva tentato di farne una questione puramente
privata, intima, incomunicabile.

Dal punto di vista sociologico, il problema ¢ quello di capire perché Dio torni
ad essere un tema pubblico e perché e come queste tendenze di ripubblicizzazione
della religione tocchino certi gruppi sociali piuttosto che altri. Vorremmo sapere di
quale tipo di persone questi gruppi siano composti, che consistenza quantitativa ab-
biano, come si formino e come evolvano. Ed ¢ qui dove non abbiamo dati sufficiente-
mente sicuri e significativi.

I1 fatto & che le caratteristiche delle persone che compongono questi gruppi
variano nel tempo e nello spazio. Non bisogna pensare, come accadeva fino a qualche
tempo fa, che la religiosita degli individui sia stabile nel corso della loro vita. Il senso

2 Cfr. S. MARTELLI, La secolarizzazione della secolarizzazione, in S. BURGALASSI - C. PRANDI
- S. MARTELLI, Immagini della religiosita in Italia, pp. 157-183.

* Cfr. V. CESAREQ et al., La religiosita in Italia, Mondadori, Milano 1995.

4 Cfr. E. GARELLI, Forza della religione e debolezza della fede, il Mulino, Bologna 1996.

* Si veda, in proposito, I’'ampia rassegna in S. MARTELLI, La religione nella societa post-moderna
tra secolarizzazione e de-secolarizzazione, Edizioni Dehoniane, Bologna 1990.



PierrACLO DonATI 13

dell’appartenenza religiosa, le forme di espressione della religiosita, i modi di vivere
la religione, si sono fatti pin variabili. Oggigiorno, le persone entrano ed escono dalle
appartenenze religiose con piu facilita di un tempo, e comunque con una liberta del
tutto inedita nel corso della storia umana.

Non intendo svolgere una siffatta analisi. Mi limito ad osservare che nessuna
indagine sulla religiosita ha finora seguito questa impostazione (non conosco ricerche
empiriche che abbiano studiato la religiosita degli individui lungo il corso della loro
vita per popolazioni abbastanza ampie, rappresentative di un contesto con pluralita di
religioni).

Mi fermo alla seguente constatazione. Lappartenenza ad una certa religione &
il pit delle volte ancora assunta quasi come fosse un dato ascrittivo della persona,
mentre invece sappiamo che ¢ diventata o sta diventando un fatto acquisito per scelta.
Se ¢’¢ qualcosa che connota la metamorfosi del senso religioso & che questo senso
caratterizza un agire sempre meno “tradizionale” (di consuetudine o eredita culturale)
€ invece sempre pill “espressivo” (ossia affettivo ed estetico), non si sa bene quanto
“razionale” (vuoi rispetto al valore simbolico, vuoi rispetto allo scopo), per stare alle
famose categorie concettuali di Max Weber.

2.2. Esiti dell 'esame fenomenologico

Questa prima constatazione sociologica puo essere formulata con altre parole.
Dal punto di vista fenomenologico, il senso religioso appartiene sempre meno alle
culture stabilizzate (stabilite) nel tempo e diventa sempre piu “ricerca”. Questo feno-
meno non ¢ affatto ovvio come potrebbe sembrare, perché la religione ¢ la compo-
nente piu inerziale della societa.

La religione (re-ligio) ¢ cio che tiene assieme la societa pin di ogni altra cosa®,
In tale ricerca, gioca un ruolo primario la soggettivita, sia individuale sia collettiva (di
gruppi, movimenti, associazioni). Molti dicono: la religione si soggettivizza. Che
cosa, pero, realmente si soggettivizza? Se Dio é il totalmente Altro, come pud essere
soggettivizzato da chi I’osserva o si pone in relazione con lui?

In realta, gli individui soggettivizzano i comportamenti e anche le credenze,
ma non possono soggettivizzare Dio. Soggettivizzano la sua immagine, soggettiviz-
zano il vissuto e la relazione che “sentono” (secondo un sentire in-mediato che non
presuppone la elaborazione di mediazioni simboliche, anche se utilizza simboli-se-
gni). Ma questa ¢ un’altra cosa, per quante conseguenze sociologiche rilevanti la cosa
possa avere.

¢ Cfr. .C. ALEXANDER, Religio, in C. MONGARDINI - M. RUINI (a cura di), Religio. Ruolo del
sacro, coesione sociale e nuove forme di solidarieta nella societa contemporanea, Bulzoni, Roma 1994, pp.
15-23.



14 ARTICOLI SCIENTIFICI

Nei gruppi, nei movimenti e nelle associazioni sociali, la soggettivizzazione
assume la forma di un’uscita dalle istituzioni religiose esistenti e la creazione di chie-
se, sette, tribu alternative’. Anche in questo, la religione, in quanto risposta alla do-
manda su Dio (chi € e dov’e), si mostra un fatto non solo individuale, ma soprattutto
sociale.

Cio che viene soggettivizzato ¢ innanzitutto la rappresentazione (I’interpreta-
zione) di Dio e poi le regole di condotta che possono mettere in contatto con lui.

Sulla religione influiscono le dinamiche di quella cultura tardo-moderna che
slega tutto, che rende tutto convertibile in qualcos’altro. Al punto che I’essenza della
nuova religione sembra proprio consistere in questa convertibilita. Dio ¢ interpretato
come il generator of diversity (god)®. La religione va in fluttuazione. Anzi la religione
diventa la stessa la rappresentazione di questa fluttuazione, di un caos indeterminato
che genera dei sentimenti di mistero.

Piui questo accade, piu si rivela un fenomeno su cui ¢ necessario focalizzarsi.
La religione si polarizza in due tendenze:

* da un lato, Dio ¢ identificato nell’incertezza, nell’indeterminato, o - come si
dice - nel mistero (sta in un luogo che sfugge all’uomo, in un luogo ultra-mondano);

= dall’altro, Dio & identificato nel povero, nel derelitto, nel bisognoso di aiuto,
nell’assistenza sociale (sta nell’azione benevolente come realta intra-mondana).

Lo si vede, empiricamente, nei giovani’. Queste tendenze sono solo apparente-
mente opposte; in realtd, esse hanno qualcosa in comune. Ma, per vedere ci6 che han-
no in comune, bisognerebbe collocarsi in un particolare sistema di osservazione,
esterno ad entrambe. La modernita non puo far questo, perché non possiede un “Al-
tro” punto di vista, ovvero il punto di vista del radicalmente Altro. E di qui la sua in-
capacita a rispondere all’interrogativo (dov’é Dio?) in una maniera che non sia né un
vago appello a qualcosa di irrazionale (il mistero), né una tendenza a secolarizzare
Dio nella filantropia).

Questa polarizzazione della rappresentazione del divino fra il misterioso-mi-
sterico da un lato e la pieta verso il bisognoso (quale che sia il suo bisogno) dall’altro,
¢ una scissione che ha un carattere di novita, la quale appare come uno degli esiti del-
la modernita. Viene a spezzare la distinzione-guida di quel pensiero religioso che,
dall’antichita fino ai nostri giorni, ha cercato di mantenere la connessione fra mistero
e dono, e di trovare proprio in questo legame (re-ligo) Dio stesso, regolando la reli-
gione come insieme di norme che danno vitalita e impulso ad un agire umano ‘miste-
riosamente’ ispirato verso 1’ Altro.

7 Si vedano i contributi relativi, contenuti nel volume curato da C. Mongardini ¢ M. Ruini.

& Cfr. P. DONATI, Teoria relazionale della societa, Angeli, Milano 1991.

® Cfr. P. DONATI - I. COLOZZI (a cura di), Giovani e generazioni. Quando si cresce in una societa
eticamente neutra, il Mulino, Bologna 1997.



PierracLO DoNATI 15

Vedere, trovare Dio nel povero, in colui che grida il suo bisogno disperato
come bisogno di Altro, era un modo per vedere il soprannaturale (il trascendente) nel-
I’immanente, nel secolare, e per connettere in modo significativo i due livelli. Oggi,
questa connessione salta completamente. I due lati della distinzione tendono ad anda-
re ciascuno per conto proprio. Nulla piu li lega.

Questa, dunque, ¢ la fenomenologia attuale: da un lato, c¢’¢ il senso di Dio
come equivalente al sentire il mistero dell’irrazionale; e, dall’altro, ¢’é il senso di Dio
come disponibilita alla benevolenza umana. Chi prova a cercare connessioni signifi-
cative fra I’'uno e I’altro, fra il motivo soprannaturale e I’azione secolare, deve assu-
mere un atteggiamento profetico, il quale, non appartenendo né ad un lato né all’altro,
non viene riconosciuto. Deve restare completamente ai margini della nostra societa.
Non ha alcuna cittadinanza. Stenta perfino ad avere una cittadinanza religiosa.

3. L'INTERPRETAZIONE DELL'ATTUALE FENOMENOLOGIA

Come interpretare questa fenomenologia? Il punto di partenza sta nella consta-
tazione che la modernita non ha, non esprime e non puo offrire, un complesso simbo-
lico adeguato a trattare la realta e la rappresentazione di Dio. La modernita pensa Dio
0 come sopravvivenza superstiziosa o come Luce di una Ragione immanente al mon-
do e alla sua storia. La novita ¢ che questi due modi di pensare oggi cadono.

Che la religione non sia una superstizione lo si vede nel fatto che, proprio quando
tutti 1 miti vengono abbattuti, il bisogno di una realta soprannaturale, di un Essere Altro
che non puo essere racchiuso in nessun luogo e in nessun mito, non scompare, ma anzi si
fa piu forte. Che non sia la Luce di una qualche Ragione immanente alla storia lo si vede
dal fatto che il mondo perde non solo la fede nella Ragione, ma la stessa Ragione.

La modernita fallisce completamente nel suo modo di pensare Dio, sia in ne-
gativo sia in positivo. Cio che ne consegue ¢ segnato da questi fallimenti. Adesso Dio
sta nel rimando a qualcosa di residuale, che non si riesce a ricondurre al sistema. Sta
nella pura incertezza, nella mera indeterminazione, in una possibiliti senza alcun fon-
damento.

Ma, in pari tempo, ¢ finita la rappresentazione della secolarizzazione come
processo di emancipazione dell’'umanita. Si esaurisce la idea che il progresso umano
consista in un allontanamento evoluzionistico lineare da un “sacro” che sarebbe stato
soltanto il prodotto della immaginazione puerile della umanita primitiva. Il sacro tor-
na ad essere qualcosa che ci appartiene, che & con noi da sempre e restera per sempre,
qualcosa che non sta solo nel passato, ma anche nel presente e nel futuro.

Prendono di nuovo vigore le domande: se Dio non & superstizione che cos’&?
se Dio non & Luce della Ragione dove sta?

Le risposte dell’uomo contemporaneo, almeno di quello colto, sembrano indi-
rizzarsi verso due modalita di pensare Dio:



16 ARTICOLI SCIENTIFICI

1) Dio ¢ cio che I’individuo sente come misterioso, ¢ il lato oscuro della vita
che il soggetto deve rendere presente (“rappresentare”) con una rappresentazione la
quale gli significhi (in modo immaginario) ci che sta dietro il suo vissuto interiore, €
che si fa pin acuto quando ’individuo si sente (si percepisce) in una condizione di
maggiore insicurezza e disorientamento;

2) Dio sta nell’ambiente del sistema, in cid che non ¢ Ragione illuminata e im-
manente al sistema sociale e alle sue istituzioni; sta in quell’essere “altrimenti” che si
colloca fuori del sistema, e di cui I’individuo fa esperienza residualmente nell’incon-
tro (non strumentale) con 1altro.

Fin qui la riflessione della modernita che ragiona ancora su se stessa. Poiché¢ la
modernitd manca di un codice simbolico capace di trattare la trascendenza, queste
esigenze assumono oggi una forma prevalentemente immanentistica e panteistica,
con spiritualismi di vario genere (del tipo New Age). Lesito ¢ evidentemente para-
dossale, perché ad un’esigenza di trascendenza si risponde consigliando un’ulteriore
immanentizzazione'’.

Per dirla in breve, non solo la religione viene a coincidere con quel sistema
culturale specifico che tratta i paradossi della trascendenza. Viene, essa stessa, dichia-
rata un paradosso. Anzi: diventa il paradosso dei paradossi. Non solo la religione ap-
pare come una modalita (quella piu radicale) di formulare i paradossi, ma viene a
consistere in quelli. Le formulazioni, ovviamente, sono le piu variopinte.

In pratica, cid viene a significare che la religione vissuta di fatto diventa un
modo per formulare la trascendenza come paradosso immanente alla vita umana.

Ma pud esistere una religione (un Dio) senza vera trascendenza (fuori della im-
manenza)? La risposta & chiaramente negativa, sia in linea teorica che di fatto. Senza
trascendenza non vi ¢ religione, ma solo cultura sociale, nel migliore dei casi sapien-
za umana. F. Nietzsche lo avverte in modo drammatico quando si chiede «che altro
sono ancora queste chiese, se non le fosse e i sepoleri di Dio?» (La Gaia scienza, n.
125).

Le indagini empiriche lo confermano. Le persone che non riescono a pensare,
né tantomeno a vivere, la trascendenza come ascesi verso il totalmente Altro, si rifu-
giano in un senso tutto sensibile o sensitivo di Dio. Non ¢’¢ da meravigliarsi se oggl,
dal punto di vista numerico, sono la maggioranza. Lo sono sempre state.

A prescindere dalla quantita di individui che si collocano da un lato o dall’al-
tro (chi crede in un Dio trascendente oppure immanente), cio che va messo a fuoco &
I’abisso che si apre fra I’agire di fede (cid in cui praticamente si crede) e Dio in quan-
to alterita radicalmente Altra.

10 Cosi si esprime N. LUHMANN, Funktion der Religion, Suhrkamp, Frankfurt a.M., 1977 (tr. it. La
funzione della religione, Morcelliana, Brescia, 1991).



PierraoLo Donatl 17

Chi vuole cercare il Dio veramente trascendente lo deve fare abbandonando il
mondo. Diventa percio del tutto marginale, e puo esistere solo come una specie uma-
na (arcaica) protetta in recinti separati dal resto della comunita. Chi resta nel mondo &
condannato a praticare una fede tutta immanente.

Questa ¢ ’eredita della modernita. Ma & anche la direzione del nostro futuro?
Vorrei dubitarne.

4. LE PROSPETTIVE SOCIOLOGICHE SUL FUTURO DEL SENSO RELIGIOSO
4.1. Spostamente del confine tra trascendenza e immanenza

La tesi che vorrei proporre alla discussione dice che il distacco, la discontinui-
ta piu significativa, fra mondo moderno e mondo dopo-moderno si attua proprio su
questo confine, cioé 1a dove il confine fra trascendenza e immanenza viene ridefinito
e spostato.

Dalla fenomenologia di cui ho parlato si evince che non ¢ il senso della tra-
scendenza di per sé che viene meno. Anzi il bisogno di trascendenza si acuisce.
Cio che viene meno ¢ “il legame fra” mondo e Dio cosi come ¢ stato configurato
fino ad oggi. Nei termini tradizionali della teologia cristiana, ¢ il rapporto fra natu-
ra e grazia che si disperde apparentemente nel vuoto. Quella relazione, proprio in
quanto relazione, pero, non scompare. Subisce una morfogenesi. Diventa pill com-
plessa, viene segnata da un nuovo ordine di complessita. Da un lato, chi ne fa
esperienza (la persona umana) si sente pit confuso. Dall’altro, chi riflette su di
essa (la teologia), trovandosi del tutto impreparato a gestire una nuova complessita
relazionale, va in tilt. Si capisce cosi perché, al momento attuale, la relazione im-
manenza/trascendenza venga vissuta e giocata secondo una sorta di involuzione
auto-referenziale:

» da un lato, 'uvomo contemporaneo vede il Dio immanente, che genera se stes-
so autoreferenzialmente come Mondo (con la M maiuscola) (questo € il regno delle
scienze sociali),

» dall’altro, I’'uomo contemporaneo pensa il Dio trascendente, che genera se
stesso autoreferenzialmente come Ambiente incomprensibile, incomunicante e in-
commensurabile con il Mondo-Sistema (questo € il regno della teologia).

I1 Dio della teologia di derivazione hegeliana va adesso in due direzioni oppo-
ste. E non poteva essere diversamente, da quando la differenziazione ha vinto sulla ri-
conduzione all’uno. La teologia hegeliana si dissolve quando 1’equazione di un Dio
che ¢ uguale alla negazione di cio che non ¢ [secondo la logica A=-(-A)] si trasforma
nell’autopoiesi di due orizzonti (immanenza e trascendenza) senza relazioni fra loro

(fig. 1).



18  ARTICOLI SCIENTIFICI

Fig. 1 - Lesito della modernizzazione

Mondo Dio
(autoreferente) 2 (autoreferente)

D (che cosa ¢’¢ in mezzo?) C

Adesso, in condizioni di tarda modernita, Dio e Mondo fluttuano ciascuno nel
proprio autogenerarsi: che cosa ¢’¢ in mezzo ? La dove dovrebbe esserci una relazio-
ne, ¢’¢ il nulla.

Questo punto di arrivo & chiaramente 1’esito ultimo della Riforma protestante,
che ha iniziato proprio li, nel rescindere la relazione fra Dio e Mondo, fra immanenza
e trascendenza, fra 1’agire umano e il senso di Dio. Tale scissione si ¢ concretizzata
soprattutto nella eliminazione (teorica, cio¢ teologico-dogmatica, e pratica, cioé pa-
storale) della Chiesa come forma di mediazione fra i due poli della relazione.

1l protestantesimo, partito dall’affermazione di una liberta-responsabilita tutta
centrata sull’individuo, solo di fronte a Dio, ha guadagnato qualcosa nel codice etico
(che sta alla base della moderna societa civile democratica), ma ha perso la relaziona-
lita del sociale. Ha reso piu rigorosa ed efficiente la condotta del singolo, ma lo ha
isolato.

La Riforma protestante, additata da tutta la sociologia moderna come il grande
atto di innovazione culturale che ha aperto il Progresso della modernita'!, si ¢ auto-
sconfitta'?. Essa ha bensi fornito la spinta spirituale propulsiva della modernita, con
I’idea di una grande affermazione di Dio nel Mondo (ascetica intramondana), ma alla
fine ha perso la relazione fra Dio e il mondo, e oggi perde anche i termini di questa
relazione. Essa ci lascia in eredita, con la cancellazione della relazione, un doppio
vuoto: il vuoto del Mondo (e, con esso, dell’Uomo e del Soggetto) e il vuoto di Dio
(e, con esso, il vuoto di tutto cio che ¢ Ambiente del Mondo).

La sociologia della religione farebbe bene a riflettere sul fatto che la cosiddetta
secolarizzazione, in quanto diversa dallo spirito secolare (che ¢ un’altra cosa), ¢ in
larga parte il prodotto dell’abolizione della relazionalita fra immanenza e trascenden-
za. Eliminata tale relazione, la mediazione culturale fra Dio e il Mondo diventa una
realta paradossale, cioé allo stesso tempo necessaria e illusoria, come attestano le cor-
renti del pensiero debole’.

I Cfr, T. PARSONS, Christianity and Modern Industrial Society, in Sociological Theory and Modern
Society, Free Press, New York, 1967.

12 A, SELIGMAN, The Idea of Civil Society, THe Free Press, New York, 1992 (tr. it. L'idea di
societa civile, Garzanti, Milano, 1993).

13 §j vedano G. VATTIMO ed altri in CRESPI F. (a cura di), Etica e scienze sociali, Rosenberg &
Sellier, Torino 1991.



PierPacLO DonaTl 19

4.2. La metamorfosi del senso religioso

Da dove ripartire, allora, per comprendere il senso di Dio nella societa dopo-
moderna? Dedicher¢ 1’ultima parte di questo breve intervento ad esporre la mia tesi.
La quale, in grande sintesi, dice cosi: nel mondo dopo-moderno, la metamorfosi del
senso religioso pud avvenire lungo tre direzioni maggiori:

a) il senso di Dio pud consistere nel ri-entrare la distinzione immanenza/tra-
scendenza dal lato dell’immanenza (mantenendo, per quanto possibile, I’unita della
distinzione), quindi secondo una ulteriore intra-mondanizzazione della religione, il
che lo si constata nei gruppi e nelle sette del neo-protestantesimo a sfondo scientista o
che si immerge nella destrutturazione della cosiddetta cultura post-moderna;

b) il senso di Dio pud consistere nel ri-entrare la distinzione immanenza/tra-
scendenza dal lato della trascendenza (mantenendo, per quanto possibile, ['unita della
distinzione), quindi accentuando il “misterico” del sacro o della divinita, il che lo si
vede nel fiorire delle sette spiritualistiche, in minima parte neo-monacali o neo-profe-
tiche, in maggioranza basate su una emozionalita espressiva, che abbandonano la cor-
ruzione e la cattiveria di questo mondo al loro destino;

c) il senso di Dio puo consistere nel ri-coniugare la distinzione immanenza/tra-
scendenza come relazione, il che si realizza la dove la religiosita si fa morfogenesi
del significato relazionale della filiazione divina e, a partire da cio, riconnette Mondo
e Dio nella loro reciproca relazione di alterita; una via che empiricamente emerge
oggi in alcuni settori delle chiese cristiane, cattoliche e non cattoliche, attraverso un
nuovo senso religioso della laicita.

Dal punto di vista sociologico, si tratta di capire se, dove e come queste alter-
native si realizzino di fatto nella societa, cioé in quali gruppi sociali e culturali, in
quali realta di movimento (movimenti collettivi o comunitari) e/o di istituzioni ven-
gano fatti questi tre diversi tipi di selezioni.

Non penso che possa esservi una dominanza assoluta di una di esse. Piuttosto il
problema ¢ sapere quali selezioni caratterizzeranno il dopo-moderno. Per lo spazio li-
mitato di cui posso qui disporre, mi limiterd solo a esporre piti analiticamente la mia
opinione.

4.3. Un utile provocazione

Vi & una tesi-sfida di Luhmann che non ¢ stata raccolta (o almeno cosi mi sem-
bra), allorché questo autore sostiene che tutto, nel mondo, & autoreferenziale, mentre
solo Dio - unico fra tutti gli esseri - sarebbe etero-referenziale. In questa formulazio-
ne paradossale ¢’¢ un’evidente provocazione, perché con questa prospettiva Luh-
mann intende rovesciare tutto il pensiero occidentale. Da sempre, ancor prima del cri-
stianesimo (Aristotele), I’Occidente pensa Dio come 1’Essere autoreferenziale per ec-
cellenza, e il Mondo come realta che deve essere necessariamente riferita a Lui. Oggi
Luhmann afferma che ¢ vero esattamente il contrario.



20  ARTICOLI SCIENTIFICI

La provocazione, dicevo, va raccolta. Non si tratta di cercare una “buona”, be-
nevola interpretazione del paradosso luhmanniano (cosa che Luhmann, probabilmen-
te, neppure amerebbe), traducendola cosi: con il dire che Dio & il solo essere etero-re-
ferenziale perché, in quanto bisogno assoluto (ipostatico) di relazione, deve riferirsi
ad altro da sé; ossia: come Amore assoluto non puo amare solo se stesso, ma deve
amare tutto cio a cui si relaziona, cioé la sua stessa creazione. Una siffatta formula-
zione attribuirebbe a Luhmann una intenzione che egli non ha, e sopravvaluterebbe il
senso relazionale del pensiero luhmanniano, oltre a fargli accettare indebitamente il
contenuto di un dogma cristiano.

La sfida luhmanniana va raccolta nel senso di accettare di pensare Dio “rela-
zionalmente™. Ma poiché io ritengo che Luhmann abbia ridotto il pensiero relaziona-
le a dicotomie e logiche binarie che rappresentano la formula pit primitiva (e non
propriamente interattiva) di relazionalitd, vorrei osservare le cose in altro modo. Con-
trariamente a quanto pensa Luhmann, che attribuisce al Mondo un carattere auto-re-
ferenziale e a Dio un carattere etero-referenziale, io parto dall’idea che la realta sia,
tutta, relazionale. Essa ¢, al tempo stesso nella sua totalita (nella pienezza di ogni es-
sere) e nelle sue singole parti (elementi), allo stesso tempo auto- ed etero-referenzia-
le. Ma lo ¢ in una forma complessa, nel senso che la relazionalita corre avanti e indie-
tro fra i poli e lungo le linee di interazione fra i termini della relazione (fig. 2).

Fig. 2- Il carattere auto ed etero-referenziale della realta (per esempio nella re-
lazione Dio-mondo).

etero

etero

La sfida luhmanniana, quella che ci invita a pensare Dio come unico essere
etero-referenziale, allora, ¢ interpretabile come visione di una religione che si capo-
volge in paradosso mondano, manifestando con cio dove potremmo andare: verso
una societa che vede Dio totalmente in funzione di sé, anziché come il totalmente Al-
tro. Ossia quella forma di relazionalita che, notoriamente, ha contraddistinto tutte le
religioni pagane.

Che questo sia I’esito storico ultimo della banalizzazione (secolarizzazione)
della Riforma protestante & evidente anche sul piano empirico.

Non metto in dubbio che questi processi secolarizzanti e “paganeggianti” (dal-



PierracLo DonaTl 21

la cosiddetta “morte di Dio” alla visione di Dio come To narcisistico e orgiastico) sia-
no all’opera. Metto in dubbio che essi siano i piu significativi dal punto di vista del-
I’esperienza religiosa e del suo futuro. Per decidere in merito, occorre una visione pit
ampia.

Nelle attuali modalita di vivere il senso religioso, bisogna saper leggere il gio-
co immanenza/trascendenza in modo nuovo. La novita viene dal lato della trascen-
denza, perché ¢ essa che addita modelli di ri-generazione (con-versione). Ma nel pen-
sare la trascendenza si constata I’emergere di una nuova semantica. La trascendenza
non ¢ piu letta solo come un “andar oltre”, ma anche e soprattutto come “scendere
tra” (non nel senso spaziale di andare verso il basso, ma nel senso di “entrare den-
o),

Nel vaso di Pandora che la modernita ha aperto c’¢ anche questo: un senso re-
ligioso che con-siste nella reciproca relazione di due relazioni, quella del dentro-so-
pra e quella del sopra-dentro'. Si noti la differenza di linguaggio e di codici semanti-
ci fra:

- il dire metamorfosi: ¢’¢ una vita (anche soprannaturale) che si rigenera cam-
biando I’involucro, e

- il dire morfogenesi: ¢’é una realta sui generis, relazionale, che viene all’emer-
genza, come relazionamento di relazioni.

Benché molte manifestazioni religiose siano oggi di fatto delle metamorfosi,
mi interessa soprattutto vedere le forme morfogenetiche. Dove pud essere Dio per un
soggetto che si relazioni contemporaneamente alla trascendenza e all’immanenza,
senza metterle in antitesi e senza pensare che scegliere di osservare I’una significhi
escludere ’altra faccia della medaglia?

Per chi assume questa visione, che certamente € solo una delle possibilita em-
piriche, Dio ¢ nell’essere delle cose, anzi ¢ il loro stesso essere, non in quanto sub-
iectum puramente misterioso, né come partecipazione di una qualche qualita che vie-
ne conferita dall’esterno, ma in quanto relazione fra il sé e I’altro da sé. Ossia in
quanto reversibilita della relazione del dentro-sopra.

Ci avviciniamo al XXI secolo con un bisogno disperato di una nuova rappre-
sentazione di Dio come essere relazionale. Vorrei ipotizzare che questa sia la matrice
teologica del dopo-moderno. Il nostro problema, anche e soprattutto in termini socio-
logici, ¢ sapere se sara possibile una mediazione culturale e un’organizzazione socia-
le che rispondano a questo bisogno'®. Questa sfida coincide con quella di una nuova
laicita post-protestante. Il senso di questa laicita sta nel vedere e nell’agire il mondo

" Queste categorie concettuali sono utilizzate da E. PRZYWARA, Schriften, Band I1I: Analogia
entis. Metaphysik. Ur-Struktur und All-Rytmus, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1962 (tr. it. Analogia entis.
Metafisica. La struttura originaria e ritmo cosmico, Vita e Pensiero, Milano 1995).

'S P. DONATI, Pensiero sociale cristiano e societa post-moderna, Editrice Ave, Roma 1997.



22  ARTICOLI SCIENTIFICI

come luogo di una realizzazione del divino secondo la relazione dinamica e connetti-
va (transgiuntiva, e non gia disgiuntiva) fra immanenza e trascendenza.

4.4. La speranza dell incontro

In ogni caso, questa la mia ultima conclusione, il mondo dopo-moderno ¢ se-
gnato da una matrice teologica che pone I’enfasi sulla trascendenza come “scendere
tra” (nella relazione immanenza/trascendenza) piuttosto che come “andar oltre” (tale
relazione). Non € un giudizio di valore, e neppure un auspicio, ma solo una constata-
zione che faccio da un punto di vista scientifico.

Come la modernita ha messo in latenza la relazione qua talis, umana e divina,
per correre verso il Progresso (per “andare oltre”), cosi la post-modernita mette in la-
tenza le categorie che “vanno oltre” (oltre il vissuto, il visibile, I’esperienza), per ac-
centuare 1’esplorazione dentro la realta, anche virtuale, dentro di noi come dentro il
mondo vicino, per “scendere tra” (entrare dentro) cio di cui si fa esperienza, incluso
Dio.

Per questa ragione, la religione non ha motivi per disperare, pit di quanto non
abbia anche motivi per aprirsi alla speranza. Forse che il Dio di Agostino (intimior in-
timo meo) ¢ piu difficile da raggiungere del Dio di Aristotele (1’ Atto puro che si libra
in un cielo infinitamente lontano e astratto dalle cose del mondo)? La trascendenza,
vista come relazione “verticale” (rispetto alla orizzontalita del mondo), non & solo
“oltrepassamento”, ma anche “discendenza”. E un discendere nel piti profondo del-
I’animo umano e in ¢io di cui si fa esperienza non solipsisticamente, ex-sistenzial-
mente, ma relazionalmente (qui ¢ la novita rispetto al contesto storico di Agostino).
Non ¢ forse vero che, oggi, molte conversioni di atei avvengono quando una persona,
nell’avere un figlio (perché diventa padre o madre), scopre quell’Altro che prima non
vedeva?

Questo gioco, fra I’’andare oltre” e lo “scendere fra”, rinnova, sotto nuove for-
me, I"oscillazione fra le due semantiche della trascendenza (in-ward e out-ward) che
hanno segnato tutta la storia dell’Occidente.

Per accostarsi a Dio, I’'Uomo del XXI secolo dovra elaborare un sistema di os-
servazione piu complesso di un tempo (mi riferisco alle relazioni della fig. 2 numera-
tedal ad):

1. dovra interrogare il proprio self, ri-flettendo su di sé non solo sulla base del
proprio sé, ma anche sulla base del proprio atteggiamento verso Dio e di come Dio si
relaziona a lui;

2. dovra ri-flettere sulla relazione che ha con Dio, in quanto agita dalla parte
dell’uomo; ossia su come il differente (molteplice) rimandi all’'uno, ovvero su come
dalla differenza si possa risalire alla trascendenza;

3. dovra pensare a come Dio si relaziona a se stesso, non solo in base a se stes-
so, ma anche in base alla relazione che ha con la persona umana;

4. dovra vedere cio che Dio gli offre, come comunica con lui, in quanto alteri-

]n’



PierpaoLo Donatl 23

ta; ossia come 1’'uno assoluto generi il diverso, il molteplice, il contingente, ossia
come dalla trascendenza si passi alla differenza.

Tutto cio presuppone una conoscenza del soggetto (umanesimo) € una cono-
scenza di Dio (teologia) che siano relazionali (che operino in base al criterio: distin-
guere per relazionare), non auto-referenziali come una certa modernita ha finito per
configurarle.

Compiere queste operazioni non ¢ davvero semplice, e per questo dire “dov’e
Dio” ha il sapore di una risposta impossibile. Occorrono nuove elaborazioni relazio-
nali che ripartano dal punto in cui sono avvenute le riduzioni metafisiche della mo-
dernita'c.

Dio non & certamente morto. E insieme pit lontano e piu vicino di un tempo.
Piu inaccessibile che mai, eppure piu amico di prima. Acquista nuova luce quell’af-
fermazione, che sta alla base del pensiero di Przywara, secondo cui quando osservia-
mo che tra il creatore e la creatura esiste una grande somiglianza, dobbiamo al tempo
stesso notare che la loro dissomiglianza ¢ ancora maggiore (Concilio Laterano 1V,
Denz., 432). Il paradigma relazionale illumina piu di ogni altro la ricchezza di questa
prospettiva e consente meglio di capire perché e come, quanto pit vediamo somi-
glianza, tanto pit notiamo dissomiglianza.

11 problema del mondo dopo-moderno ¢ come relazionare queste due esperien-
ze, di somiglianza e dissomiglianza “sempre piu grande”, che sono due complessita,
le quali esprimono bisogni non soddisfatti e non soddisfacibili per la loro intrinseca
tra-scendenza

Il nostro problema ¢ capire come e perché cio avvenga, e avvenga in modo
specifico e peculiare oggi, e presumibilmente avverra ancor di piti nel mondo dopo-
moderno che si apre di fronte a noi.

Per elaborare un complesso simbolico capace di trattare adeguatamente questo
problema (il senso di Dio”) serve una semantica relazionale che nessuna tradizione
culturale ha finora sviluppato.

E mia convinzione che gli attuali fenomeni religiosi manifestino fondamental-
mente [’esigenza di una tale semantica, che resta ancora in buona misura inaccessibi-
le, come ¢ inaccessibile la sua ragione di essere. Come tale, possiamo solo semantiz-
zarla. Per dirla con altre parole, la religiosita del futuro - quella che non si chiudera né
nella pura immanenza né nella astratta trascendenza, formule entrambe destinate ad
autosconfiggersi - nascera dalle risposte al quesito che porta nel suo seno: se Dio &
1"assoluto della relazione (quindi la relazione pura di reciproca alteritd) e il mondo ¢
fatto a sua somiglianza, con quali categorie simboliche dovremo trattare il mondo e le
sue relazioni con Dio?

' L. ROMERA, Dalla differenza alla trascendenza. La differenza ontologica e Dio in Heidegger e
Tommaso d'Aquino, Barghigiani, Bologna 1996.



24 ARTICOLI SCIENTIFICI

Alla domanda “dov’¢ Dio?”, il mondo post-moderno da una risposta tanto
semplice quanto enigmatica: Dio ¢ nella relazione perché & relazione. O, per dirla con
altre parole, Dio non puo essere piu visto nei totem, nelle foreste o nel Grande Spirito
del Cosmo, ma invece in c¢io che connette gli uomini fra loro nonostante loro stessi,
nonostante le loro inclinazioni, e non di rado a discapito di loro stessi. E quindi, in
primo luogo, nel dialogo interpersonale che la relazione necessariamente comporta
nel momento in cui ¢ presa seriamente come relazione umana, e percio stesso - rela-
zionalmente - divina.

La matrice teologica della societa post-moderna ¢ all’insegna di un oltrepassa-
mento che significa discendere in profondita nelle relazioni fra gli uomini se, in quan-
to ¢ allorché si vedono come figli di Dio. Se la religione & rinascere quando si viene a
contatto con cio che ¢ sacro per [’'umano, ci si puo rigenerare solo attraverso ’incon-
tro personale con ’altro attraverso I’ Altro. Dio diventa cid che svela I’uomo all’altro
uomo e gli rivela la sua autentica natura di figlio.

Riassunto. La domanda “ dov'é Dio?” ha trovato, nel corso della storia,
molte e diverse risposte. Secondo 1’autore, nel rispondere a questa domanda, ogni
societa e, invero, ogni epoca storica formula la”matrice teologica” che la caratte-
rizza. La societa moderna, per esempio, ha dato una risposta altamente ambiva-
lente, non sapendo reggere la distinzione fra immanenza e trascendenza di Dio.
Essa, comunque, non ha eliminato Dio, come molti sostengono; al contrario, ha
sprigionato un nuovo bisogno di ricerca di Dio. Ma dov'& Dio? La tesi dell’autore
¢ che il mondo dopo-moderno dia una risposta tanto semplice quanto enigmatica:
Dio ¢ nella relazione perché ¢ relazione. La matrice teologica della societa post-
moderna ¢ all’insegna di un oltrepassamento che significa discendere in profondi-
ta nelle relazioni fra gli uomini se, in quanto e allorché si vedono come figli di
Dio.

Summary. The question “where is God?” has found, in the course of history,
many and various answers. According to the author, in answering this question
each society, and of course each historical period, works out the “theological ma-
trix” which characterizes it. Modern society has given, for instance, an highly am-
bivalent answer, not knowing how to support the distinction between God’s im-
manence and transcendence. It has not, however, eliminated God, as many suppo-
se; on the contrary, it has released a new need of God’s search. But where is God?
The author’s thesis is that post-modern world gives an answer which is at the
same time simple and enigmatic: God is in the relation because He is relation. The
theological matrix of post-modern society goes under the banner of an overstep
which means descending in the profundity of relations between men if, inasmuch
and when they see themselves as sons of God.




PierpaoLo DonaTl 25

Inhaltsangabe. “Wo ist Gott?” Diese Frage hat im Laufe der Geschichte
viele und unterschiedliche Antworten gefunden. Jede Gesellschaft und jede ge-
schichtliche Epoche formuliert dabei das fiir sie typische “theologische Prigemu-
ster”. Die heutige Gesellschaft hat zum Beispiel eine hochst zwiespiltige Antwort
gegeben, da es ihr nicht gelingt, die Immanenz und Transzendenz Gottes vonei-
nander zu unterscheiden. Sie hat jedenfalls Gott nicht abgeschafft, wie viele mei-
nen; im Gegenteil, sie hat ein neues Bediirfnis gezeigt, Gott zu suchen. Aber wo
ist Gott? Die These des Verfassers besteht darin, dafl die Postmoderne eine eben-
so einfache wie ritselhafte Antwort gebe: Gott ist in der Beziehung, weil er Be-
ziehung ist. Das theologische Pragemuster der postmodernen Gesellschaft bedeu-
tet, in die Tiefe der zwischenmenschlichen Beziehungen hinabzusteigen, wenn
sich die Menschen als Kinder Gottes betrachten.




