RTLu Il (1998) 1, 55-69 55

Dire Gesu Cristo
nella societa secolare

Giorgio Campanini
Facolta di Teologia, Lugano

1. PREMESSA

In una lettera del 30 Aprile 1944, scritta nel carcere di Tegel, Dietrich Bonho-
effer poneva con forza il problema di come dire Gesi Cristo nella societa secolare.

«Le persone religiose parlano di Dio quando la conoscenza umana ¢ giunta al
limite (talvolta per pigrizia di pensiero), oppure quando le forze umane vengono
meno... Ma io vorrei parlare di Dio non ai confini, ma nel centro, non nella debolezza
ma nella forza, non nella morte e nella colpa, ma nella vita e nella bonta dell’uomo...
La Chiesa non risiede 1a dove la capacita dell’'uomo non ce la fa pit, ai confini, ma in

.mezzo al villaggion'.

Parlare di Gesu Cristo dunque, “non ai confini ma nel centro” della societa, e
della societa secolare (o post-secolare, ma che comunque ha spezzato il tradizionale
legame con la tradizione cristiana). Ma qui appunto sta il problema: & ancora possibi-

' D. BONHOEFFER, Resistenza e resa, tr. it. Bompiani, Milano 1969, pp. 215-216 (sottolineatura
nostra),



56  ARTICOLI SCIENTIFICI

le individuare un centro? Nella Societa secolare esiste ancora un centro o non siamo
piuttosto di fronte ad una cultura “politeistica”, come aveva intuito Max Weber anco-
ra agli inizi del Novecento, nella quale vi sono “molti Dei” ma, appunto per questo,
sembra non esservi posto per nessun Dio, e certo non per il Dio di Gesu Cristo?

Sara questa la cornice generale all’interno della quale si situeranno le presenti
riflessioni®.

2. LA RELIGIONE NELLA SOCIETA SECOLARE
2.1. La “perdita del centro”

I1 dato piu evidente della realta italiana di oggi ¢ la “perdita del centro”, non
solo e non tanto in senso politico (perché non ¢ detto che, dal punto di vista politico,
un centro debba necessariamente esistere) quanto e soprattutto in senso culturale.
Non necessariamente un sistema politico, ma necessariamente un sistema sociale ha
bisogno infatti di una serie di punti di riferimento, di valori, di principi etici condivisi,
senza i quali rischia di perdere la propria identita. Ma le societa contemporanee - ¢
quella italiana non fa accezione - tendono a farsi sempre piu complesse’, e complessi-
ta significa appunto constatare, di volta in volta, che il vero centro é altrove, che vi ¢
cioé una “centralita sfuggente”, che appare originariamente tale, ma si rivela debole
ed instabile.

Nessuna proposta di valore, in altri termini, riesce a raggiungere il livello del-
la universalita, o almeno della generalita, dal momento che I’insieme dei valori real-
mente condivisi si va sempre piu assotigliando e, quel che & pit grave, gli stessi valo-
ri vengono letti e declinati con modalita diverse e in prospettive differenziate.

Non stanno venendo meno soltanto - come ricorrentemente si afferma - le
“ideologie” come tradizionale strumento di unificazione (sia pure conflittuale) delle
diverse componenti del corpo sociale; sta venendo meno in qualche misura una co-
mune “identita culturale”. LItalia ¢ stata sempre, in un certo senso, un paese pluricul-
turale (basti pensare alle defferenziazioni, in anni recenti forse accresciutesi, e certa-
mente enfatizzate o, al limite, estremizzate, fra Nord e Sud); ora sta diventando pero

% Vengono qui riprese alcune ipotesi di lavoro formulate in precedenti studi dello scrivente e in
particolare in G. CAMPANINL, La fede cristiana nell 'epoca post-moderna, Ediz. Centro di spiritualita,
Castelplanio (Ancona) 1996 e in Id., Dallo scrigno vuoto alla ricerca del senso, in “Rivista di teologia
morale”, 103 (1994), 395-408.

* Sul tema cff. I’opera di N. LUHMANN, ed in particolare Sistemi sociali -Fondamenti di una teoria
generale, 11 Mulino, Bologna 1990 ¢ la lettura critica che ne offre . DONATI, Teoria relazionale della
societd, Franco Angeli, Milano 1991 (in particolare alle pp. 214ss).



Giorcio CAMPANINI - 57

anche un paese “multirazziale” o “multietnico”, in cui culture diverse cominciano fa-
ticosamente a coesistere e dovranno necessariamente imparare a coesistere se non si
vorranno aprire spazi sempre piu larghi alla conflittualita.

Dalla contrapposizione fra diversi progetti di societa si ¢ passati, pii banal-
mente e piattamente, all’ambizione di governare pragmaticamente la frammentarieta
della vita quotidiana. Come ha notato De Rita, «scompare la logica piramidale del
potere. Non esiste piu una logica di riferimento collettivo alle grandi ideologie. Per
certi versi non esiste piu neppure un’idea sostanzialmente unificante. In fondo non
¢’e¢ un’idea di nazione»; si & di fronte a una “societa politeista”, in cui «non ¢’¢ piu
un’unica verita, in un’unica struttura, con un’unica autorita. Al contrario, esistono
tante verita in tante strutture e con tante autorita»®,

Si potrebbe parlare, a questo proposito, di fine del pluralismo e di emergenza
della pluralita, e di pluralita fra loro parallele, e dunque non convergenti. Il plurali-
smo - quale, nella tradizione cattolica, era stato teorizzato soprattutto da Sturzo, Mou-
nier, Maritain - * presuppone un “centro”, se non propriamente omologatore (perché
pluralismo significa appunto anche rispetto del diverso), almeno regolatore e, in
quanto possibile, unificante. Pluralita significa invece presa d’atto dell’impetuoso
emergere di una serie di nuove realta che nessuna autorita riesce effettivamente a
controllare, a disciplinare, ad armonizzare.

I1 pluralismo governa, o tende a governare; la pluralita constata: la mera con-
statazione della molteplicita dei “centri” (e dunque della mancanza di un centro) & ap-
punto cio che caratterizza la societa italiana contemporanea.

E soprattutto questo che significa 1’entrata nel “postmoderno™. La “moderni-
ta”, di cui lo Stato moderno ¢ stato forse la piul tipica espressione, si caratterizzava
appunto per la sua reale, o presunta, attitudine ad essere un punto di unificazione e di
convergenza delle varie forze presenti nella societa civile.

Ma I’emergere dirompente della complessita ha definitivamente spazzato via
questa pretesa dello stato moderno. Non vi € piti un “sistema” (nemmeno il “sistema
Stato™) che abbia I’egemonia, ma una serie di “sotto-sistemi” o di “sub-culture”, e
nessun sistema ¢ onnicomprensivo, nessuna sub-cultura ¢ dominante: gli uni e le altre
sono in qualche modo costretti a coesistere per realizzare in qualche modo un incon-
tro e un raccordo, senza tuttavia riuscire a raggiungere una vera unita.

* G. DE RITA, Chiesa e societd in Italia - Intervista di Antonio Acerbi, AVE, Roma 1985, pp. 28-29.

’ Sull’apporto del personalismo comunitario al pluralismo (ma anche sugli equivoci e sui
fraintendimenti cui ha portato I’abuso o comunque 1'uso improprio di questo termine) cfr. G. CAMPANINI,
Pluralismo, in Dizionario delle idee politiche, a cura di E. BERTI - G. CAMPANINI, AVE, Roma 1993.

¢ Sul tema si vedano le fini notazioni di A. ARDIGO, Per una sociologia oltre il post-moderno,
Laterza, Bari 1988.* G. DE RITA, Chiesa e societa in Italia - Intervista di Antonio Acerbi, AVE, Roma
1985, pp. 28-29.



58  ARTICOLI SCIENTIFICI

2.2. La fine della cristianita

In questa prospettiva la “fine della cristianitd” appare in un certo senso 1’esito
necessario della modernita e della complessita che essa reca con s¢’. Nemmeno la
Chiesa puo essere il “centro”, come € avvenuto in altre epoche della storia dell’occi-
dente; né essa si pone pill come “centro” antagonista rispetto ad un altro “centro” (lo
Stato). La vicenda che ha caratterizzato per secoli la storia dell’occidente, e cio¢ il
conflitto fra Chiesa e Stato ¢ ormai definitivamente alle nostre spalle: nessuno dei
due tradizionali antagonisti puo presumere di occupare tutto il campo della societa ci-
vile.

Se negli anni "30 Jacques Maritain poteva ipotizzare una “nuova cristianita”,
sia pure non pil sacrale ma “secolare” - nel presupposto che anche al di la del comu-
ne patrimonio di fede vi fosse una sostanziale convergenza fra gli uomini di buona
volonta su alcuni valori essenziali della convivenza civile -%, oggi si deve constatare
che non solo ogni progetto di “cristianita” ¢ alle nostre spalle, ma che anche una
eventuale ed auspicabile rinascita religiosa non potra portare alla cristianitd ma sol-
tanto alla Chiesa. La Chiesa post-conciliare non presume tuttavia di guidare e di
orientare la societa civile, ma si pone al suo servizio nella misura in cui essa sia a ser-
vizio dell’'uomo, come permanente coscienza critica di ogni progetto di societa e
come permanente richiamo all’assoluta priorita della salvezza. «Inscrivere la legge
divina nella vita della citta terrena»® non significava riproporre la cultura della cri-
stianita ma fare appello ai valori in un contesto di riconosciuto pluralismo e di confer-
mata autonomia della citta terrena.

“Fine della cristianita” non significa dunque insignificanza storica della fede,
né automaticamente “eclisse del sacro” ma piuttosto riconoscimento della fine - an-
che sotto il profilo religioso - di una “centralita”, quella della Chiesa.

La fine della cristianita ¢ appunto un aspetto di quella generale “perdita del
centro” prima delineata: anche la Chiesa ¢ coinvolta in questo mutamento epocale e il
suo posto nella societa ridiventa, come nei primi tempi della Chiesa, la “periferia”,
quella paroichia cui allude il trattatello 4 Diogneto (Diogn., V, 5); una “perifericita”,
tuttavia, che ¢ tale rispetto alle strutture del sistema sociale, non rispetto ai fondamen-
tali problemi dell’'uomo, quelli della vita e quelli della morte.

" La fine della cristianitd non significa per altro, necessariamente, né I'irrilevanza della fede né
I’insignificanza dell’apporto del pensiero cristiano all’elaborazione di una etica collettiva. Cfr. sul punto, le
importanti notazioni di . DONATI, Pensiero sociale cristiano e societa post-moderna, AVE, Roma 1997,

8 J. MARITAIN, Umanesimo integrale (1936), tr. it., Borla, Roma 1962. Sul tema cft. anche Aa.Vv.,
L'idea di un progetto storico - Dagli anni 30 agli anni 80, Studium, Roma 1982, nonché il volume collet-
tivo a cura di P. NEPI - G. GALEAZZI, Umanesimo integrale e nuova cristianita, Massimo, Milano 1988.

* Gaudium et Spes, n. 43. Una ripresa di questo e di altri temi conciliari in Aa.Vv., Il Concilio
Vaticano II nella vita della Chiesa italiana, In Dialogo, Milano, 1993, nonche in G. CAMPANINI, La
“compagnia " della storia - Il messaggio sociale della “Gaudium et Spes, trent’anni dopo, Ediz. Agrilavoro,
Roma 1996.



Gioreio CAMPANINI 59

Se «non ¢’¢ pill prospettiva per una cristianita fatta di pura tradizione socia-
le»'®, cid non significa che le frontiere della Chiesa non siano ancora oggi le frontiere
dell’uomo. Ma il rapporto fra valori religiosi e struttura sociale si e fatto piu difficile
e complesso, dato che non si pone in termini di “centralita” ma di presenza diffusa. 1
valori religiosi possono essere ancora al centro dell’'uomo, ma non possono pit aspi-
rare ad essere ancora al centro della societa: dato che, oltretutto, essa sembra non ave-
re pill un centro.

La fine della cristianita esige di conseguenza non soltanto un mutamento di
strategie pastorali ma un nuovo modo di essere Chiesa; se un certo «mondo antico,
unitario e compatto, costruito intorno a una fede cattolica condivisa da tutti & fini-
to»'!, non per questo si chiudono, nella nuova societa “policentrica”, gli spazi al Van-

gelo.
2.3. Una societa dell 'indifferenza?

Il rischio di una societa complessa e policentrica € quello di dare spazio alla
«cultura dell’indifferenza»'?. La rinunzia da parte della societa a riconoscersi in una
verita, per I’esigenza di rispettare i diversi cammini dell’'uomo verso la stessa verita
(nella linea tipica, appunto, delle moderne societa pluralistiche) puo essere malaccor-
tamente interpretata come equiparazione di tutte le fedi e, ancor piu, di tutte le opi-
nioni.

11 problema va dunque affrontato con estrema attenzione, per evitare il rischio
che la “fine della cristianita” significhi automaticamente 1’apertura di una fase “post-
religiosa” dell’'umanita, quando invece essa significa trasferimento dei valori e della
ricerca dei valori dal piano delle strutture esteriori della societa al piano delle co-
scienze.

In una societa pluralistica e complessa una relativa “indifferenza” non va in
realtd demonizzata. Essa appare anzi una condizione necessaria per la sopravvivenza
di questo tipo di societa. Nell’impossibilita di proporre - e insieme nel rifiuto di im-
porte - un unico quadro di valori, e insieme di fronte alla constatazione dei costi trop-
po elevati che comporterebbe I’esasperazione, od anche un’insufficiente regolazione,
della conflittualita, le societa moderne si sono orientate ad assumere e a codificare un
atteggiamento di “indifferenza” nei confronti di una serie di scelte che coinvolgono
valori dagli uni accettati e dagli altri rifiutati.

' CEl, La Chiesa italiana e le prospettive del paese, Roma 1981, n. 16.

!1'S. DIANICH, La casa del popolo di Dio, San Paolo, Milano 1993, p. 63.

"2 Il tema era stato da noi affrontato gia in G. CAMPANINI, Ferso una societd dell indifferenza?, in
“Aggiornamenti sociali”, 1985, n. 10, 601ss. e sviluppato in ID., Cattolici e Societa fra dopoguerra e
postconcilio, AVE, Roma 1990, pp. 53ss.



60  ARTICOLI SCIENTIFICI

Di qui I’orientamento delle societa moderne - particolarmente evidente nella
legislazione penale - ad abbassare sempre piul la soglia del “minimo etico” (del com-
plesso di valori, ciog, nel quale una societa si riconosce) per elevare contemporanea-
mente il limite dei comportamenti rimessi alla valutazione dei singoli.

La transizione dalla societa di ancien régime alla societa post-moderna puo es-
sere letta anche nell’ottica di una progressiva estensione dell’area dell’indifferenza
della societa rispetto ai valori e agli stili di vita propri dei vari gruppi sociali.

Una relativa “indifferenza” ai valori ¢ I’esito in qualche modo inevitabile di
una societa complessa, dato che - quando 1 messaggi tendono a moltiplicarsi - ¢ inevi-
tabile assumere atteggiamenti di difesa e quindi di distacco rispetto alle diverse pro-
poste di valori.

Ma I’indifferenza non ha soltanto un significato di neutralita come espressione
dell’impossibilita di farsi carico di proposte troppo complesse e diversificate; puo as-
sumerne uno di rifiuto nei confronti dei valori che danno senso all’esistenza e puo
dunque esprimersi anche come indifferenza scettica, che pone tutte le proposte sullo
stesso piano e rifiuta di prendere posizione per 1’una o per 1’altra non solo quando
sono in gioco temi relativamente marginali, ma anche quando ¢ in questione il desti-
no stesso dell’uomo.

Di qui quella “secolarizzazione della coscienza™ sulla quale la pit recente so-
ciologia della religione ha richiamato I’attenzione' e che nasce dalla consapevolezza
della strutturale “disomogeneita” fra il mondo religioso e I’insieme delle concezioni
della vita e delle ideologie presenti nella societd e che si pongono come conflittuali
fra loro.

Alla luce di queste considerazioni, si comprende come il problema del supera-
mento della “cultura dell’indifferenza” esuli dalle possibilita di intervento della Chie-
sa. Uindifferenza religiosa, nella misura in cui essa sia realmente constatabile, € sol-
tanto una delle componenti di un clima generale di indifferenza che si collega all’ano-
nimato dei processi produttivi, alla perdita di qualita dei rapporti interpersonali, alla
massificazione dell’uso del tempo libero, alla caduta di significato delle relazioni in-
trafamiliari.

Solo attivando, su tutti i piani, una “pedagogia della differenza™ - operando,
ciog, nel senso dell’ampliamento dell’area dei rapporti interpersonali autentici e pro-
fondi - € possibile porre le premesse di una rinnovata ricerca religiosa, di un nuovo
impegno sulla via dell’approfondimento della fede.

Per avviare il superamento dell’indifferenza occorre dunque mettere in atto
una vasta ed articolata strategia che abbia presente non soltanto la problematica posta

13 P. GRASSI, Secolarizzazione e teologia, Quattroventi, Urbino 1992, p.81. Lautore allude qui alle
posizioni di PL. Berger, ampiamente discusse nel corso del saggio. Tesi di fondo di Berger ¢ che «la
pluralizzazione istituzionale comporta I’indebolimento di credenze e valori che dipendono da un sostegno
sociale ed il processo investe anche la religione» (p. 17).



Giorcio CAMPANINI - 61

dall’ateismo ma anche, e forse soprattutto, quella posta dall’avvento della societa
complessa, come ambiente difficile e problematico nel quale tuttavia ¢ ancora possi-
bile proporre e vivere «valori ‘vitali’, capaci di invertire la marcia di una storia che,
lasciata a se stessa, porterebbe alla fine dell’avventura umana»'?.

E appunto questa la sfida della modernita alla fede, ed ¢ di qui che occorre
partire per aiutare I’uomo contemporaneo a riproporsi le fondamentali domande di
senso, i grandi interrogativi che egli, scoraggiato dalla complessita del reale, tende
spesso ad eludere e ad accantonare.

2.4. Religione e domanda di senso

Riletto in altra prospettiva, il problema della societa complessa ¢ quello di
passare dalle “appartenenze parziali”'® alla “appartenenza totale”, nella misura in cui
essa & pienamente realizzabile dall’'uomo (e lo ¢ certamente soltanto, al pil, come de-
siderio e come aspirazione, perché il rapporto storico fra Dio e I'uomo ¢& struttural-
mente di “nostalgia” e non di “appartenenza”).

Le “appartenenze parziali” - ampiamente analizzate dalla pin recente sociolo-
gia religiosa'® - si esprimono nella forma tipica della post-modernita, quella cio¢ del-
’esclusione degli “estremi”, e cioe sia dell’adesione piena sia del rifiuto pregiudizia-
le del fatto religioso: atteggiamenti, questi, che appaiono essere tipici delle due oppo-
ste minoranze dei “credenti impegnati” e degli atei dichiarati. All’interno della socie-
ta complessa anche il problema religioso appare dotato di molteplici sfaccettature, su-
scettibili di diverse chiavi di lettura. E, in altre parole, finito, se mai vi & stato, il tem-
po dell’accettazione globale della religione: pur nella persistenza di un “senso religio-
s0” ancora abbastanza forte, le opinioni e gli stessi stili di vita si differenziano visto-
samente fra loro su cio che occorre credere, e, soprattutto, su cio che ¢ necessario fare
per essere autenticamente religiosi (e, specificamente, cristiani).

Cio che numerose indagini sociologiche pongono in evidenza - sullo sfondo,
appunto, della societa complessa - € lo slittamento della religione e del fatto religioso

14 B, SORGE, I cristiani nel mondo post-moderno, Ediz. La Civilta Cattolica, Roma, 1983, p. 59. E
, questo, il problema della “ricerca di senso” della avventura dell’uomo: sul tema cfr. G. MOLLO, La via del
senso - Alla ricerca dei significati dell esistenza per unautentica formazione culturale, La Scuola, Brescia
1996, in particolare nelle pagine dedicate al “senso religioso™ e al rapporto fra religione e cultura (pp.
303ss).

'S Cft. in particolare . GARELLI, Religione e Chiesa in Italia, 1l Mulino, Bologna 1991; ID.,
Religione e modernita: il caso italiano, in Aa.Vv., La religione degli europei, Ediz. Fondazione Angelli,
Torino 1992. Una verifica empirica delle “appartenenze parziali” ¢ desumibile dai dati raccolti in G.
BRUNETTA - A. LONGO (a cura di), ltalia cattolica - Fede e pratica religiosa negli anni "90, Vallecchi,
Firenze 1991.

' Per un quadro delle ricerche in questo ambito cfr. Aa.Vv., a curadi S. BURGALASSI - C. PRANDI
- 8. MARTELLI, Immagini della religiosita in Italia, Angeli, Milano 1993 (si vedano in particolare i con-
tributi di G. MORRA - P. DONATI - S: BURGALASSI, nonché il quadro di sintesi di F. GARELLI, La
religione in Italia, pp. 185ss).



62  ARTICOLI SCIENTIFICI

dal piano della fede esplicita e in qualche modo coerentemente espressa nella prassi
all’altro piano della “domanda di senso”. Sembra di assistere ad una sorta di scarnifi-
cazione (e dunque di purificazione, ma anche di impoverimento) della domanda reli-
giosa, che si riduce ad alcune questioni essenziali, la vita e la morte, e lascia in ombra
una serie di dati e di realta, oggetto in passato di prescrizioni anche minute dell’etica
e che vengono in qualche modo trasferite fuori dall’area del religioso, in un’immensa
zona grigia in cui vi & posto soltanto per la volonta dell’uomo e non per la volonta di
Dio.

Se non si torna al modello caro all’illuminismo del “grande orologiaio™, - di
un Dio, ciog, che, una volta messo in funzione il grande meccanismo dell*universo, si
ritira in disparte, - si & pur sempre di fronte ad una religione che non da risposte (e
che nemmeno viene interrogata su questo) ai mille problemi della vita, ma si limita a
“dotare di senso” alcune scelte fondamentali. Di qui un netto ridimensionamento del-
I’etica tradizionale, dato che la maggior parte dei comportamenti vengono rimessi
alla libera valutazione dei singoli.

E cosi generalizzata la presa di distanza di molti (praticanti e non praticanti)
verso questa o quella verita di fede, verso questa o quella norma etica: cio che confer-
ma appunto il definitivo logoramento del tessuto della “Cristianita”, all’interno della
quale contavano non tanto i singoli comportamenti pratici ma 1’uniformita delle cre-
denze e dei costumi. In altre parole, i comportamenti (al limite, oggi come ieri diffor-
mi rispetto all’etica cristiana) non si collocano piu all’interno di un quadro generale
di riferimento, ma nell’ambito di una sfera individuale, spesso disinvoltamente iden-
tificata con la “coscienza”’, legata fortemente all’universo delle singole soggettivita.

La religione si colloca fuori del quadro di una cristianita costituita ma spesso
anche della Chiesa istituzionale, alla quale si appartiene in una stagione € non in
un’altra, sotto un aspetto piuttosto che sotto un altro, in riferimento ad una determina-
ta verita piuttosto che ad un organico quadro di insieme. E questo, appunto, il mondo
delle “appartenenze parziali”.

Non possono tuttavia essere trascurate le possibili valenze positive di questo
mutamento di prospettiva. Il passaggio da una religiositd spesso rituale ed esteriore
ad una domanda religiosa intesa come “ricerca di senso” sta ad indicare che il proble-
ma di Dio & ancora un caso serio per la coscienza dell’'uomo occidentale, anche al-
I’interno della societa complessa.

La molteplicita dei quadri di riferimento e il proliferare delle proposte di valore
non riescono ad occultare questa domanda di senso. Da questo secondo punto di vista la
stessa “cultura dell’indifferenza” sembra avere conquistato spazi importanti nel vissuto
dell’'uomo contemporaneo, ma non ha del tutto occupato lo spazio segreto di una co-
scienza in cui vi € ancora posto per una seria ed autentica domanda religiosa.

17 Sui possibili fraintendimenti di questa fondamentale categoria dell’etica cristiana cfr. GIOVAN-
NI PAOLO I1, Feritatis Splendor; Citta del Vaticano 1993, passim.



GIorcI0 CAMPANINI 63

Lo spazio che per lungo tempo & stato occupato dalle ideologie - e dunque, in
sostanza, da false credenze - si & quasi all’improvviso liberato. Dietro I’eclissi delle
ideologie si pud intravvedere un nuovo possibile spazio per la fede; di una fede che, a
confronto con la societa complessa, sara probabilmente chiamata a ridimensionare la
propria area di influenza e dunque a selezionare i propri messaggi, E, questo, il pro-
blema della “inculturazione della fede” nella societa post-moderna®.

Questa nuova inculturazione della fede non potra non avere al centro - ieri
come oggi, e come sempre - la figura e la persona di Gesu Cristo. Senonche «la cultu-
ra moderna pill benevola, quella cioé¢ che rimane ammirata di fronte all’eroicita e
straordinarieta di Gesu, non ha difficolta a riconoscergli una certa grandezza; essa &
anche disposta a considerarlo cifra di interpretazione del reale, della societa e dell’uo-
mo, ma rimane scandalizzata che quel singolo episodio possa assurgere a regola asso-
luta di verita e di giudizio per ogni uomo e per ogni tempo. Non accetta che il partico-
lare possa giudicare senza appello tutta la complessita della storia universaley'.
Come fare passare Gesu Cristo da fatto “particolare”, pur importante, a fatto centrale
e decisivo nel cammino dell’uomo verso la verita e verso la salvezza?

Ecco individuato qui il vero problema di fondo della “nuova evangelizzazio-
ne” che si impone nella societa secolare: riproporre la figura di Gesu Cristo come
evento decisivo, di fronte alla tendenza alla omologazione di diversi messaggi, collo-
cati tutti sostanzialmente sul medesimo piano. Cristo accanto a Budda, a Maometto, a
Confucio, ai grandi maestri di spiritualita di tutte le epoche: nessuno dei quali potreb-
be tuttavia pretendere di assumere un significato decisivo e dunque per questo fatto
alla fine “esclusivo” ed “escludente”. Gesu Cristo uomo fra gli uvomini, dunque, e non
unico Salvatore del mondo®.

La riflessione sulla religiosita dell’'uomo contemporaneo sembra accreditare
una diffusa frammentazione e soggettivizzazione del fatto religioso. In questo senso

'8 M. FINI, Evangelizzazione e inculturazione, in Aa. Vv, a cura di E. MANICARDI, Dehoniane,
Bologna 1993, pp. 149ss. «Vi & una relazione dialogica fra fede e cultura - nota fra altro I"autore - cioé non
“opposizione™ né “continuita naturalistica”, ma “dialettica aperta”» ({vi, p. 177). E questo appunto, a nostro
avviso, il problema che si pone ad una fede che voglia dialogare con la cultura della post-modernita.

" N. CIOLA, Introduzione alla cristologia, Queriniana, Brescia 1996, p. 105.

* La difficolta di passare dalla semplice considerazione della grandezza umana di Cristo alla sua
divinita emerge con chiarezza da numerose indagini di sociologia religiosa. Le piti recenti fra esse mettono
tuttavia in evidenza (¢ difficile, per altro, dire con quale reale consapevolezza) una tendenziale maggiore
accettazione della divinita di Cristo. Con singolare consonanza, gli interpellati dell’indagine sulla religiosita
in Italia (Aa.Vv.,, La religiosita in Italia, Mondadori, Milano, 1995) condotta da un gruppo di specialisti
facenti capo all’Universita Cattolica del S. Cuore ¢ il campione individuato nell’inchiesta confluita poi in
Aa.Vv, a cura di G. BRUNETTA - A. LONGO, [talia cattolica - Fede e pratica religiosa negli anni 90,
Vallecchi, Firenze 1991 rispondono nella misura del 64,2 per cento e del 66,3 per cento in senso positivo alla
domanda su Gesii Cristo in quanto “figlio di Dio” (prima indagine) o in quanto “figlio di Dio fatto uomo”;
vengono invece rifiutate altre definizioni di Cristo come personaggio storico, profeta o semplice “mito”. 1
curatori di /talia cattolica non esitano pertanto ad affermare che «Cristo resta... I'unica realta di fede vera-
mente diffusa e sulla quale la gente si esprime con nettezza di risposte» (Ivi, p. 29).



64  ARTICOLI SCIENTIFICI

si & potuto affermare che «tre aspetti caratterizzano la dimensione religiosa della so-
cietd contemporanea: la laicizzazione, la dissipazione del sacro attraverso i suoi suc-
cedanei, il carattere privato o individuale delle credenze»’!.

Questa dissipazione del sacro si realizza attraverso la crescente privatizzazione
della fede della religiosita in generale. Un “Cristo privatizzato” - nella migliore delle
ipotesi - come succedaneo del Cristo della grande tradizione della Chiesa: tendenza,
questa, che getta un’ombra anche su quell’importante e significativo fenomeno che & la
riemergenza della persona di Cristo all’interno della stessa societa secolare.

3. I, PROBLEMA DI GESU CRISTO NELLA SOCIETA SECOLARE

Potrebbe sembrare, a prima vista, che ben pochi si aprano, nell’orizzonte della
cultura contemporanea, ad una riproposizione, nella sua autenticita, della figura e del-
la persona di Cristo.

A ben guardare, pero, cosi non &: sotto molteplici aspetti questi anni conclusi-
vi del ventesimo secolo segnano un prepotente ritorno del fatto religioso e possono
creare le premesse per un rinnovato annuncio di Gesu Cristo. Il declino delle ideolo-
gie ha mostrato come la salvezza non possa provenire da progetti di societa onni-
comprensivi ¢ tendenzialmente totalizzanti; la coerente declinazione, sino alle sue
estreme conseguenze, del relativismo etico indica la necessita di un punto fermo; dal-
’estendersi della sfera dell’anonimato emerge I’esigenza di incontrare un volto e
dunque una persona®.

Dalla societa secolare emerge, se non sempre una richiesta esplicita, almeno la
“nostalgia” di un Altro dal quale possa giungere la salvezza™.

3.1. Oltre le appartenze parziali

La cultura contemporanea, come si ¢ rilevato, diffida di ogni assoluto e, ten-
denzialmente, di ogni verita che si ponga come autosufficiente e insieme come auto-
escludente; ma, alla lunga, le “appartenenze parziali” non appagano mai compiuta-
mente ’esigenza di verita che nasce dalle profondita del cuore umano: si sprigiona di
qui la spinta ad (o almeno la nostalgia di) una “appartenenza totale”. Nessuno piu di

21§ ABBRUZZESE - R. GUBERT - G. POLLINI, [talia atto secondo - Valori, appartenenze,
strategie per la Il Repubblica, Guaraldi, Rimini, 1995, p. 151.

2 Cff, su questo tema le dense pagine, tutte costruite in un fitto dialogo con E. Lévinas, di I. MAN-
CINI, L'ethos dell'Occidente, Marietti, Genova 1990 (cfr., in particolare, il capitolo su L'altro e il volto, pp.
588ss.).

2 M. HORKHEIMER, La nostaglia del totalmente Altro, Queriniana, Brescia 1972.



Gioreio CAMPANINI 65

ogni altro appare, come Cristo, figura della “appartenenza totale”, egli che poteva
dire di appartenere totalmente al Padre perché era una cosa sola con Lui (Gv 24, 10).

Con la sua divino-umanita Cristo diventa per 'uomo contemporaneo il media-
tore di questa inquieta e spesso inconsapevole “volonta di appartenenza”. Proprio
Ienfatizzazione e la moltiplicazione delle “appartenenze parziali” suscita il desiderio
di una appartenenza totale. Essa € irraggiungibile per I’'uomo persino nelle forme piu
elevate della santita, ma meno accessibile e meno lontana grazie alla mediazione del-
la divino-umanita di Cristo, compagno di strada degli uomini alla ricerca dell’ap-
partenenza totale, in quanto Colui che nella propria stessa persona, attraverso un mi-
sterioso “apprendistato”, a poco a poco ha conquistato questa consapevolezza di ap-
partenenza, nel lungo e travagliato cammino che ha portato I’infante di Nazareth alla
piena consapevolezza della sua divino-umanita?.

Cristo appare come I’'uomo della frattura con il passato e con ’antico - la frat-
tura tra il vecchio regno terrestre e il nuovo regno messianico, tra la religione e il po-
tere, tra la storia e I’escatologia - ed insieme 1’uomo della riconciliazione e della ri-
composizione: I'uomo della forza e insieme della debolezza, dal momento che «la
massima onnipotenza di Dio si manifesta nello spazio aperto del Crocifisson?.

3.2. Dalla indifferenza alla decisione

Al cospetto di una cultura, quella della societa secolare, che pare destinata ine-
sorabilmente a secernere la “indifferenza” proprio perché soffocata dalla sua stessa
complessita - una cultura, dunque, che non sa piti “scommettere”, né per per Dio né
contro Dio - ** - la persona di Cristo si erge come il luogo dell’impegno, della dona-
zione totale della decisione. Alla vigilia della sua passione e consapevole del destino
che lo attende Gesti non esita a compiere il passo che lo condurra sulla croce. Nel-
I’andare a Gerusalemme - che significa accettare lucidamente e responsabilmente la
morte in croce - Gesu appare inflessibilmente determinato. Unico tra gli evangelisti,
Luca sottolinea di questo “andare a Gerusalemme” un piccolo, ma prezioso particola-
re, allorché osserva che “Gesu prosegui avanti agli altri, salendo verso Gerusalemme
(Luca, 19, 28). Il Salvatore non segue la corrente, ma prende I’iniziativa, e dunque

* Per una sintesi di questo e di altri aspetti della travagliata cristologia contemporanea cfr. K.
RAHNER, Corso fondamentale sulla fede, Paoline, Roma 1984, pp. 323ss.

* P. VALADIER, La Chiesa chiamata in giudizio - Cattolicesimo e societd moderna, Queriniana,
Brescia 1989, pp. 113-14.

* B. PASCAL, Pensées, Ediz. Lafuma, Seuil, Parigi, 1962, p. 188. /I faut parier, affermava Pascal
nel momento iniziale del libertinismo e dell’ateismo moderno; ma oggi sembra essere in gran parte venuta
meno la capacita di un’opzione definitiva e alla drammaticita della “scommessa” si preferisce l'irenica
collocazione sullo stesso piano di tutte le possibili proposte religiose.

*" K. RAHNER, Corso fondamentale, p. 327.



66  ARTICOLI SCIENTIFICI

decide (e, in quanto possibile, coinvolge in questa sua decisione anche i suoi seguaci,
pur conoscendo dal principio quanto incerta e contradditoria sarebbe stata questa se-
quela).

Non vi & fede autenticamente cristiana che non si fondi su questa capacita di
decisione, e di una decisione che riguarda in prima istanza non tanto i “contenuti”
della fede, ma una persona, la persona di Cristo: «Gesu fa dipendere la decisione che
avra luogo nell’ultimo giudizio» (e dunque la decisione di Dio) «dalla decisione pre-
sa nei confronti della sua persona»?’.

L’uomo della decisione pone, a chi intende seguirlo, /‘aut-aut della decisione
perché non vi € spazio, nella sua proposta, per I’attendismo, per I’incertezza, per I’in-
differenza. In questo senso Cristo sollecita gli uomini di ogni tempo a prendere posi-
zione, a compiere quella opzione di fondo che I'uomo della societa secolare vorrebbe
di continuo rinviare, ma che non appare pit procrastinabile allorché viene, per ogni
uomo, il tempo di “andare a Gerusalemme”. Alla fine il guscio morbido dell’indiffe-
renza € costretto ad aprirsi, e dalla scorza emerge il “nocciolo duro” della decisione.

3.3. Dall’esasperazione del frammento alla ricerca dell 'unita

Sotto un altro aspetto ancora la figura di Cristo ¢ una sfida esigente per 'uomo
della societa secolare. Dopo avere perduto il suo centro (un centro rappresentato dap-
prima dalla religione tradizionale, poi dalle ideologie che ne avevano preso a poco a
poco il posto) I’'uomo contemporaneo ¢ entrato nell’orizzonte della frammentarieta,
dei particolarismi, del “politeismo”. Permane tuttavia la memoria - ed insieme la no-
stalgia - dalla perduta unita, e dunque ’'uomo contemporaneo ¢€ alla ricerca di effime-
re e parziali “centralita”, aspira a ricomporre in qualche modo, e su basi diverse, un
comune quadro di valori.

In luogo dell’antica “cristianita perduta™® si cercano dei “surrogati di cristia-
nita” - e dunque, in questo senso, di unita culturale - con il rischio, come profetica-
mente ammoniva ancor prima della seconda guerra mondiale Gerorges Bernanos, di
tentare di ricostituire, in luogo della cristianita perduta, delle piccole cristianita di car-
tapesta”, dei “teatrini di cristianita” nei quali recitare 1’illusione del ritrovamento di
cio che era stato smarrito, quasi per ricostituire su scala minore il compatto edificio di
in tempo®.

2 P. SCOPPOLA, La “nuova cristianita " perduta, Studium, Roma 1986. Una ripresa del tema in G.
CAMPANINI - P. NEPI, Cristianita e modernita - Religione e societa civile nell 'epoca della secolarizzazione,
AVE, Roma 1992.

2 G. BERNANOS, Nous autres Frangais, (1938), in Essais et écrits de combat, vol. 1, Gallimard,
Parigi 1971, p. 658. Su questo aspetto del pensiero di Bernanos cfr. G. CAMPANINI, Intellettuali e societa
nella Francia del Novecento, Massimo, Milano 1995.



Gloreio CAMPANINI 67

Si potrebbe affermare, in questa prospettiva, che dopo la fine dell’antica, sono
sorte tante “piccole cristianita” (le chiesuole, le consorterie, i piccoli “gruppi-stufa”
nei quali ci si riscalda, e ci si consola, a vicenda...) in ambito ecclesiale, ma anche
tante “piccole cristianita” laiche, i caffé e le logge, le “cellule” e le lobbies, espressio-
ni - oltre che di stati d’animo e di sentimenti - anche di questa “nostalgia di unita”
pervicacemente persistente nella memoria collettiva.

Lantica cristianita ¢ ormai alle nostre spalle, cosi come appartiene ormai al
passato quel “sostituto laico” della cristianita che sono state - dalla caduta delle teste
ad opera dei giacobini alla caduta dei muri ad opera dei loro eredi post-marxisti - per
giusto due secoli le ideologie dell’Ottocento e del Novecento. Ma sulle macerie delle
perdute unita si profila una nuova centralit, quella della persona di Cristo. In una so-
cieta frammentata e divisa, eppure continuamente attraversata da una forte ricerca di
unita, Cristo appare, per la storia dei singoli e per quella stessa delle culture, un punto
di riconciliazione e di armonia, cio che dei frammenti pud ancora costituire il centro
unificatore.

4. CONCLUSIONE

Se si volesse trovare un elemento comune fra le diverse e talora contradditorie
caratteristiche della cultura contemporanea, questo potrebbe essere cercato in una for-
te e diffusa esigenza di rassicurazione nei confronti di un complesso di mutamenti
avvertiti come minacciosi ed inquietanti. Ma nasce proprio qui il rischio di una visio-
ne esclusivamente “consolatoria” - e alla fine, dunque, ancora strumentale - della fede
in Gesu Cristo, intesa come una sorta di porto sicuro in un mare in tempesta. Si profi-
la il pericolo dell’avvio ad una nuova stagione di “conforti della fede”, come se fun-
zione fondamentale di questa fosse, appunto, quella di consolare e di confortare. Sol-
tanto per una minoranza di credenti autentici (o che si sforzano di essere tali) «il ruo-
lo della fede si connota ... sempre meno in termini puramente consolatori e rassicu-
ranti e sempre piu come stimolo a confrontarsi con il mistero incessante della vita
nell’aprirsi a nuovi orizzonti»™,

Fra la religione come “rassicurazione” e la fede come “rischio”, ancora una
volta la persona di Gesu Cristo sta come “segno di contraddizione” e pud diventare
“segno di consolazione”, e dunque di pace e di gioia, solo dopo e a condizione che ci
si sia misurati con questa contraddizione e da essa ci si sia lasciati scrutare sino alle
ultime profondita del proprio essere.

Dire Gesu Cristo in una societa secolare che volge al tramonto significa prima
di tutto, essere capaci di evitare il cortocircuito che va dall’”annuncio” alla “consola-

¥ La religiosita in Italia, p. 15.



68  ARTICOLI SCIENTIFICI

zione”. Alla fine, ma solo alla fine, sopraggiunge, pur nella sofferenza e nell’inquie-
tudine, la “consolazione” cristiana, che & tutt’altra cosa che il superamento delle pre-
occupazioni, delle ansietd, delle angosce esistenziali. Certo, il Dio di Gesu Cristo &
anche quello che “consola” i credenti, perché a loro volta possono “consolare” tutti
quelli che soffrono (2Cor 1,3-5); ma il passaggio dall’incontro con Cristo alla conso-
lazione che viene da Cristo ¢ lungo e difficile ed impone la ricerca e il rinvenimento
di nuovi percorsi individuali e comunitari, dato che nella societa secolare sono quasi
del tutto venute meno le protettive mediazioni della cristianita costituita.

In questo senso, “dire Gesu Cristo” significa anche mettere a nudo le false si-
curezze della societa tecnologica e mostrare impietosamente le ferite di colui che, alla
fine, & pur sempre un essere finito: anche se, come crediamo (e “sappiamo”), quella
della morte non & 1"ultima parola.

Del resto proprio il profeta del destino mortale dell’'uomo, Heidegger, che ha
definito ’'uomo come “essere per la morte”, ha espresso in un pensiero profondo, no-
nostante tutto intensamente religioso, il senso ultimo del Dio di Gesu Cristo quando
ha scritto che affermare che «’uomo ¢ colui che attende e che deve attendere il Dio»
& in realta dar voce alla piu grave e pericolosa forma di ateismo, dato che al contrario
«e Dio che attende 'uomo»?'.

Dire Gesu Cristo nella societd secolare - all’interno di una cultura nella quale,
prometeicamente, la salvezza non dovrebbe “scendere” dall’alto ma “salire” dal bas-
so - significa anche recuperare questa segreta dimensione della fede, quale si espri-
me nella consapevolezza che Iiniziativa della salvezza viene sempre da Dio e che
dungque alla fine Gesu Cristo rispetta 'uomo, non lo forza e non lo manipola, ma o
attende: non solo nella sofferenza e nella debolezza, per riprendere il pensiero inizia-
le di Bohnoeffer, ma anche nella gioia e nella forza. «Gesu riconosciuto come il
Cristo - ha scritto Karl Barth - conferma, invera e fortifica ogni umana attesa. Egli ci
comunica che non I’'uvomo ma Dio, nella sua fedelta, aspettan™ .

“Attendere” Dio & possibile soltanto se 1’ Atteso si fa per primo presente. Gesu
Salvatore ¢ il luogo di questa Attesa.

3 M. HEIDEGGER, Beitrige zur Philosophie (1936-38), in U. REGINA, Servire ['essere con
Heidegger, Morcelliana, Brescia 1995, p. 429.
32 K. BARTH, L 'Epistola ai Romani (1922-1954), a cura di G. MIEGGE, Feltrinelli, Milano 1962 p. 71.



Glorclo CAMPANINI 69

Riassunto. Nel passaggio dalla modernita alla post-modernita & giunto or-
mai ai suoi esiti ultimi in Occidente il processo di secolarizzazione, il problema
della fede si ripropone nella forma di una “nuova centralitd”, non piu
“sociologica”, ma “tecnologica”, incentrata non piti sulla cristianitd ma sul pro-
fondo radicamento dei valori religiosi nella coscienza dei credenti. Questo ritorno
del religioso si misura tuttavia sia con la cultura dell’indifferenza sia con un
sincretismo religioso che pone in ombra la specificita, e I’unicita, della figura di
Gesu Cristo. Riproporre la centralita di Cristo significa mettere in crisi le false
rassicurazioni della “religione” e riproporre in tutta la sua drammaticita la “scom-
messa’” della fede.

Summary. In the passage from modernity to post-modernity the
secularization process in the West has already reached its last issues, the problem
of faith proposes itself again in the form of a “new centrality”, not “sociological”
anymore, but “technological”, not based on christianity, but on deep radication of
religious values in the believers’ conscience. This return of the religious is
nevertheless confronted both with the culture of indifference and a religious way
of thinking which puts in the shade the specificity, and the unicity, of Jesus
Christ’s figure. To propose again the centrality of Christ means putting to a crisis
the false reassurances of “religion” and suggesting, in its full dramaticity, the
“bet” of faith.

Inhaltsangabe. Im Ubergang von der Moderne zur Postmoderne hat der
Sakularisierungsproze} mittlerweise seine letzten Folgen gezeitigt. Die Frage des
Glaubens stellt sich neu in Gestalt einer “neuen Zentralitit”, die nicht mehr
“soziologisch”, sondern “technologisch™ ist, nicht mehr auf das Christentum
konzentriert, sondern auf die tiefe Verwurzelung der religiosen Werte im
Gewissen der Glaubigen. Diese Riickkehr des Religiosen miBt sich inzwischen
mit der Kultur der Gleichgiiltigkeit sowie des religiosen Synkretismus, der die
Eigenheit und Einzigkeit der Gestalt Jesu Christi verdunkelt. Die zentrale
Stellung Jesu wieder neu zur Geltung bringen, bedeutet, die falschen
Absicherungen der “Religion” in die Krise zu bringen und die “Herausforderung”
des Glaubens in ihrer ganzen Dramatik erneut vorzulegen.




