RTLu Il (1998) 1, 71-112 71

Karl Barth
e la risurrezione dei morti

Patrizio Alborghetti
Baccelliere in Teologia, Milano (Italia)

1. INTRODUZIONE

Questo lavoro si propone di analizzare il commento fatto da Karl Barth alla
prima lettera ai Corinti, denominato “La risurrezione dei morti”'. 1l testo, scritto nel
1924, giunge alla fine di un periodo di ricerca che portd il suo pensiero ad una svolta,
la svolta dialettica, e ha il pregio di definire contenutisticamente il guadagno di cui
essa si era appropriata’.

! Per questo primo capitolo ho fatto riferimento ai seguenti testi: P. TILLICH, Umanesimo Cristia-
no nel XIX e XX secolo, tr. it., Ubaldini, Roma 1969; H. Berkhof, 200 anni di teologia e filosofia. Da Kant a
Rahner, tr. it., Claudiana, Torino 1992; V. SUBILIA, II regno di Dio. Interpretazioni nel corso dei secoli,
Claudiana, Torino 1993; ID., Il protestantesimo moderno tra Schleiermacher e Barth, Claudiana, Torino
1981. H. ZAHRNT, Alle prese con Dio, tr. it., Queriniana, Brescia 1984; E. JUNGEL, L ‘essere di Dio é nel
divenire. Due studi sulla teologia di Karl Barth, tr. it., Marietti, Casale Monferrato (AL) 1986; I. MANCINI,
Barth Bultmann Bonhoffer. Novecento teologico, CELUC, Milano 1971.

2 «Dopo un’altra breve visita in Svizzera, compiuta in aprile, nell’estate del 1923 svolse un corso
sugli scritti confessionali riformati, i cui molti testi studid con diletto. Contemporaneamente offri un’inter-
pretazione della prima Lettera ai Corinti, da cui, “nel 1924, nacque il libro su 1 Cor 15 (E. BUSCH, Karl
Barth. Biografia, tr. it., Queriniana, Brescia 1977).



72  ARTICOLI SCIENTIFICI

In questo scritto, il nostro autore individuera la realtd capace di sintetizzare
’agire escatologico di Dio nei confronti dell’'uomo; realta che gli permettera di portare
ad una prima elaborazione sistematica la riscoperta dell’escatologia avvenuta tramite
J.Weiss® e A. Schweitzer*. Tuttavia, pur volendo centrare la nostra attenzione su quel
testo, la nostra ricerca non si limitera alla sua considerazione, ma si proporra,
inizialmente, di tracciare i vari influssi e le varie provocazioni che costituiranno la
struttura di fondo della sua esegesi.

Nella parte iniziale vedremo le concezioni prossime e remote su cui si € innestata
la teologia barthiana, e dopo aver seguito il percorso dei primi passi come teologo
fino alla svolta ci soffermeremo sull’analisi del suo commentario della lettera paolina
ai Corinti. Una parte conclusiva si proporra di mettere in evidenza le principali
acquisizioni barthiane e di presentare alcuni limiti della sua posizione.

2. ITINERARIO TEOLOGICO DI KARL BARTH
2.1. Il rapporto tra Dio e la storia

La teologia di Barth si caratterizza, fin dai suoi inizi, per il tentativo di dare
una risposta al rapporto tra Dio e la storia, il suo ¢ un tentativo di superare quella
riduzione formale e astorica cui la teologia liberale era stata costretta dall’assunzione
della filosofia kantiana; e questa questione, nelle differenti fasi dell’elaborazione,
ricevera varie soluzioni.

Il punto di partenza sta nella constatazione che 1’elaborazione del problema di
Dio tipica dell’epoca moderna ¢ fallita, il tentativo di parlare di Dio a partire dalla
ragione naturale ha mostrato tutti i suoi limiti.

Una prima critica a quest’impostazione era gia giunta dalla filosofia kantiana,
con la sua critica della ragion pura, ma lo stesso I. Kant aveva salvato un ultimo
ambito all’interno della soggettivita per la questione su Dio, ’ambito morale
(caratterizzato tramite un’accezione formale). Quest’impostazione della riflessione
kantiana assunta dalla teologia liberale giunge fino a Barth attraverso J.W. Hermann.

Tuttavia gia nel suo maestro erano presenti degli elementi di crisi del modello
teorico ritschliano, in quanto, a differenza di A. Ritschl, egli si era trovato di fronte
alla dissoluzione di quel rapporto simbiotico tra la cultura e la teologia della fine
‘800. Inoltre altre spinte all’interno della stessa corrente tendevano a mettere in dubbio
la validita della formalita delle norme morali fondate a priori, in questa linea s’inserisce

3 J. WEISS, La predicazione di Gesii sul regno di Dio, M. D’ Auria, Napoli 1993.
4 A. SCHWEITZER, Storia della ricerca sulla vita di Gesu, Paideia, Brescia 1986.



Patrizio ALBORGHETI 73

il relativismo storico di E. Troeltsch. Elementi di revisione provenivano anche dalle
critiche rivolte alla teologia ritschliana da nuove scoperte sia sul piano esegetico sia
teologico.

Il carattere escatologico della rivelazione di Dio, la riscoperta del carattere
indisponibile del divino e il ritorno a M. Lutero misero fine ad una sintesi che fino a
quel momento si era presentata come vincente e permisero alla teologia di tornare a
porsi la questione di Dio nella sua radicalita. Barth fu il teologo che piu d’ogni altro
riusci a mettere in gioco, all’interno del suo pensiero, tutte queste nuove sollecitazioni.

2.2. Il profilarsi dell’originalita barthiana

Anche se la fase iniziale della sua ricerca & debitrice della scuola di Marburgo
e, quindi, della teologia del tempo, nel suo prosieguo essa mostrera tutta la sua
originalita. L’attivita di pastore, con la questione del rapporto tra la Bibbia e la prassi
quotidiana, sara I’elemento che portera Barth a procedere nella messa in crisi della
teologia appresa sui banchi di scuola e ad affrontare la ricerca di una nuova forma di
pensiero. Inizialmente una possibile risposta al problema verra individuata nel
socialismo religioso, in quanto accedeva alla realtd contingente a prescindere da
leggi formali determinate a priori. Esso vedeva il regno di Dio come entitd presente
all’interno della storia, in progressiva espansione, ed individuava nella
socialdemocrazia la forza che avrebbe potuto portare all’instaurazione di questo regno.

Le tematiche di questa corrente, la cooperazione tra 1’'uvomo e Dio nella costruzione
del regno di Dio sulla terra, saranno ancora presenti nella prima edizione del commento
alla lettera ai Romani. Tuttavia, e questo emerge soprattutto dalle prediche di quegli
anni, ¢ sempre presente in Barth la coscienza della non facile identificazione tra cid
che ¢ dall’uomo e cio che ¢ da Dio, e questa consapevolezza emergera in tutta la sua
forza di fronte alla guerra. [’adesione al conflitto della socialdemocrazia e dei teologi
liberali lo portarono a rendere esplicita quella svolta che gia stava maturando.

Di fronte a questa nuova situazione si trattava di trovare nuovi punti di partenza
per far teologia, se si voleva continuare a parlare di Dio si dovevano trovare nuove
strade. La soluzione fu trovata attraverso il recupero della Scrittura, grazie anche alle
indicazioni dei Blumhardt che indirizzarono Barth verso una lettura pit concreta di
essa. ['uomo se vuole parlare di Dio ha una sola possibilita e cio¢ rivolgersi a quel
luogo dove Dio stesso ha parlato; si deve fare in modo che sia la scrittura stessa a
parlarci di Dio, ogni nostra posizione deve essere abbandonata affinché il nuovo,
vero Dio possa emergere.

E a partire da questo nuovo inizio che tutta la forma di pensiero fino ad allora
presente in lui verra riveduta; partendo dalla Bibbia (e nella sua interpretazione il
principio ermeneutico che si imporra sara quello luterano, dove la parola di Dio si
comprende sulla sua autodimostrativita, sulla sua autoevidenza) si sarebbe dovuto
riproporre una teologia che fosse in grado di portare alla luce cio che Ii veniva detto



74  ARTICOLI SCIENTIFICI

con un’autoritd indiscutibile.

Questo progetto, dopo un primo periodo, in cui gli influssi precedenti (teologia
liberale e socialismo religioso), risuonano ancora sullo sfondo, procedera sempre piil
radicalmente nella evidenziazione che nella Scrittura il regno di Dio non appare
come forza che & presente nel mondo e che si realizza in esso, ma come il totalmente
Altro (in questa direzione si devono tenere presenti le varie sollecitazioni e scoperte
di quel periodo); esso & la crisi di ogni realta, di ogni visione dell'vomo. Gesu non &
il maestro di morale, ma colui che predica la venuta del regno del Padre, regno che &
la negazione e messa in crisi di ogni storia; ed & la realta escatologica che fonda la
predicazione di Gesi: & essa che permette di comprendere tutte le altre dimensioni
della sua azione.

Si presenta sempre pil sulla scena la totale differenza tra la realta umana e
quella divina, il mondo ¢ il mondo decaduto e senza speranza, ogni pretesa di
identificare il regno di Dio con il mondo umano vede qui la sua fine. L’antropologia
si presenta come connotata dalla frattura tra I’io graziato e il non io naturale’. Il
cammino che va dall’uomo a Dio, sia esso inteso in senso razionale o storico, €
concluso, in quanto 'uomo & I'vomo decaduto, 'uomo naturale, I’'uvomo che con la
realta divina non ha nulla a che fare.

La seconda edizione della lettera ai Romani portera prepotentemente alla luce
questa nuova forma di pensiero in cui tra Dio e 'uomo si & operata una frattura, da un
lato I’uomo naturale e dall’altro Dio con la sua grazia. La svolta si fissa quindi sull’esito
della totale separazione. Il regno di Dio sara sempre pil un regno escatologico
caratterizzato per la sua contrapposizione ad ogni progetto umano.

Barth potra procedere nel precisare il contenuto di questa dimensione attraverso
la sua esegesi della prima lettera ai Corinti; in essa egli puo riconoscere che I’azione
libera di Dio che pone fine ad ogni tipo di religione (aspetto soggettivo), e che si
caratterizza come forza che proviene dall’alto trova la sua esplicitazione nell’evento
della risurrezione di Gesii Cristo dai morti. Pur assumendo pienamente I'impostazione
di fondo del Réomerbrief, questa lettura ha il pregio di caratterizzare I’assoluta
differenza qualitativa con la risurrezione dei morti. Il si di Dio in Cristo, che in
Cristo, e solo in lui, in quanto permane il no nei confronti del mondo naturale, diventa
si al mondo, prende il nome di risurrezione dei morti. 1’azione di Dio nei confronti
dell’uomo si caratterizza per il suo carattere escatologico con la cifra sintetica della
risurrezione dei morti.

Gia nella conferenza “il cristiano nella societa”, anche se non 1’aveva

5 Anche la formula antropologica & presentata dallo stesso Barth come «io (non io!) sono» (K.
BARTH, L ’epistola ai Romani, tr. it., Feltrinelli, Milano 1989, p. 188), ossia senza nessuna identificazione
tra ’io naturale, quello tra parentesi, e I'io graziato che solo deve esistere; anzi la misura della realta del
primo sta in diretto rapporto con la radicale soppressione del secondo (Barth Bultmann Bonhoffer. Novecen-
to teologico, pp. 7-8).



PatrRizioO ALBORGHETI 75

caratterizzata attraverso la contrapposizione, Barth aveva portato pienamente alla
luce il ruolo della risurrezione di Cristo, essa diventava il fondamento segreto di ogni
realtd, sia di quella evangelica®, che di quella della nostra vita’. In linea con
I’impostazione dialettica la risurrezione permane contrapposta ad ogni pretesa umana,
essa si pone di fronte all’'uomo e al mondo come la negazione di ogni sua realta, essa
¢ quell’elemento che ¢ in grado di caratterizzarsi come cio che non & dall’'uomo.

Di fronte ad ogni progetto umano sta come limite invalicabile il no della morte,
ogni posizione ¢ caratterizzata da questa negazione che mostra I’illusorieta della vita
umana. Ma contemporaneamente, in Cristo, sappiamo che vi ¢ anche un si, perd un si
che viene qui caratterizzato per la sua totale contrapposizione a cid che tende ad
impadronirsene. Solo se permane il “da Dio!”, che come vedremo & il filo rosso della
prima lettera ai Corinti, ma un “da Dio!” che ¢ contrapposto completamente a cid
che ¢ umano, allora il si mantiene tutta la sua forza. Rimane tuttavia impensato in
Barth il rapporto tra ’escatologia e il tempo, vi ¢ una contrapposizione tra I’azione
escatologica di Dio e il tempo della storia. Essa non & in grado di spiegare il discorso
storico in quanto & sempre in perenne contrapposizione con ogni realta situata nel
tempo, ¢ stata tolta ogni possibile relazione.

Tutto cio si contrappone ai primi scritti in cui 1’azione di Dio era veduta ancora
in un’accezione cosmologica ed antropologica (ad es. il primo Romerbrief), ma, come
vedremo, la separazione era avvenuta per |’incapacita di trovare una forma di pensiero
in grado di legittimare la storia senza la riduzione della rivelazione al finito. Lo
stesso Barth pitl tardi nella sua dogmatica ecclesiale riconoscera che [’unico guadagno
ottenuto in quella prima fase era il carattere atemporale di Dio, elemento contro cui
vive la sua teologia fin dagli inizi. Sard quindi compito della riflessione successiva
recuperare la dimensione storica attraverso il recupero di un’ontologia piti appropriata
che sia in grado di mantenere il guadagno del discorso escatologico, ma che non lo
contrapponga astoricamente all’'uomo e al mondo.

6 «E il movimento di vita svelatosi in Gesil non & una nuova pieta. Per questo Paolo e Giovanni non
hanno alcun interesse per la storia personale del cosiddetto Gest storico, ma solo per la sua risurrezione. Per
questo anche le comunicazioni sinottiche su Gesu sono semplicemente incomprensibili, senza il giudizio di
Bengel sulla loro intenzione: spirant ressurectionem» (K. BARTH, Il cristiano nella societa, in Le origini
della teologia dialettica, a cura di J. MOLTMANN, fr. it., Queriniana, Brescia 1976, p. 36).

7 «Come potremmo appellarci a questa istanza ultima, a questo presupposto di ogni nostro conside-
rare e di oggetto di considerazione, senza finalmente comprendere noi stessi, a dispetto di tutti i possibili
fraintendimenti, senza capire che viviamo della forza della resurrezione nonostante la poverta della nostra
conoscenza e della nostra animazione, senza capire che la resurrezione di Cristo dai morti non ¢ una doman-
da, ma la risposta che ¢ data a noi, e che noi tutti gia in qualche modo abbiamo dato? & kal TapedBeTe, év
@ kal éoTrikaTe 8’ ob kal owleale (1Cor 15,1-2)! Effettivamente noi seguiamo, veniamo trascinati, con
0 senza coloritura religiosa» (K. BARTH, Il cristiano nella societd, p. 43).



76  ARTICOLI SCIENTIFICI

2.3. Kant, Hegel e Barth

La teologia liberale assume come punto di partenza della sua riflessione sulla
realtd cristiana, in linea con I’impostazione dell’epoca moderna, la prospettiva
antropologica. Questa viene recepita attraverso la riflessione kantiana, che si era
caratterizzata per la sua particolare attenzione riservata all’ambito morale. Attraverso
le sue critiche Kant aveva formulato un progetto di ragione strutturato dualisticamente,
da un lato la ragione teorica che, in reazione alla pretesa metafisica avanzata da
Cartesio e dall’illuminismo, si delinea come ragione scientifica, e dall’altro la ragione
pratica come ambito in cui la liberta si caratterizza per la sua sostanziale opposizione
all’evidenza scientifica. L’evidenza per cui, poi, si caratterizzera la ragione pratica
sara quella di tipo formale in opposizione a quella di tipo empirico della ragione
teorica. In questa prospettiva abbiamo una frattura tra I’ambito dell’azione (ambito
in cui & relegata la fede), e quello della teoria, con la conseguenza per la teologia di
un’impossibilita della frequentazione critica.

Ogni tentativo di oggettivazione da parte dell’intelletto comporterebbe la
riduzione dell’oggetto a dato empirico (con G.W.F. Hegel potremmo dire che 1’oggetto
contemplato si trasformerebbe in una cosa e il boschetto sacro in legname) in quanto
lo sottoporrebbe alle leggi temporali. La nostra esperienza ¢ sempre sensibile e quindi
ogni realtd che non sia sottoposta alla condizione temporale viene esclusa. Non resta
dunque altra possibilita che situare la questione su Dio all’interno dell’ambito morale,
riducendola alla prospettiva personale.

Kant nella sua critica della ragione pura procede verso la negazione di tutti
quei tentativi che vogliono fissare delle prove razionali dell’esistenza di Dio. La
ragione non & in grado di determinare se Dio esista oppure no. Questa riflessione se
ha come pregio I’allontanamento del mistero di Dio dalle manipolazioni dell’'uomo,
successivamente porterd ad un progressivo disinteresse per il problema di Dio e le
questioni ultime.

Secondo Kant il pericolo dell’astrattezza nella conoscenza di Dio pud essere
evitato solo attraverso il riferimento all’imperativo categorico della legge morale che
& presente nell’'uomo, che & la voce di Dio parlante con autorita inconfutabile alla
coscienza dell’uomo. Questo & un postulato che non & necessario dimostrare. In questo
modo la questione di Dio viene recuperata all’interno della seconda critica (potremmo
dire che questa rappresenta la vera metafisica di Kant), ma Dio qui &€ semplicemente
un postulato.

Se la legge morale postula il legislatore questo viene postulato come esigenza
della coscienza morale e non come suo fondamento e norma. Nel caso questo avvenisse
’azione dell’uomo risulterebbe determinata da un fattore a lui estraneo, per cui
verrebbe privata di quella autonomia che sola & in grado di legittimare la sua validita.

Questa fondazione della morale sullo stesso uomo (il criterio e la norma sono
collocati nello stesso uomo), porta in definitiva ad una negazione della morale stessa:
IPuomo agisce per se stesso e per i propri interessi. Kant si rende conto della presenza



PaTRiziO ALBORGHET 77

di un principio cattivo nella persona pero risolve la questione tramite 1’idea di progresso
continuo. E assente dal suo pensiero la miseria dell’uomo decaduto che & in continua
lotta tra ’'uomo antico e ['uomo nuovo.

’antropologia kantiana ¢ connotata da un ingenuo ottimismo. La fede in questa
prospettiva viene ridotta all’ambito morale, la questione di Dio ¢ sostituita dagli
ideali etici con cui I'uomo sacralizza la propria vita; tutto cio che non ha relazione
con |’azione viene veduto come questione esteriore. In questo modo si elimina ogni
possibilita di discernere le questioni di fede, ogni realtad che non sia etica non € che
un suo surrogato, e come tale va eliminato. La stessa cristologia kantiana € ridotta
all’ambito morale, Gesu & colui che incarna il bene morale, si presenta come la
perfezione morale dell’'umanita, ma tutto cio si trova gia nella nostra ragione. L’'uomo
deve conformarsi a Gestl, pero il Gesu di cui qui si parla non & quello della storia, ma
¢ I’espressione emblematica dell’idea razionale dell’etica.

2.4. Ritschl e la sua scuola

Dopo che ’idealismo tedesco aveva tentato di superare la separazione tra il
finito e il non finito, elaborando una filosofia ed una teologia che riuscisse nuovamente
ad affrontare seriamente il problema della verita, si ripresentd sulla scena un nuovo
movimento che riproponeva il ritorno a Kant. Hegel aveva tentato di affermare la
verita in rapporto con la realta totale, e in questa linea si inseriva il cristianesimo
come mediatore della verita su Dio, sul mondo e sull’'uomo. Ma questa nuova filosofia
(neo-kantismo) e teologia (ritschliana) osservavano il tentativo dell’idealismo di
ricreare una sintesi come fallita. Seguendo Kant questi autori riatfermarono che le
categorie del finito non potevano essere applicate al divino. Di fronte a questa
situazione 1 ritschliani escludevano una nuova sintesi, ma richiedevano di rimanere
nel limite del finito.

La teologia di Ritschl si pone allora due compiti:

* 1l primo consiste nello studio storico delle Scritture e dei riformatori. Il metodo
applicato ¢ quello storico-critico. Se questa metodologia ha il pregio di considerare il
testo nella sua valenza storica ha pero il difetto di omologare questi documenti ad un
qualsiasi altro testo di cultura. Il cristianesimo ¢ affrontato come grandezza culturale.
Altraverso i risultati ottenuti dall’indagine si pud contribuire allo sviluppo della cultura.

« Il secondo fattore riguarda 1’ambito della religione e questo ¢ individuato nel
sostegno all’ambito morale. I’etica kantiana, attraverso la quale noi abbiamo la
certezza della nostra dignita, viene integrata con I’ambito religioso, il quale la sostiene.
La religione ci da la forza di realizzarci come persone morali.

I due aspetti della teologia ritschliana sono dunque la ricerca scientifica e la
realta morale. I ritschliani e i neo-kantiani rinunciano quindi ad un modello di verita
impostato secondo la logica dell’hegelismo e lo riducono alla questione morale. 11
problema della verita & sostituito dalla risposta morale, 1’ontologico con 1’etico. I



78  ARTICOLI SCIENTIFICI

cristianesimo non piit letto come mediazione della verita si riduce a rendere possibile
I’etica. Ritschl si inseriva pienamente in quella che era la vita culturale del tempo,
con essa perseguiva le stesse finalita, e nei confronti di essa, in quanto teologo, aveva
delle responsabilita. La sua teologia & una teologia della cultura, ¢ il tentativo di
integrare cio che faceva parte della concezione del tempo con ’azione di Dio nella
storia. In questa forma di pensiero, come Barth mostrera successivamente, Dio ¢
ridotto ad un’esigenza dell’uomo, serve per completare un modo di intendere il mondo
che ha come punto di partenza 1’'uomo.

Hermann fu il primo rappresentante della scuola ritschliana. Ricordiamo che
un gran numero di teologi aderirono ad essa, e che non rivestirono solo un ruolo
fondamentale nelle universita, ma anche all’interno della politica del momento, tanto
& vero che il manifesto firmato dai 93 intellettuali in favore della politica bellicista
dell’imperatore, Guglielmo 1L, riporta molti dei loro nomi. Hermann non fu un diretto
discepolo di Ritschl, ma lo conobbe e apprezzo attraverso lo studio dei suoi testi.

La teologia di Hermann si pone sulla stessa linea di quella del suo maestro,
anche se la nuova situazione culturale lo costrinse a porvi alcune correzioni. La
differenza principale tra i due studiosi fu il Sitz im Leben; se per Ritschl le scienze
della natura potevano ancora essere considerate come mezzo per raggiungere la
pienezza dell’'uomo, per Hermann esse erano divenute una minaccia dell’ambito
morale, in quanto stavano sempre piii penetrando ogni ambito. Di fronte a questo
nuovo clima culturale Hermann procede verso una progressiva interiorizzazione e
spiritualizzazione del dato cristiano.

Sia in Ritschl sia in Hermann ’evangelo entra in causa per rispondere a quelli
che erano i vuoti lasciati dallo svolgimento della loro riflessione. Per entrambi il
punto di partenza & quello della situazione culturale dell’ottocento e la morale era
quella degli ambienti colti del tempo. Ma questo Dio, che ha una funzione
complementare rispetto alle nostre esigenze, & ancora veramente Dio? Non ¢ forse
soltanto la proiezione degli ideali e delle necessita dell’'uomo?. Nella seconda edizione
della Lettera ai Romani, Barth avrebbe risposto affermativamente a queste domande.

2.5. Da Ritschl in poi

Dedichiamo una breve attenzione anche a Troeltsch, e pili precisamente alla
sua concezione della storia. La sua filosofia della storia si qualifica per I"atteggiamento
negativo nei confronti dello “storicismo”, caratterizzato dal relativismo nei confronti
della storia. Lo storicismo & semplice osservazione della storia del passato, non ha
pilt nulla a che fare con la storia presente, non si propone di agire all’interno della
storia con delle decisioni nel presente. Troeltsch tenta di superare questa riduzione
attraverso la domanda sul fine della storia. Sarebbe questo fine a determinare lo
svolgimento della storia, anche se noi non possiamo conoscerlo. Quello che pero ci ¢
possibile & la nostra situazione attuale, all’interno della quale possiamo ipotizzare



PaRizIO ALBORGHET 79

delle previsioni e delle scelte per il futuro. Noi non siamo dei semplici osservatori,
attraverso la nostra situazione particolare possiamo orientarci verso il fine stesso
della storia. Per questo egli considero fallito il tentativo intrapreso nell’Ethik di
Hermann, in quanto questa risente del formalismo kantiano, e percid non & in grado
di assumere quella che ¢ la situazione determinata, non & in grado di garantire una
sufficiente considerazione alla coscienza situata,

Oltre agli sviluppi che stavano avvenendo all’interno della stessa scuola
ritschliana, vi furono nuove scoperte che provocarono la fine di quella sintesi che era
tipica della teologia liberale tra cultura e fede. Tutte queste nuove sollecitazioni
formarono quel terreno che permetteranno all’inizio del XX secolo la grande scoperta
barthiana e della teologia dialettica. Tutte queste nuove posizioni dichiararono la
fine della teologia dialettica poiché la superarono sullo stesso terreno in cui essa
aveva svolto le sue ricerche.

Riportiamo tre di queste nuove acquisizioni che mutarono la situazione della
teologia:

* Ritschl ebbe il merito di riportare al centro dell’attenzione teologica il discorso
sul regno di Dio, tematica che nella prima meta del XIX secolo occupava un posto
marginale. Ma questo regno veniva pensato in modo totalmente non escatologico. Tutta
la prospettiva dell’apocalittica giudaica, in cui si collocava la predicazione da parte di
Gesti del regno, era considerata priva di ogni importanza. La sua realta si identificava
con le parole di Luca 17,20-21: «... Il regno di Dio & dentro di voi». Esso & dunque una
realta interiore, ed ha come compito quello di portare la comunita degli uomini ad una
pace terrena da realizzare attraverso I’ambito etico. Acquistano importanza le parabole
del seme (Mc 4; Mt 13), come spiegazione di una sua progressiva evoluzione storica.

Il tentativo di un superamento di questa impostazione & stato avanzato dalla
riscoperta dell’orizzonte escatologico della predicazione di Gesi. Weiss e Schweitzer,
che potevano contare su una rinnovata analisi del materiale neo-testamentario contro i
maestri della teologia liberale affermano 1’assoluta dimensione escatologica del regno
di Dio. Quindi il regno di Dio non va pit interpretato in chiave morale ed intramondana.
Weiss se da un lato riconobbe a Ritschl il merito di avere riportato il discorso sul regno
di Dio al centro dell’attenzione, dall’altro lo critica per averlo ridotto alla sua concezione
di tipo kantiano e idealistica. Il concetto di regno tipico della predicazione di Gesii non
equivale a quello proposto da Ritschl; la visione di Gesi non va ricavata attraverso le
categorie della filosofia moderna, ma tramite una lettura storico esegetica che ne permetta
la ricollocazione all’interno del suo ambito vitale.

Da questa lettura risulta che la predicazione di Gesu & profondamente segnata
dalla coscienza del regno di Dio come realta escatologica, sopramondana. Gesti inserito
nell’ambito dell’apocalittica giudaica, dove ’attesa della fine si caratterizza attraverso
la netta contrapposizione tra il regno di Satana e quello di Dio, vede I’imminente
irrompere di Dio nella storia come realizzatore del suo regno, come colui che pone
fine a tutti gli elementi che sono ad esso contrari. Questo regno sta per irrompere
nell’immediato futuro. Tutta ’azione di Gesl & motivata da questa concezione del



80 ARTICOLI SCIENTIFICI

regno, la sua etica si fonda su questa prospettiva escatologica (questo & il motivo per
cui la prospettiva di Weiss ¢ stata denominata “escatologia conseguente”).

La predicazione di Gesli non si inserisce nella prospettiva di un eschaton
immanente alla storia, non & il portatore di un messaggio di ottimismo per I’evoluzione
morale dell’umanita, il suo messaggio & quello della fine imminente. Secondo Weiss
la riduzione di Gesil a maestro di morale era gia avvenuta alle origini del cristianesimo;
gia all’interno della Scrittura assistiamo ad una progressiva disescatologizzazione
del suo messaggio (a detta di Weiss in Paolo ¢ gia presente quanto Giovanni portera
a compimento).

La chiesa primitiva di fronte al mancato adempimento della venuta apocalittica
aveva riconvertito il cristianesimo alle categorie greche, e facendo questo ha innescato
un processo di progressiva umanizzazione e idealizzazione della predicazione sul
regno. Il regno di Dio si trova collocato alla fine della storia come compimento della
storia dell’umanita, come conclusione del processo evolutivo che caratterizza
I’umanita. Ma nel messaggio di Gest non c’¢ nessun elemento che possa legittimare
una tale concezione, il regno di Dio ¢ stato predicato da lui come assoluta trascendenza.

* R. Otto ripropose nella sua opera, che venne pubblicata nel 1917, il sacro come
categoria autonoma, oltre ogni sua identificazione con I’ambito morale e razionale®. Il
sacro cosi inteso viene definito come “Das Numinose™”, ed ha un duplice aspetto:

— il primo & quello del “Mysterium tremendum”, in questa accezione il sacro &
I’altro in senso assoluto.

— il secondo aspetto ¢ quello del “Fascinans”, € la sua capacita di attrarre di
essere seducente.

Questi due aspetti del sacro formano un tutt’'uno, un’unita, essi non possono
essere separati. Soprattutto per quanto riguarda il primo aspetto, mysterium tremendum,
Otto sottolinea come la teologia liberale, e in particolare la sua critica si pone nei
confronti di Ritschl, avesse dimenticato questo aspetto del mistero di Dio. Contro di lui
riafferma il lato oscuro della religione, aspetto che impedisce una sua identificazione
con la morale. Otto, soprattutto per quanto riguarda la sua riscoperta del lato irrazionale-
numinoso contenuto nell’annuncio di Gesu, aveva riproposto dei contenuti e delle
conoscenze che erano stati propri anche della ricerca di Weiss e Schweitzer.

* Vi fu una riscoperta di Lutero. Vennero riproposti scritti fino ad allora inediti
e si avviarono nuovi studi sul padre della riforma. Lutero da oggetto di venerazione
e di culto torno ad essere fonte viva della teologia.

I1 recupero della prospettiva escatologica, della realta del divino e del grande
riformatore imponeva alla riflessione teologica il compito di elaborare una nuova teoria.
L’epoca moderna con la sua impostazione metafisica si era conclusa con la critica
kantiana, questa per0 aveva lasciato aperto un nuovo spazio per il discorso su Dio

8 R.OTTO, Il sacro. L’irrazionale nell 'idea del divino e la sua relazione al razionale, tr. it., Feltrinelli,
Milano 1966.



PARIZIO ALBORGHETT 81

all’interno dell’ambito morale, ed era sta quella la via assunta dalla teologia liberale.
Ora che anche questo baluardo & caduto, si profila sempre pit forte I’idea che ogni
tentativo di parlare di Dio a partire dall’uomo & fallimentare.

La teologia non pud pili parlare di Dio nel modo in cui lo ha fatto fino a questo
momento; ci si deve chiedere se sia ancora possibile un discorso su Dio e, se si, a quali
condizioni. E in questa nuova situazione di pensiero che si inserisce la ricerca di Barth,
che, dopo una prima fase di adesione al pensiero dei suoi maestri (scuola di Marburgo
— Hermann), riusci a realizzare quella svolta che influenzera tutta la teologia del XX.

3. LA RISURREZIONE DEI MORTI
3.1. I primi scritti barthiani

I primi scritti barthiani possono essere considerati come una testimonianza
delle diverse questioni che attraversavano in quel periodo la sua teologia®. In “Moderne
Theologie und Reichsgottesarbeit”, I’allora ventitreenne studente decise di affrontare
la questione del rapporto tra la teologia moderna e la predicazione'.

La conclusione ¢ che coloro che si sono formati alla scuola ritschliana
percepiscono una frattura tra le due entita. Partendo da una situazione riconosciuta
come esistente, 1’autore tentd di risalire all’origine del problema attraverso una
delineazione dei tratti essenziali della teologia dei suoi maestri, e quindi anche sua.
Da un lato elemento caratteristico & I’individualismo religioso, dall’altro il relativismo
storico (si deve dedurre che Barth per quanto fosse in linea con il maestro Hermann
avesse accolto I’elemento in questione da Troeltsch).

E nella funzione di pastore che la sua formazione teologica comincia a dare i
primi segni di inadeguatezza, infatti, attivita pratica lo costringe a rinunciare a
quelle verita formali che 1etica dei suoi maestri aveva asserito. Il contatto quotidiano
con la sua comunita lo costringe ad accorgersi che le persone andavano raggiunte 14
dove si trovavano effettivamente i loro bisogni; non si doveva iniziare da discorsi
teorici generali, ma dalla riflessione sulle esigenze concrete. E di fronte a questa
nuova situazione che Barth si accostd al socialismo religioso, in quanto si orientava
maggiormente verso il concreto storico.

9 Per questo capitolo, oltre ai testi gia citati, vedi: M.C. LAURENZI, Esperienza e rivelazione,
Marietti, Casale Monferrato (AL) 1983 [in seguito EeR]; K. BARTH, La risurrezione dei morti, tr. it., Marietti,
Casale Monferrato 1984 [in seguito RAM]; R. BULTMANN, “La resurrezione dei morti” di Karl Barth, in
Credere e Comprendere, tr. it., Queriniana, Brescia 1977, pp. 49-76.

10 Secondo H. ZAHRNT, «il rinnovamento della teologia protestante nel XX secolo & derivato
come risultato dall’ufficio primario della chiesa, dall’annuncio».



82 ARTICOLI SCIENTIFICI

Attraverso i suoi principali esponenti, L. Ragaz e H. Kutter, il socialismo
religioso affermava la necessita di un ritorno alla vita immediata: bisogna inserirsi
completamente nella storia, in quanto & li che si esplicita il regno di Dio. La
socialdemocrazia veniva indicata come quel movimento storico che avrebbe realizzato
questo regno nel mondo. Barth ritiene importanti le richieste del socialismo religioso,
pero fatica ad instaurare un rapporto diretto tra esse e I’evangelo. E questo, in lui, &
causato dalla coscienza di trovarsi di fronte a due ordini di realta: da una parte quella
concreta, con tutti i suoi condizionamenti e, dall’altra, quella di Dio che con questi
condizionamenti a poco a che fare.

Gli anni che precedono immediatamente la guerra vedono Barth dedicarsi alla
predicazione; ed ¢ proprio questa occupazione che lo portera alla svolta degli anni
successivi. Accanto alle due tematiche tipiche, fino a quel momento, della sua teologia
, he emerge una terza, che diventera sempre piu importante nel suo pensiero: ¢ quella
che invita a non sopravvalutare 1’impegno umano in rapporto all’azione di Dio e al
compimento della sua volonta nella storia.

Nelle prediche del 1914, le tematiche trattate permangono quelle dell’anno
precedente, tuttavia, si delinea una maggior attenzione all’ambito prettamente teologico.
Soprattutto per quanto riguarda il regno di Dio, che fino a questo momento era stato
considerato come un tema piuttosto pacifico, proprio per le posizioni del socialismo
religioso, si apre una nuova questione. Ora esso diventa elemento di domanda''.

Lo scoppio della guerra portd Barth a rendere esplicita la svolta che gia si
stava delineando. I'adesione dei teologi liberali e della socialdemocrazia al conflitto
lo portarono a ripensare a fondo tutti gli elementi che fino a quel momento avevano
fatto parte della sua teologia'?. I’adesione degli intellettuali alla politica bellicista
pone fine a tutta una cultura, quello che era accaduto metteva in mostra che la ragione
era soggetta ad errori e questo significava che il suo ruolo andava ridimensionato. Lo
stesso coinvolgimento della socialdemocrazia mostrava che 1’alone religioso che gli
era stato attribuito andava ora rimosso.

1 «Ora invece il problema si pone: parlare di Dio ¢ una cosa “seria”, non scontata; non si ha a che
fare con una realta a noi familiare, ma si tratta di contrasto e di lotta, non di semplice conferma di cio che c’e.
Parlare di Dio non significa piti analizzare le condizioni a priori della coscienza, ma muoversi su un terreno
inesplorato, attraverso tentativi di cui I’esito € sconosciuto... La fede cristiana viene dunque intesa come un
atteggiamento la cui giustificazione non ha evidenza piena, e presuppone attesa e fedelta (80), attenzione
(84), volonta alla scuola di Dio (87)... Il punto di maggior difficolta ¢ la “croce” di Gesu Cristo, da noi
percepita come un “assurdo” in rapporto alla forza e al dominio attribuiti a Dio... Il mondo & nel complesso
I’opposto del regno di Dio» (EeR, pp. 62-64).

12 (Nella catastrofe della guerra I’'uomo resta prigioniero, e qui riconosce il proprio limite, mentre
Dio ¢ fonte di salvezza e da significato al mondo. “Per quanto la nostra vita abbia ricevuto un contenuto
eterno, tuttavia percepiamo dolorosamente la lacuna che ci sara sempre tra noi e Dio” (586). Tutti i tentativi
umani di salvezza risultano drasticamente ridimensionati in questa prospettiva. Si apre percio la strada al
riconoscimento di un dualismo che attraversa I’intera condizione dell’'uomo: “Viviamo ormai in due mondi,
quello che inizia con le parole: oggi & nato un Salvatore! E 'altro in cui si dice: oggi dovete sparare, battervi
uccidervi, uccidere per la potenza e 1'onore della patria ..."» (EeR, p. 72).



PatRizio ALBORGHET 83

Oggetto di critica furono anche il socialismo cristiano e le chiese cristiane. Nessuno
era sopravvissuto a questa critica, se da una parte, contro i teologi liberali, si mostro
che non erano i principi formali a muovere la realta, dall’altra vennero ridimensionati
tutti quei movimenti storici che si ritenevano portatori dell’assoluto. Gli uomini non si
trovano al di sopra, ma dentro questo complesso di fattori, che non possono trascendere
se non illusoriamente. Questa ¢ la base di una concezione non religiosa della vita, della
morale, della politica che sa vedere i motivi reali da cui nasce un’azione, e non li
camuffa ideologicamente. D’altra parte ¢ anche cio che da un serio contenuto e una
misura realistica a qualunque progetto di intervento storico ed ¢ il fondamento per
rivelare il senso del “credere”, proprio delle confessioni cristiane.

Il nuovo problema teologico che in quel momento si poneva era come fosse
possibile riconoscere la rivelazione in rapporto ai fatti. Una manifestazione storica
della rivelazione (cio che la rende conoscibile) deve avvenire in quanto tale nella forma
e secondo il linguaggio proprio dell’ordine empirico, ma, e qui nasce la questione,
questo non lascia spazio ad alcun elemento di trascendenza. Un nostro “concetto”
teologico non pud avanzare pretese conoscitive nel campo della realta di Dio.

Per rispondere a queste domande il pastore di Safenwil avrebbe dovuto ricorrere
a nuove forme di pensiero. Una di queste fu individuata nel lavoro di Ch. Blumhardt.
In questo teologo era ben presente la distinzione tra la rivelazione e I’esperienza; egli
non identificava 1’azione di Dio con quella del mondo, ma affermava la netta
distinzione tra i due ambiti: “Il mondo ¢ mondo, e Dio & Dio!”. Tuttavia I’affermazione
della indipendenza di Dio dalle realizzazioni della storia non significava una mancanza
di rapporto tra i due poli.

L’inizio di una storia all’interno della storia viene da lui affermato, perd questa
non si identifica con quella empirica, ma si pone ad un livello piti profondo. Attraverso
Gesti noi sappiamo che questa storia & gia iniziata e quindi sappiamo che Dio, pur non
identificandosi con le nostre vite, & in rapporto con noi. L’uomo, cosciente, attraverso
la storia di Gest, di questo agire di Dio nella storia, vede trasformato il suo agire in
quanto ora ¢ mosso dall’attesa di Dio. Aftraverso questa forma di pensiero avvenne il
recupero da parte di Barth dell’importanza della Scrittura. Infatti I’elaborazione delle
categorie di Blumhardt lo portarono a ritrovare una presenza particolare di Dio all’interno
della parola biblica; nel vangelo il linguaggio umano viene utilizzato con una efficacia
particolare. Vi ¢ quindi un linguaggio che & linguaggio umano che viene identificato
nel vangelo con la parola di Dio, e che possiamo riconoscere come dotato di una forza
capace di modificare ogni cosa esistente’.

13 «Dunque studi biblici: questo ¢ stato I'inizio... da quel momento in poi leggemmo i testi biblici
alla luce della premessa che in essi ci parlino dei testimoni di quel Dio, che vuol impadronirsi dell’uomo, per
diventare il suo Dio»: & la testimonianza di Thurneysen a conferma di questa “scoperta” del linguaggio
biblico nel 1916. Dello stesso anno ¢ la decisione di Barth e Thurneysen, di rivedere le proprie basi teologi-
che, e non & certo casuale la coincidenza con il nuovo problema della parola nella Bibbia... Nella Bibbia ¢’&
un nuovo mondo... Né con la serieta della nostra fede, né con la profondita e la ricchezza della nostra
esperienza, ci siamo guadagnati il diritto di una simile risposta... Dobbiamo confessare apertamente a noi



84 ARTICOLI SCIENTIFICI

L’impostazione blumhardtiana, fatta propria da Barth, mette in luce che gli
uomini nella storia non possono fare propria 1’azione di Dio, essi devono mettersi in
ascolto e agire senza un atteggiamento volontaristico. Si tratta di vedere la venuta del
regno e mettersi in sintonia con tale visione. Tuttavia, nonostante gli aspetti positivi
che questa posizione ha introdotto per la nuova riflessione barthiana, permane la
domanda iniziale di come sia riconoscibile e distinguibile all’interno di una realta
empirica la rivelazione. Il commento della lettera ai Romani del 1919 evidenzia la
permanenza di questo dualismo. Il punto centrale di questo commentario puo essere
ritrovato nella concezione della “fedelta di Dio™'.

Attraverso la rivelazione 1’uomo ritrova il suo legame con I’origine, essa spezza
quell’isolamento che lo relegava all’ambito empirico e che lo separava da Dio. Vi ¢
ora una forza che rigenera il mondo dal suo interno, anche se questo non ¢ oggetto di
constatazione naturalistica; noi possiamo solo metterci in attesa e lasciare che accada®.
L’'uomo & immerso nel mondo empirico e all’interno di questo vi ¢ una forza, non
empirica, che agisce per salvarlo e per dargli una nuova esistenza. Ma com’é possibile
che questa forza agisca nell’ambito empirico mantenendone la trascendenza? Questo
non significa una non efficacia? Una incomunicabilita? Come possono i due ambiti
essere separati eppure uniti? Il dilemma che si era posto a Barth nella redazione della
prima edizione della lettera ai Romani lo portarono a riprendere lo studio di questo e
altri testi paolini, tra cui I’esegesi di 1Cor 15. Il nuovo lavoro svolto sulla lettera ai
Romani va collocato tra I'autunno del 1920 e 'estate del 1921, e questo pud essere
considerato come 1’applicazione delle ulteriori ricerche che erano state svolte in quel
periodo.

Nel 1919 Heinrich Barth, fratello di Karl, tenne una conferenza dal titolo
“Conoscenza di Dio. Qui si affermava che la funzione dell’origine fosse quella di
mettere in crisi il dato empirico, fosse un’interpellanza che veniva posta dall’esterno

stessi che con questa risposta andiamo molto al di 1a di noi stessi... La ragione ultima di tutto questo & il fatto
che nella Bibbia non si esprimono in ultima analisi “i pensieri esatti dell’uomo su Dio”, ma “i pensieri di Dio
sull’'uomo”, si parla di qualcosa di “nuovo”, che puo essere afferrato come realta, non come concetto» (EeR,
pp- 110-112).

14 i tratta di una forza proveniente da Dio, nella risurrezione di Cristo dai morti. E cid che sta
dietro di noi, che non ha niente a che fare con tutto ci6 che noi siamo, pensiamo, facciamo... La nostra causa
¢ la nostra conoscenza di Dio realizzata in Cristo: in lui Dio non ci si avvicina oggettivamente, ma immedia-
tamente e creativamente, in lui non solo guardiamo, ma siamo visti, non solo comprendiamo, ma siamo
compresi, non solo afferriamo, ma siamo afferrati”(EeR, 118-119).

5 «“Esperienza” dei fatti relativi alla fede si ha dunque solo in senso molto specifico: “non un
gridare della nostra anima per forza propria, non per uno slancio religioso da parte nostra..., ma semplice-
mente un nostro far eco al grido del nostro fratello primogenito, il Messia”; e d’altra parte non un’afferma-
zione che la realta, cosi come &, sia la realta di Dio, ma un “guardare a cio che attualmente & invisibile in noi
e nelle cose™ (EeR, p. 124). «C’¢ un “nucleo segreto” della realta, dotato di forza espansiva e capace di
ristrutturare secondo i propri principi tutto il mondo materiale e storico; esso coinvolge anche le iniziative
umane, senza che queste abbiano il punto di vista totale, la coscienza esplicita del movimento in cui sono
inserite. Percio 1’azione di Dio nella realta & oggetto di annuncio non di una scoperta...» (EeR, p. 132).



PATRIZIO ALBORGHETI 85

affinché I'uomo rispondesse. Per Heinrich I’esserci di questa domanda era la prova
della presenza di una dimensione originaria, divina, e non semplicemente una
valutazione razionale della realta da parte dell’individuo.Attraverso le categorie fornite
da questa riflessione Barth avrebbe potuto rivedere le idee del primo commentario
all’epistola ai Romani, potremmo dire che la riflessione assume un carattere piu
strettamente filosofico. Ora I’idea dell’efficacia e della forza dell’azione di Dio &
sostituita con quella dell’origine. Dio ora viene veduto come colui che afferma il
mondo, ma nello stesso momento in cui lo afferma lo nega. Attraverso la sua posizione
nel mondo Dio si pone come limite del mondo. La conferenza che Barth tenne in
quello stesso anno, il cristiano nella societd, esponeva queste acquisizioni'e.

A questo punto si prospetta con chiarezza un’alternativa: o Barth rinuncia alla
reale esperienza del finito, che come tale non puo trascendersi, e non pud includere
nell’ordine dei fatti elementi di ordine diverso (perché li ridurrebbe a se stessa),
oppure, svolgendola coerentemente, rinuncia alla funzione rivelativa della “crisi”,
organicamente connessa all’“origine” che la provoca. E chiaro che ormai
Porientamento barthiano tende alla prima delle due alternative.

3.2. F. Overbeck e la svolta dialettica

Attraverso la lettura di Overbeck, con la sua contrapposizione tra cristianesimo
primitivo (Urchristentum) e cristianesimo storico, Barth riusci ad argomentare la sua
svolta dialettica, qui quella contrapposizione viene applicata al rapporto rivelazione
storia. Per Overbeck cid che ¢ importante ¢ il momento originale, cid che ancora non
si identifica con la storia particolare; esso non riguarda il tempo, in quanto non indica
cio che sta prima, ma cid che & originario. Tutta la produzione dell’'uomo non & altro
che travisamento di questo momento fondante.

L’impossibilita di mettere assieme il finito con la realta divina portera Barth ad
assumere pienamente la prospettiva di fondo di questo autore, con la conseguente
separazione delle due realta. Il cristianesimo andra sempre piu identificandosi con
I’escatologia. Il regno di Dio non € pili una realta presente all’interno della storia, ma
una realta escatologica. Non desterad dunque stupore la frase che egli pronuncera nella
seconda edizione del commentario all’epistola ai Romani, e che ha avuto tanto successo:

16 «La novita & nel rapporto tra i due poli, la verita nell’errore e “nella menzogna”, la “giustizia” nel
mare dell’ingiustizia™ (27). All’inizio si constata la tensione dei due elementi: “Cristo il Salvatore & presen-
te, altrimenti non ci sarebbe la domanda che & il senso segreto di tutti i movimenti del nostro tempo... Ci
sono domande che noi non potremmo porre, se non ci fosse gid una risposta” (28). D’altra parte questa
presenza non va intesa come una realta empirica,... Esser posti in rapporto all’“originario” (35) non & una
possibilita nelle mani dell’'uomo, poiché il riferimento a Dio dipende dal “movimento di Dio”... esperienza
del finito e promessa della salvezza sono collegate, e questa & la novita della posizione barthiana nei con-
fronti di R1» (EeR, pp. 168-169).



86 ARTICOLI SCIENTIFICI

«Un cristianesimo che non & in tutto e per tutto e senza residui escatologia, non ha
niente da fare con Cristo. Uno spirito che non & in ogni attimo del tempo rivolto alla
nuova vita sorgente dalla morte, non & in nessun caso lo Spirito Santo. “Poiché quello
che & visibile & temporale” (2Cor 4,18)»"".

A partire da questa forma di pensiero, nell’esegesi della prima Corinti, del
1924, Barth pud procedere nella caratterizzazione dell’azione di Dio tramite il carattere
escatologico della sua azione in Gesu Cristo, ci0 in riferimento alla risurrezione dei
morti. In questa lettera, egli vede 1’apostolo opporre ad un’escatologia collocata alla
fine di un processo storico lineare un’escatologia in perenne rapporto dialettico con
la realta.

Secondo Barth le realtd ultime non si riferiscono «alla storia finale
[Endgeschichte] nel senso di storia conclusiva [Schlussgeschichte]», in quanto una
storia di questo tipo non ha niente a che fare né con la prospettiva di 1Cor 15 né con
quella del NT. Infatti, per lui, all’interno della bibbia I’eternita «& I'eternita di Dio,
ciog la signoria, il regno di Dio, I’assoluta superiorita che gli appartiene...», e quindi
questa eternitd non & I'eternita del mondo, della vita, ma «la loro costitutiva finitezza».
Se I’escatologia & posta alla fine della storia viene spogliata di ogni sua valenza
vitale in quanto la fine della storia permane nella storia, e quindi non ha alcun potere
sulla storia.

4. ANALISI DELL'ESEGESI BARTHIANA
4.1. Introduzione

Il tema centrale che permette di sintetizzare la questione dell’escatologia (del
“da Dio”), & la risurrezione. Con essa sta o cade tutta la realta cristiana. Se non ci
fosse risurrezione dei morti allora anche 1’intera realta cristiana non avrebbe pill
alcun senso. Paolo individua in essa il centro del messaggio apostolico, una
metodologia della predicazione apostolica. I Corinti erano disposti a riconoscere la
risurrezione di Cristo, ma non ne riconoscevano il carattere vitale per la loro vita;
essa rappresentava un elemento tra gli altri e rimaneva situata nel passato. Tra la
risurrezione dei morti e la risurrezione di Cristo non vi era nessun legame. Di fronte
a tale posizione Paolo ribadisce 1’importanza della connessione, in quanto ¢ solo a
partire da essa che possiamo essere inseriti, 0 meglio siamo gia inseriti, anche se non
lo sappiamo, in quella tensione tra un gia e un non ancora che ci riguarda vitalmente.

I Corinti di fronte alla novita dell’annuncio, continuano a vivere della loro fede.
Ma questa loro fede sottintende una profonda illusione, essa non ¢ in grado di superare

17 [ epistola ai Romani, p. 295.



Patrizio ALBORGHETI 87

una grande questione: quella che nella lettera ai Romani € chiamata la linea della
morte (tra la vita e la vita sta la morte). Questa rappresenta la fine di ogni comunicazione
diretta, e quindi il tutto ora & a partire dallo dm¢ Tob 6eob (da Dio), e da questa sintesi
del “da Dio” che ¢ la risurrezione. Il cristianesimo non € una religione, nemmeno una
religione particolare, esso ¢ una realtd che vive unicamente del suo oggetto amd ToU
fBeol, il quale trova il suo contenuto rivoluzionario nella risurrezione.

Nel suo commentario, “la risurrezione dei morti”, contro 1’esegesi
contemporanea, che vedeva nei capitoli della prima lettera ai Corinti un insieme di
argomenti tra loro sconnessi, Barth afferma fin dall’inizio la profonda un’unita dello
scritto. Cio che gli permette di rintracciare questa unita & la sua esegesi, diretta a
rintracciare il tema, il filo rosso che conduce e struttura ogni discussione particolare.
Questo elemento decisivo & il capitolo 15, il capitolo della risurrezione dei morti'®.
Ed ¢ a partire da questa ipotesi di lavoro che Barth si appresta ad iniziare la lettura di
1Cor 1-14, e ad affermare che, se realmente quella dovesse reggere, questa
rappresenterebbe 1’autentico commento dell’epistola.

4.2. 1l senso dell’itinerario paolino

Barth, fin dall’inizio del suo commentario, ci mostra chiaramente quale & la
strada che, secondo lui, Paolo ha intrapreso nel redigere questa lettera. Di fronte a
una comunita dotata sotto ogni aspetto, I’apostolo individua un grande pericolo. Il
pericolo che il fondamento della fede sia sostituito dalla propria percezione della
fede, ciod che ¢ “da Dio” (4,5), da cio che & dall’uomo.

Nei primi quattro capitoli 1’attenzione & posta sulla distinzione tra 1’'uomo
religioso e il cristiano. La situazione a cui Paolo si riferisce ¢ la presenza di gruppi
tra loro contrapposti all’interno della comunita. Di fronte a queste posizioni differenti,
Paolo mette in luce come 1’oggetto della fede non debba essere sostituito dall’adesione
ai vari soggetti che se ne fanno portatori®. Il grande errore che i Corinti hanno
commesso consiste nel non consentire a Dio di esercitare la propria liberta.

Di fronte ai testimoni che gli hanno comunicato il rapporto diretto tra Dio e
I’'uomo, e quindi la relazione libera di entrambi, essi hanno sostituito il messaggero al

18 «Esso costituisce non soltanto la conclusione e il vertice dell’intera lettera, ma anche il suo
momento chiave, che la illumina nella sua interezza e la rende comprensibile - non dall’esterno, ma dall’in-
terno - come un tutto unitario» (RdM, 7).

19 «Ia testimonianza di Cristo, innalzata in mezzo a loro come una bandiera, non & per nulla
adatta..., ad essere trasformata in una cosa, in un’idea in un programma, in un’ostentazione di forza intellet-
tuale e di eroismo spirituale... Il mpaTor Yeldos, 1'errore fondamentale della situazione dei Corinti, da
questo punto di vista consiste, secondo Paolo, gia nell’audacia, nella sicurezza e nell’entusiasmo della fede
che anziché in Dio, essi hanno nella loro propria fede verso Dio e verso determinati capi ed eroi...“Il regno
di Dio non consiste in un Aéyos (in senso largo: in una condizione soggettiva dell’'uomo), ma in una tvapuLs
(io intendo: nella liberta di Dio di essere e restare il Signore) (4,20). “Nessuno puo porre un altro fondamen-
to che non sia quello gia posto: Gest Cristo” (3,11)» (RdM, 10-11).



88 ARTICOLI SCIENTIFICI

messaggio. Questo fatto viene individuato da Paolo con il fatto che I'uomo ha sostituito
il suo sé, la sua comprensione della verita alla verita; ha dimenticato la provenienza di
cio che ha ricevuto per soffermarsi sul ricevuto.

Barth, parafrasando Paolo nei primi due capitoli, individua vari elementi come
cause di questa situazione. Il primo (cap. 1), & rintracciato nella contrapposizione tra
la sapienza (= stoltezza) dell’'uomo e quella di Dio. Tutte quelle manifestazione di
grandezza (manifestazioni che vengono da lui definite con il termine moderno di
religiosita), probabilmente presenti in modo eminente tra i Corinti, sono da considerare
follia, stoltezza. Ed & la testimonianza di Cristo che rende la sapienza dell’uomo
stoltezza, in quanto ¢ testimonianza della croce. E pili ancora, risalendo al fondamento,
& I’origine a cui rimanda la testimonianza che la contrappone a cid che & dal mondo.
Questa origine &: lo a6 Tob Beol (da Dio!)®. 1l secondo elemento & espresso nel
capitolo 2. Esso vuole mettere in evidenza quella realta che si evidenzid attraverso il
modo in cui avvenne la predicazione iniziale ai Corinti da parte di Paolo; in
quell’occasione egli mostrd di essere, semplicemente, il portatore della potenza di
Dio, e non di un suo pensiero personale, il suo compito era di testimoniare 1’oggetto,
in quanto servitore dell’oggetto, e non di farsi padrone di esso. La conclusione (2,6-
16), porta alle estreme conseguenze questi elementi. Questa sapienza di cui si parla ¢
sapienza per i perfetti, perd non si pud accedere ad essa tramite percorsi esoterici, per
averla abbiamo bisogno che Dio ce la doni®'.

4.3. L’etica in I Corinzi

Nei capitoli 5 e 6 la critica Paolina si sposta all’interno dell’ambito etico. Sono
due le situazioni che vengono considerate, la prima riguarda un matrimonio illecito,
mentre la seconda un membro della comunita che si & appellato al tribunale pagano per
risolvere una questione nata al suo interno. Barth afferma che in questi capitoli Paolo

20 «Proprio in quanto sapienza di Dio la testimonianza di Cristo ¢ avvolta in una totale segretezza,
sottratta a chiunque la voglia capire e afferrare con baldanzosa ingenuita. Essa € la parola della croce (1,18),
della salvezza che si trova presso Dio e che solo da Dio e sempre solo da Dio puo giungere a noi... Davanti
alla vitalita religiosa dei Corinzi la parola della croce, nella sua spietata negativita, deve svolgere la funzione
di insopprimibile paradosso.... Questa parola suona affilata e tagliente quando Paolo afferma (1,17) che
qualunque annuncio che presenti il vangelo come codia Adyou (come saggezza di vita, si potrebbe tradurre
per rendere il senso), rappresenta una “evacuazione della croce di Cristo”...» (RdM, 14).

21 «Si tratta... della sapienza di Dio....cid che nessun occhio ha veduto e nessun orecchio ha sentito
€ non & entrato in nessun cuore umano, questo , Dio ha preparato per coloro che lo amano!... Soggetto della
conoscenza di Dio pud essere solo Dio stesso: lo Spirito che Dio dona e che, come Spirito di Dio, scruta le
“profondita di Dio”, che egli solo pud conoscere (2,10-11). Noi conosciamo cid che da Dio ci & stato in
Cristo il crocifisso perché siamo coloro che hanno ricevuto lo Spirito di Dio... Il presupposto insostituibile
del parlare e dell’udire nella comunita cristiana & lo Tvebpa, lo Spirito divino, lo Spirito santo, che da una
parte apre la bocca e dall’altra apre le orecchie. Il terzo escluso & invece quella sapienza su cui si intrattiene
non lo Spirito con lo Spirito, ma 'uomo con un altro uomo» (RdM, 17).



PATRIZIO ALBORGHETT 89

non si trova di fronte, come prima, alla presunzione dell’uomo religioso, ma all’ambito
degli impulsi della vita fisica. Tuttavia pur essendo realta che si collocano su dei piani
differenti hanno una loro profonda unita, in quanto il contenuto dei primi capitoli va
inteso anche in senso etico, mentre per quanto riguarda quest’ultimi la mancanza di
conoscenza svolge un ruolo essenziale. “Non sapete?” & la domanda che Paolo pone
frequentemente nel corso della sua esposizione (5,6; 6,2.9.15.16.19).

In entrambi i casi si & dimenticato il profondo mutamento che la realta cristiana
introduce sia nell’ambito del pensiero che in quello dell’azione®. Le cause di tutto
cio vengono esplicitate soprattutto in relazione al primo caso; Paolo utilizza per il
suo intento, I’espressione ITdvta ot é€eotir (tutto mi & lecito - 6,12), integrandola
subito dopo con o0 mdvTa cupdépel (non tutto mi & utile - 6,12). Successivamente
passa ad esplicitare perché e quali sono i limiti che mi sono posti. L'uomo & ventre,
ma € anche corpo; e in questa sua dimensione corporea-vegetativa ¢ creato da Dio e
a Lui ¢ destinato.

E mentre il ventre ¢ soggetto alla corruzione e quindi alla morte, per quanto
riguarda il corpo esso spetta al Signore che Dio ha gia risuscitato, e con Lui risuscitera
anche noi*. Anche in questi capitoli si & nuovamente presentata «la spada
fiammeggiante dell’and Tobl Oeob (del: da Dio)», che viene a mettere in discussione
il «tutto mi & lecito». Se gia da subito Paolo aveva aggiunto «non tutto mi & utile»,
ora ha anche reso esplicito cid che limita la mia arbitrarieta.

Vi & dunque un filo rosso che collega questi primi sei capitoli e che permette di
affrontare e giudicare le diverse situazioni che man mano si presentano. «Di nuovo
abbiamo intravisto nelle sue linee essenziali e da una nuova angolazione qualcosa di
cio che Paolo nel capitolo 15 annuncera come dvdoTaols vekp@y, come risurrezione
dei morti»*.

Nel capitolo 7 Paolo si trova di fronte a delle correnti ascetiche che negano il
matrimonio. Come abbiamo appena veduto 1’ambito della sessualita era ricco di
pericoli per il cristiano, non destera quindi stupore il fatto che vi siano dei gruppi che
predicano un’ascesi totale nei confronti di questo aspetto della vita umana. La
situazione di Paolo viene indicata da Barth come difficile, in quanto vede in lui un
asceta che probabilmente condivideva gran parte delle loro idee.

22 «E i Corinzi dimenticano, in un caso e nell’altro, che la comunita cristiana, tanto dal punto di
vista del logos che da quello dell’ethos, costituisce la crisi dell’'uomo naturale spontaneo... Dove ¢’¢ la
comunitd, qualcosa di fondamentalmente diverso e di nuovo entra sulla scena» (RdM, 19).

3 «I nostri aépaTa, la nostra corporeita, in quanto opera e proprieta di Dio (ovviamente invisibile,
come tale, qui ed ora) sono membra del corpo del Cristo risorto, un solo spirito con lui. Ma la prostituzione
e ogni forma di hybris umana significano che noi gettiamo alle ortiche non solo la parte corruttibile di noi,
ma anche quella incorruttibile. Le membra di Cristo diventano, nelle membra della prostituta, una sola carne
con lei (6,15-17).... La é€ovaia, 1’onnipotenza di Dio, non deve essere messa in questione; ed & questo che
pone dei limiti ferrei alla nostra e)cousi/a (6,12), al nostro potere» (RdM, 21-22).

24 RdM 23.



90 ARTICOL SCIENTIFICI

L’unica cosa, perd, che si trova a ricordare a coloro che sono sposati ¢ il fatto che
questo mondo non € eterno e che quindi ogni realti umana € soggetta alla caducita.
Dopodiché, e qui il discorso riporta in evidenza il filo rosso, Paolo afferma che I’astinenza
sessuale o il celibato sono xdpiopa ék Beob (7,7), dono di grazia dato da Dio. Al di
sopra delle opinioni personali e a coloro che sono tentati di elevarle a principio si
ripresenta 1’éx fBeol (da Dio!). Nemmeno cio che pud essere 'opposto del godersi la
vita, e ciog 1’ascesi, puo essere considerato indipendentemente dalla sua origine®.

Nei capitoli 8-10 Paolo si trova di fronte alla questione se sia o no lecito mangiare
le carni che vengono sacrificate agli idoli pagani. Il suo consiglio pratico si trova in
10,25-28: «tutto cio che & in vendita sul mercato, mangiatelo senza indagare per
motivo di coscienza,...Ma se qualcuno vi dicesse: “E carne consacrata agli idoli”,
astenetevi dal mangiare...». Tuttavia, Barth afferma che Paolo non ha scritto né i
capitoli 5-7 né i capitoli 8-10 semplicemente per dare un consiglio pratico. Nei versetti
4-6 del capitolo 8 vengono percid esposti i principi, “da parte dei paolini di Corinto
e che Paolo stesso aveva approvato”, per cui la carne immolata agli dei non costituiva
piu problema®. «Riguardo dunque al mangiare le carni immolate agli idoli, noi
sappiamo che un idolo & nulla al mondo, e che non esiste che un Dio solo... per noi
¢’é un solo Dio, il Padre,...» (1Cor 8,4-6).

Di fronte a questa nuova coscienza della relazione tra noi e il Padre ogni
consuetudine con gli idoli & distrutta, questo & quanto Paolo voleva affermare come
principio. Ma non & nemmeno I’affermazione di questa verita il motivo dei capitoli,
in quanto, secondo Barth, una nuova linea si appresta a fare la sua apparizione, e sara
quest’ultima che rivendichera il suo diritto ad essere la trama profonda dei capitoli.

E la conoscenza di Dio che si esprime nell’amore verso di Lui, a dover connotare
’azione del credente, il rendersi disponibili all’agire che tutto vuole per sé non
interponendo ostacoli a questa relazione”. Ci ritroviamo di fronte, ancora una volta,

25 «E Dio che sbarra il passo all’indisciplinato, ma & ancora Dio che fa la stessa cosa nei confronti
di colui che insegue un’etica radicale. “Ciascuno rimanga cosi come il Signore gli ha concesso, cosi come
Dio I’ha chiamato” (7,20.24).... anche questo capitolo... mette in luce che I'dmé ToD Beob, il “da Dio”, &
decisivo non solo per il male, ma anche per il bene e per I’ottimo; che il significato del traguardo verso cui
si muove I’intera lettera sara la gloria di Dio e veramente soltanto la gloria di dio» (RdM, p. 25).

26 RdM, p. 27.

27 «1.obiezione decisiva che Paolo deve muovere a se stesso e alla propria scuola si frova subito nei
primi tre versetti della sezione, ciog in 8,1-3. Qui egli definisce come yv@ots, la conoscenza, il modo corret-
to di considerare le vittime sacrificate agli idoli... L’affermazione viene completata e corretta, al v. 7, da
un’altra: la yv@ois, la conoscenza, non & in tutti presente... E prosegue: “la gnosi gonfia”... Ovunque venga
fatto il tentativo di sostenere, far valere e affermare senza riserve un’idea come vera in se stessa, dimentican-
do il suo oggetto, succede che 1'uomo si gonfia e si fa smodatamente grande, senza misura... Chi la pensa in
quel modo non ha ancora raggiunto la conoscenza che deve raggiungere: “I’amore costruisce” (8,2). Per la
prima volta fa qui la sua apparizione il grande tema del capitolo 13. Uno sguardo a 8,3 mostra che si tratta
senz’altro della dydmn Tob Beol, dell’amore di Dio. Amore in questo contesto deve comunque significare:
dedizione del soggetto della conoscenza all’oggetto di quest’ultima... decisivita dell’'umile franchezza che
si rallegra meno di comprendere [begreifen] Dio - il Dio vero di cui & riconosciuta la differenza da tutti gli



PatRIZIO ALBORGHET 91

all’amd Tol Beol, da Dio, dei capitoli precedenti, solo che in questo caso si rende
manifesta un’ulteriore chiarificazione del termine. Paolo con esso non vuole affermare
la sua posizione, il suo cristianesimo, ma rimandare a Dio come soggetto libero, e
quindi a Dio come colui che non puo essere rinchiuso in nessun sistema, fosse anche
questo rappresentato dalla miglior teologia.

Nel capitolo 9 Paolo espone quelli che dovrebbero essere i diritti della liberta
apostolica. Tuttavia a questa liberta viene posto un limite, che I’apostolo identifica
con I’edaryyerilecbal, ’annuncio del vangelo. Nello svolgere questo compito egli
non pud avanzare alcun diritto, non puo chiedere alcuna ricompensa, si trova in una
situazione di obbligo; & I’avdykn), & la necessita che lo porta ad agire. Questa avdykmn,
¢ una realta che si pone al di sopra della sua volonta; & 1’apparizione di Dio con il suo
diritto, che nega la sua autoaffermazione®.

Il capitolo 10 si ricollega direttamente alla conclusione contenuta in 9,27, e
attraverso il ricordo degli eventi che coinvolsero il popolo di Israele nel deserto, Paolo
introduce un nuovo elemento che permettera di comprendere meglio cio che era stato
detto nel capitolo 9. I membri del popolo di Israele, pur essendo stati testimoni delle
meraviglie compiute da Dio, non risultarono, se non in minima parte, graditi a Lui.

Questo avvenne perché gli israeliti usarono una liberta diversa da quella di
Dio, una liberta che voleva semplicemente fondarsi su se stessa. Ora, per quanto
riguarda i Corinti, ci si trova di fronte ad una situazione simile, e I’intento di Paolo ¢
quello di metterli di fronte al rischio della tentazione. E la fiducia nella fedelta di Dio
I'unico antidoto in grado di annullare la sfera sacrale-profana, fondarsi sulla propria
conoscenza ¢ solo un’illusione®.

«Qual ¢ il limite che Dio pone alla liberta?». Le cose fondamentali a questo
proposito sono state dette, a parere di Barth, da Paolo in 8,8-13, dobbiamo quindi
ritornare a quei versetti che avevamo lasciato in sospeso: «Non sara certo un alimento

dei - come oggetto, di quanto non si rallegri per il fatto di lasciarsi prendere [ergreifen] da Dio quale sogget-
fo: & lui ad avere ragione e non gli uomini. Questo amore (nella conoscenza) costruisce; cosi dice Paolo... Si
potrebbe dire: cogitor, ergo sum... Infatti, in questo cogitor, in questo venir-pensato (da Dio), Dio & verace;
e tutti gli uomini, col loro cogitare, sono menzogneri» (RdM, pp. 30-31).

8 «... diventare uno schiavo, diventare un giudeo, diventare un uomo della legge, e forse diventare
anche un uomo senza legge, diventare un debole, diventare ogni cosa - e perché? Per guadagnare, per
salvare, per svolgere I’incarico affidatomi, che & pin importante della mia persona e della sua giustificata
voglia di vivere; per non perdere la mia partecipazione al vangelo (9,23), per non essere io colui che, mentre
magari predica agli altri, & il primo a spassarsela e viene squalificato (9,27)» (RdM, 33).

29 «Nessuna libera disposizione dell’uomo costituisce il luogo della liberta vera e santa davanti a
questo pericolo incombente, ma solo la liberta che appartiene a Dio e che egli comunica. Non dobbiamo
sfidare Dio, provocarne I’ira, mapa¢nhov con la superbia, con la volonta di essere pii forti di lui, proceden-
do tranquillamente per la nostra liberta mentre egli forse nella sua si arresta e ci chiede di fare altrettanto
(10,22).... ob mdvTa oupdépel, ov mdrTa olkodopel, non tutto & utile, non tutto edifica, & detto in 10,23,
come in 6,12, ma su un registro pitl elevato e in un contesto dialetticamente piii sottile. Ma qual & il limite che
Dio, e non altri che lui, pone alla liberta?» (RdM, 36).



92  ARTICOLI SCIENTIFICI

a raccomandarci a Dio... badate perd che questa vostra liberta non diventi inciampo
per i deboli.... Ed ecco che per la tua scienza, va in rovina il debole, il fratello per il
quale Cristo & morto! E peccando cosi contro i vostri fratelli,... voi peccate contro
Cristo» (8,8-12).

E, quindi, attraverso 1’altro che si fa incontro il limite posto alla mia liberta. La
comunitd non deve essere infranta e il perché viene fornito in 10,16-17: «II calice
della benedizione che noi benediciamo, non & comunione col sangue di Cristo? Il
pane che spezziamo, non & comunione con il corpo di Cristo? Essendo uno solo il
pane, noi siamo un corpo solo sebbene in molti, poiché partecipiamo tutti dello stesso
pane» (10,16-17). Passiamo ora a vedere la conclusione che si trova in 10,31-33. Qui
Paolo parla della Gloria di Dio, els 86Eav Beol moleiTe, fate tutto per la gloria di
Dio; qualsiasi cosa il cristiano faccia deve aver presente che agisce come testimone
della gloria e per la gloria di Dio.

Se fino a questo momento 1’esposizione si era soffermata sugli aspetti negativi
della questione, la nostra azione non deve intralciare quella di Dio, ora la visione si
allarga e introduce una novita. «... perché giungano a salvezza» (10,33): il compito
che viene affidato ai discepoli non & quello di affermare la propria personalita, ma
quello di essere, attraverso la rinuncia alle proprie convinzioni, mezzo di salvezza
per tutti. Ancora una volta si parla della causa di Dio. Paolo I’ha riaffermata, e lo ha
fatto rivolgendosi sia a quelli che si trovavano sulla strada migliore che a quelli che si
trovavano sulla strada peggiore. Ed ancora una volta I’invito ¢ di porre fine alle
proprie strade affinché 1’incontro con Dio, e con la sua liberta, possa realizzarsi, € in
questo realizzarsi diventi, e qui & la novita, oggetto di salvezza anche per gli altri.

4.4. Le relazioni tra gli esseri umani

Due sono le questioni che vengono affrontate nel capitolo 11: la prima riguarda
il rapporto tra gli uomini e le donne (vv. 2-16), e la seconda la cena del Signore (17-
33). All’interno della comunita di Corinto, Paolo constata che vi ¢ la tendenza, da
parte delle donne, ad abbandonare il velo all’interno delle riunioni. Paolo si dichiara
contrario a questo mutamento, in quanto esso ¢ rivelatore di una nuova mentalita che
si stava diffondendo al loro interno, e ciog il voler annullare la distinzione tra ’'uomo
e la donna.

Quindi, non ci si deve soffermare sulla posizione di Paolo, anche se la trovassimo
discutibile, ma andare oltre per individuare cio che in essa & contenuto. L’esistenza
di questi limiti, all’interno di questi rapporti, sarebbe come un promemoria. Servirebbe
all’'uomo per ricordargli che la realta non si riduce ad un’irenica indifferenza, ma
rimanda ad un’Altra realta®.

30 E sarebbe la convinzione che & meglio, piil ovvio, pill ragionevole venerare la maesta di Dio nei
rapporti di subordinazione che caratterizzano per natura la vita, che opporsi, con liberale indifferenza o con



PatRizio ALBORGHET 93

La seconda parte del capitolo rileva che vi sono delle ambiguita nella celebrazione
della cena. La contrapposizione tra i vari partiti, che avevamo veduto nel primo capitolo,
sembra si sia manifesta proprio all’interno di essa. Lo spazio dedicato, in questa sezione,
a questi gruppi ¢ estremamente ridotto. Per Paolo essi porteranno, sicuramente, a delle
divisioni. In modo pil approfondito viene invece affrontata la questione della cena.

A Corinto la celebrazione del banchetto festivo si & trasformata in luogo di
festa per le persone benestanti, e coloro che sono poveri sono stati messi in disparte.
Paolo reagisce affermando che in questo modo si disprezza la comuniti e si umilia
chi non ha ricchezze. E, subito dopo, cambiando registro, afferma che questo
rappresenta un’offesa al dono del Signore. Il comportamento dei Corinti tradisce lo
smarrimento di quello che questa realta porta con se, e quando questa & smarrita
allora tutto pud accadere, allora il banchetto di Cristo diventa un banchetto pagano.

Barth individua nel «Fate questo in memoria di me» (11,24-25), il punto decisivo
della visione paolina. Esso rimanda al luogo della celebrazione, cioé la comuniti che
compie I’azione, dove il pane e il vino costituiscono gli equivalenti visibili del corpo
e sangue del Signore, e tutto cid per rammemorare la morte in attesa del ritorno3..
Paolo vuole ricordare che il significato di questa celebrazione getta un’ombra su
tutte le cose, e fa assumere alla realta un senso completamente nuovo. Dopo che il
Signore fu tradito nulla nella nostra vita & pit come prima, e noi in questo banchetto
che rappresenta I’addio, con lo sguardo turbato non possiamo far altro che rivolgerci,
alla ricerca della pace, verso la luce che proviene da un punto che si trova al di la di
ogni sepolcro. Paolo compie il tentativo di orientare la comunita a riflettere su queste
cose prima di apprestarsi a celebrare il banchetto eucaristico, affinché il giudizio di
salvezza non si trasformi in giudizio di condanna.

Nel capitolo 12 Paolo esorta la comunita all’unita, mentre nel capitolo 14 al
giusto ordinamento e alla giusta subordinazione. Tra questi due emerge il capitolo 13,
che per la prima volta, in questa lettera, porta sulla scena una realta che fino ad ora era
stata solo accennata, a cui i giudizi di Paolo avevano permesso solamente delle rapide
apparizioni. Nei capitoli 12 e 14 le potenzialita della comunita di Corinto si manifestano
in tutta la loro ricchezza e splendore, ma, quasi in contraddizione, ¢ proprio qui che

la passione della protesta, a queste parole di Dio primitive, non prive di ambiguita, non eterne, ma tuttavia
percepibili... questi limiti ci indirizzano verso I’alto; attraverso la loro esistenza, incomprensibile e tuttavia
cosl tangibile, essi ci ricordano un’altra cosa incomprensibile, ma in modo totalmente diverso: il capo della
comunita che ¢ in cielo, il cui capo & Dio stesso...» (RdM, pp. 39-40).

31 «Fate questo in memoria di me! Il pane e il vino, non in quanto tali, ma il pane mangiato e il vino
bevuto (li dove si mangia appunto di guesto pane e si beve del calice [11,26], ciod nella comunita) costitu-
iscono gli equivalenti visibili del corpo ¢ del sangue del Signore, UTép UPL@VY, per voi, in quanto sono kaivr
Stabriicn, il nuovo testamento (11,24-25). A che scopo questi equivalenti? eis dvdpynouy, in memoria (11,26):
voi annunciate la morte del Signore, finché egli venga... Essi... mangiano e bevono il pane e il calice del
Signore (11,27) e precisamente del Signore crocifisso, che ritorna e che porta la fine di tutte le cose, anche
di queste celebrazioni» (RAM, p. 44),



94  ARTICOLI SCIENTIFICI

Paolo intravede la lontananza dei suoi membri dalla redenzione. Essa si trova ad essere
in massimo grado assente proprio 12 dove avremmo pensato di trovarla, questa comunita
proprio per le sue doti rischia di essere condannata. E proprio per questo che Paolo fa,
ora, risuonare la parola della risurrezione, essa verra portata pienamente sulla scena dal
capitolo 15, ma & gia infrodotta dal capitolo 13.

Nel capitolo 12 Paolo presenta la realta pneumatica, identificata da Barth con
la sfera religiosa, come realta ambigua; essa deve essere oggetto di discernimento. E
nel v.3 viene indicato il criterio per mettere in atto la distinzione tra chi parla mosso
dallo Spirito e chi no. «... nessuno, mosso dallo Spirito di Dio, puo dire: “maledizione
a Gesu”, e nessuno puo dire: “Gestt Signore” se non in virti dello Spirito Santo»
(12,3). 11 nome di Gesu ¢ il criterio di discernimento. Indubbiamente qui Paolo si
riferiva all’atteggiamento complessivo della persona e non semplicemente alla
proclamazione verbale dei termini. Ma il vero oggetto del capitolo ¢ la necessaria
unita di queste manifestazioni dello spirito. Paolo sa che la ricchezza di vita religiosa,
presa di per sé, non ha alcun valore, ¢ solo se mantiene un rapporto con la sua origine
che essa ha senso.

E poiché questa origine ¢ legata alla comunita, che € la sua personificazione, &
proprio all’interno di essa che le doti diventano xapiopaTa, doni divini della grazia®.
Se questo € compreso allora si puo condividere I’affermazione di Paolo al v. 31:
«Aspirate a doni di grazia piu potenti...». Essa non vuol dire che tutto quello che &
stato detto fino a questo momento non sia pit vero. Una volta che la Signoria di Dio
ha recuperato la sua preminenza allora si pud ripristinare la distinzione gerarchica
tra i vari carismi, allora ha senso parlare dell’azione umana per perseguire quelli pitt
migliori. Nel capitolo 14 questi verranno ordinati, ma per ora la discussione & sospesa,
e una strada del tutto diversa fa la sua apparizione.

Nel capitolo 13 Paolo afferma la superiorita dell’dydmn, dell’amore, nei
confronti di ogni altro dono, e nei vv. 8-10 la si paragona con la realta definitiva.
«L’amore non avra mai fine...ma quando verra la perfezione, verra abolito cio che ¢
imperfetto». L'oggetto di 12,31, {nhoUTe (cercate), perde qui ogni importanza, in
quanto tutte queste cose cesseranno. Secondo Barth siamo qui di fronte a cio che ¢ in
grado di porre fine, ma forse per questo anche inizio, ad ogni realizzazione umana, ¢
’origine del capitolo 12 che «abbandona lo sfondo per porsi in primo piano»™®.

Che cos’e dunque questo amore? In 2,9 («... cid che Dio ha preparato per quelli
che lo amano«) e in 8,1-3 («... chi invece ama Dio...») si trattava dell’amore per Dio,

32 «Appunto per questo in, dietro, e al di sopra di ogni singolo c’¢ 1’uno, che costituisce il fonda-
mento della comunita, e come personificazione di quest’uno, la comunita in quanto tutto. L’indifferenza o la
ribellione nei confronti di questo tutto & indifferenza e ribellione contro 1’uno, anche quando questi atteggia-
menti rivendichino la rivelazione come fondamento e origine delle loro intenzioni» (RdM, p. 51).

33 RdM, p. 55.



PARIZIO ALBORGHETI 95

mentre in 13,4-6 («La carita ¢ magnanima, & benigna la carit3; non & invidiosa la carita,
non si vanta, non si gonfia, non manca di rispetto, non cerca il suo interesse, non si
adira, non tiene conto del male ricevuto, non gode dell’ingiustizia, ma si compiace
della verita») sembra che non si tratti della stessa accezione. Tuttavia, afferma Barth, il
v. 7 («tutto scusa, tutto crede, tutto sopporta») sembra riferirsi ancora all’amore per
Dio, e quindi ci invita a non sopravvalutare I’aspetto opposto, a cui i vv. 4-6 ci potrebbero
invitare*’. Secondo Barth, Paolo ha avuto qui il coraggio di costituire 1’uomo, proprio
I'uomo, altrimenti non avrebbe parlato né di vie né di ricerca, come soggetto di predicati
impensabili per lui, e facendo questo ci ha posto davanti agli occhi una nuova creatura®.
Dopo il tema appena trattato, nel quattordicesimo capitolo, la lettera torna al suo solito
livello. I1 v. 1, dopo aver invitato i lettori a ricercare 1’amore, ricollegandosi cosi al
capitolo precedente, torna a parlare dei doni dello Spirito. E lo fa nell’intento di
raccomandarne una gerarchia e un’organizzazione. Tutto cid, ancora una volta, & per
I'oikoSopn, edificazione reciproca e comune.

4.5. I Corinzi 15

Nella lettura del capitolo fondamentale di questa lettera paolina, Barth ha la
possibilita di far emergere il soggetto principale che finora era rimasto sullo sfondo.
1l capitolo 15 ¢ il capitolo della’ AvdoTaois vekpav, della risurrezione dei morti, ed
¢ proprio questo il tema, afferma Barth, a cui rimandavano tutte le riflessioni paoline.

Innanzitutto viene chiarito il fraintendimento che il termine realta ultime potrebbe
creare. Le realta ultime non si riferiscono «alla storia finale [Endgeschichte] nel senso
di storia conclusiva [Schlussgeschichte]»*. Secondo Barth una storia di questo tipo
non ha niente a che fare né con la prospettiva di 1Cor 15 né con quella del NT.

Infatti, per lui, all’interno della Bibbia I’eternita «& 1’eternita di Dio, cio la
signoria, il regno di Dio, 1’assoluta superiorita che gli appartiene...», e quindi questa
eternita non & I’eternitd del mondo, della vita, ma «la loro costitutiva finitezza»*", E
questa I’idea che ora Barth invita a sviluppare fino in fondo®. Inoltre secondo Barth,

34 dnvece, fin dall’inizio noi dovremo costantemente collegare insieme i due aspetti anche nel

contesto della sezione costituita dai capitoli 12-14, considerando ’indissolubile solidarieta, anzi, I’unita tra
il rapporto del singolo con il Signore e quello con la comunita che abbiamo sovente rilevato a partire da
capitolo 8. Per riassumere con una sola parola i due aspetti: I'amore & precisamente I’elemento vitale della
comunita di Cristo, cio che la costituisce come tale: il sacrificio dell’'uvomo isolato, per mezzo del quale
quest’ultimo cessa di essere tale...» (RdM, pp. 56-57).

35 «Questo nella comunita di Corinto... & I’annuncio, si, I’annuncio della risurrezione dei morti,...
Nell’incomprensibile via, che rende intransitabili e insieme per la prima volta transitabili tutte le vie, si
annuncia gia con potenza il grande evento di 1 Cor 15,51 s., cioé che “saremo trasformati” e che ci “rivesti-
remo” della d¢pbapoia e della dBavacia, dell’incorruttibilita e dell’immortaliti» (RdM, p. 59).

36 RdM, p. 68.

37 RdM, p. 71.

8 «la parola ultima, che viene qui detta, dev’essere intesa tanto radicalmente come ultima parola,
da essere contemporaneamente intesa come parola prima... 11 tempo come tale & finito perché ¢ limitato



96  ARTICOLI SCIENTIFICI

se I’ipotesi da lui fatta nell’affrontare la lettura di questo testo paolino regge, allora
la risurrezione dei morti non & da identificare con il termine escatologia, o meglio
con il senso che generalmente si attribuisce a questo termine.

Questa risurrezione dei morti introduce «la realtd di ogni res, di tutte le realta,
I’eternita del tempo, la risurrezione dei morti»*. Ma tutto cio si colloca la dove noi
non possiamo arrivare, «I morti! Questi siamo noi. Coloro che sono risorti! Questi
noi non siamo. Ma nella risurrezione dei morti si tratta proprio di questo: cid che noi
non siamo ¢ fatto identico a cio che noi siamo... e tutto questo & dato non altrimenti
che nella speranza: percid questa identificazione non puo essere effettuata»*’. Barth
conclude identificando le idee esposte in questo capitolo con la metodologia della
predicazione apostolica, e si appresta quindi ad ascoltare quello che Paolo vuole dire
in esso, «ma che non pud dire in nessun punto».

» [’intento di questa prima sezione (vv. 1-11: «il messaggio della risurrezione
come fondazione della comunitd»), e di questi primi versetti (vv. 1-2), ¢ di affermare
che il presupposto critico della lettera, che ora va trattato esplicitamente, non & un’idea,
una supposizione, di Paolo, ma qualcosa che & a loro gia noto: per questo il primo
versetto inizia con «vi ricordo...» (Tvwpllw & Lpiv*..)). L’attenzione viene posta,
non sul singolo né sulla comunitd, ma sull’evangelo «che... sul quale... per mezzo del
quale».

Alterare questo fondamento [Grund], specifica Barth, significherebbe farlo
diventare un abisso [Abgrund]. Questo sempre per chi su di esso deve reggersi, cio che
viene ad essere minacciato & il rapporto con la verita, e non la verita stessa. «Ma anche
quando & un abisso per gli uomini, esso & e resta il fondamento di Dio»*. 8T 00 kal ()
{eobe, per mezzo del quale anche venite salvati; questa salvazione, che si fonda sul
messaggio che hanno ricevuto e sul quale si reggono, & una realta effettiva e costituisce
il dolce presupposto, il si all’'uomo, su cui si fondava la critica precedente. ékTos €l |1
€lkf) €émaoTetoaTe, voi dovreste esser allora diventati credenti senza ragione.

Qui Paolo parla di fede, ma per quanto grande possa essere questa fede non si
puo far altro che dire della sua inutilita nel caso che non avesse un oggetto. Nei vv. 3-

dall’eternita.... Infatti, se I’eternita limita e definisce il tempo come tale, essa anche lo pone; certamente
come finito ma lo pone. Chi ha chiaro questo aspetto sara sottratto alla tentazione di scambiare la storia
finale con una storia conclusiva... Della reale storia finale si dovra dire, in ogni tempo: la fine & vicinal... Ma
verra sottratto anche all’altra tentazione, di scambiare ’eternita con un grande nihil e di ridurre la storia
finale a storia dell’annientamento» (RdM, p. 71).

39 RdM, p. 72.

40 RdM, p. 73.

41 1, Tvoplée 8¢ Duly, dderdol, TO edayyélor & elmyyehaduny Opiv, O kal mapedpete,
év @ kal éoTrkaTe 2. 8L’ ob kal gwileabe, Tivl Xéyw ednyyeAoduny Uuiv el katéxeTe, éxtos el un
elkf) émoTeloare 1. Ma vi richiamo, fratelli, al messaggio di cui vi sono stato latore e che voi avete
accolto, e che costituisce il fondamento sul quale vi sostenete 2. e per mezzo del quale anche venite salvati,
se lo avete mantenuto quale io ve I’ho portato; giacché altrimenti invano sareste divenuti credenti.

42 RdM, p. 85.




PatRiZIO ALBORGHETI 97

7 Iintenzione di Paolo, e con lui della tradizione, non & di fornire una prova storica
della risurrezione®. Questo risulta chiaro, secondo Barth, dall’analisi dei vv. 6-7;
essi dovrebbero renderci coscienti che cid che & accaduto & accaduto si nella storia,
ma contemporaneamente al di fuori della storia, non siamo di fronte ad un fatto
empirico, e quindi dobbiamo modificare la nostra prospettiva se vogliamo comprendere
cio che ¢ accaduto. La testimonianza dunque si pone su di un piano diverso da quello
dei fenomeni, & il piano della rivelazione. Nella manifestazione nell’did6n, & sempre
Egli che si mostra, che da testimonianza e dimostrazione di sé. Se noi volessimo
farci una rappresentazione di questo @¢6n, finiremmo col negarlo. Cid che noi
possiamo vedere, con i nostri occhi empirici, & solo la tomba vuota®,

Nei versetti precedenti, Paolo aveva affermato di aver trasmesso ai Corinti ciod
che lui stesso aveva ricevuto dalla tradizione. Ora, vv. 8-11, Paolo fa un passo avanti
e dice che comunque non ha ripetuto cid che gli altri avevano detto, ma ha ricevuto
direttamente cio che consegna loro®. dih6n kdyot, apparve anche a me, quindi anche
lui & uno dei testimoni, anche a lui & dato di parlare di cio che da vita alla comunita.
XdpLTL 8¢ Beob elpt 6 elpu, per grazia di Dio sono quello che sono. In questo senso

43 3. mapébuka yap Ly év mpdTols, O kat Tapéaov, Bt XploTos dmébaver umEp TOY
dapTiéy Hpdv kata Tas ypadds 4. kal GTL €tddn kal 0L éynyepTal TH Npépa TH TpiTy KaTd TS
Ypadas 5. kal 6Tt @dbn Kndd eita Tols 8ubexa: 6. émerta Ckbn émdve mevTakoalols ddedols
chdmag, eE Gv ol mheloves pévovow Ews dpTi, Tuves B ékoLpnBnoar 7. émetta dbdn laxdBu, elta
Tols dmooTolols méoty. 3. Vi ho tramandato come punto fondamentale cio che io stesso ho ricevuto [come
tale]: Cristo mori peri nostri peccati secondo le Scritture, 4. fu sepolto e fu risuscitato al terzo giorno secon-
do le Scritture 5. e apparve a Cefa e quindi ai dodici. 6. Quindi apparve a piu di cinquecento fratelli in una
sola volta, dei quali la pill parte vive ancora, mentre alcuni si sono addormentati. 7. Quindi apparve a Giaco-
mo, e poi a tutti gli apostoli.

«Nella storia, senz’altro!, ma nella storia, il confine della storia; e, cio che & decisivo, non solo di
un lato, cioe dello dméBaver, “mori” - la morte di Cristo da sola non costituirebbe per nulla il farsi visibile
del confine della storia; questo fatto da solo coinciderebbe col secondo &L €tddn, «fu sepolto» - ma anche
dell’altro, 611 tiyelper Tov Xpiotév, che Dio ha risuscitato Cristo (v. 15). Questo ¢ il contenuto della
testimonianza, e I’origine di questa testimonianza é appunto il molteplice cibén (apparve). E questo insom-
ma il modo in cui dev’essere intesa la serie dei quattro fatti» (RdM, p. 90).

S dnfatti questo (b, & apparso, comprensibile solo come rivelazione ¢ in nessun altro modo,
tramite il quale Gesil Cristo entrod nella sfera accessibile alla vista di questi uomini come fine e inizio,...
questo wddn & oggetto diretto del papripiov cristiano (v. 15). E questo cio che essi testimoniano: che
Cristo, morto per i nostri peccati, vive» (RdM, pp..93-94).

46 8 LoyaTov Bt mavTLY woTEpeL TG EkTpdaTL GO kdpot. 9. "Eye ydp el & éNdyiaTos Tév
AmooTONY b5 OlK elpl kavds kadeloBar améoToos, SLoTL edlwEa T ekkAnalar Tob Beotr 10. ydpuTt
6¢ beod el & el kal 1 xdpis abrod 1 els épe ob kevi) EyeriPn, A TEPLOTOTEPOY aUTAY TdVTLY
“eromiaoa, ok éyd 8¢ A Ty xdpls Tob Beod [Nl ol époi. 11. eite olv éyw eite ékeivol, olTws
kmploooper kal oimws émoTetoare. 8. E ultimo tra tutti apparve tuttavia anche a me, che sono infatti un
aborto, 9. perché sono I'infimo tra gli apostoli, e indegno di chiamarmi apostolo, giacché ho perseguitato la
comunitd di Dio. 10. Per grazia di Dio perd sono quello che sono, e la sua grazia verso di me non & stata vana,
anzi io ho lavorato molto piil di tutti loro, non io, ma la grazia di Dio che & con me. 11. Sia io dunque che loro,
cosi predichiamo e in questo modo voi siete diventati credenti).




98  ARTICOLI SCIENTIFICI

Paolo non parla come fondatore di un partito, egli non deve affermare delle sue idee,
una sua dottrina. Per questo le differenze, se ci fossero delle differenze nei confronti
degli altri testimoni, non hanno importanza; «Ascoltate loro o me, ma ascoltate! C’¢
un solo vangelo, una sola fede, una sola salvazione, un solo fondamento sul quale ci
sosteniamo noi e loro con noi»*.

» In questa seconda sezione («La risurrezione come senso della fede», vv. 12-
34) Paolo vuole obbligare i Corinzi ad abbandonare la loro prospettiva per seguire
quella della rivelazione, in vista della verita e della realta di Dio in cui si parlera nei
vv. 35-49 e 50-58. Paolo qui diventa apostolo della verita ed abbandona decisamente
gli interessi della comunita.

- v 12-19. Al v. 12 viene affermato quello che ¢ il presupposto per 1’annuncio
della verita di Cristo: XpLoTos... ék vekpiv éyryeptat, Cristo & risorto dai morti*.
Questo annuncio probabilmente era condiviso anche dai Corinti; pero, essi si
differenziavano da Paolo per la sua comprensione. Se per Paolo esso aveva una valenza
vitale, costitutiva, e quindi questa risurrezione si sarebbe dovuta estendere a tutti i
morti, per i Corinti rappresentava semplicemente un elemento tra gli altri. Avrebbero
benissimo potuto farne a meno in quanto la loro fede aveva altri fondamenti.

Ed & proprio per questo motivo che essi negavano la risurrezione dei morti. Se
Cristo ¢ risorto, la sua risurrezione rimane situata nel passato e non a nulla a che fare
con I'oggi. Paolo, contesta fortemente questa impostazione, e procede, attraverso
Pattivazione del linguaggio della rivelazione, nel tentativo di evidenziare i presupposti
su cui si fonda il passaggio dalla risurrezione di Cristo alla nostra.

Il primo presupposto & che nella risurrezione di Cristo, e nel suo manifestarsi
sia in atto la rivelazione. Se in questi eventi & vero che si manifesta 1’intervento di
Dio, «se cioé qui & apparsa la fine che Dio ha posto alla storia e ’inizio nuovo,
eterno, anch’esso posto da Dio, allora effettivamente la realtd di Dio che & apparsa

47 RawM, p. 100.

48 12. Ei 8¢ XploTde knploceTal §Tu €k vekpdy éyfiyepral, Ths Aéyoualy év Uiy Tires BTt
dvdoTaots vekpdy ovk €oTir: 13. el 8¢ drvdoTaots vekpdr ok €oTLy, oUBE XpLoTos éyryepTat: 14. el
8¢ XpLoTds olk éyfyepTal, kevov dpa [kal] TO kripuypa by, kevt) kal 1) mloTis UpGy: 15. elplokdpeda
8¢ kal YevBopdprupes Tob Beod, OTL épapTupioaper kata Tob Beob &TL Tiyelper Tov XploTdy, GV olk
Tiyelper elmep dpa verkpol olk eyelpovtal. 16. el yap vekpol olk éyelpovTat, oube XplaTos éynyepTal:
17. el 8¢ XpLoTds ok eyfyepTat, patata 1 mioTis VLAY, €TL éaTe év Tdls apaptiais Updv, 18. dpa
kal ot kotpnfévTes év XploT® amdiovTo. 19. el év Tf Lwij TavTy év XpoTd NAmKkdTes éopéy povov,
é\eewdTepol TarTww arfpwmwy éopév. 12, Ma se il contenuto dell’annuncio di Cristo & che egli & risusci-
tato dai morti, come possono alcuni tra voi dire che non esiste una risurrezione dai morti? 13. Se non esiste
una risurrezione dei morti, allora nemmeno Cristo € risuscitato! 14. Ma se Cristo non & risuscitato, allora la
nostra predicazione & vana, e vana anche la nostra fede. 15. E noi risultiamo allora falsi testimoni di Dio,
perché contro Dio abbiamo testimoniato che ha risuscitato Cristo, mentre non I’avrebbe risuscitato, se fosse
vero che i morti non risorgono. 16. Se infatti non si da risurrezione di morti, neanche Cristo & risorto; 17. e
se Cristo non & risorto, ¢ inutile la vostra fede e voi siete ancora nei vostri peccati.18. E anche quelli che si
sono addormentati in Cristo sono perduti. 19. Se avessimo speranza in Cristo soltanto in questa vita, sarem-
mo i pill miserabili di tutti gli uomini.



PatrRIZIO ALBORGHET 99

vale per I'intera storia che & circondata da questo orizzonte, e il prodigio di Dio per
Cristo & immediatamente e contemporaneamente il prodigio di Dio per noi»*. Anche
se questo a noi non ¢ ancora dato nella forma del compimento.

Il secondo & che la risurrezione di Cristo non va compresa nello stesso modo in
cui si comprende un fatto storico, in quanto qui &€ Dio che ha parlato e che ha agito.
I Corinti avevano ridotto la risurrezione ad un fatto tra gli altri e per questo anche se
’affermavano la negavano. Per poter comprendere cid che & accaduto, quello che &
stato a loro annunciato, devono assumere un nuovo linguaggio, il linguaggio della
rivelazione. A questo punto Paolo puo affermare che, se la risurrezione dei morti non
¢ vera, allora anche Cristo non € risorto, e anche tutte le altre loro verita, o che essi
considerano tali, sono nulla. Se la vita non & avvolta dall’orizzonte divino, allora
nemmeno in Cristo & presente; se Dio non ¢ nella nostra vita, allora non lo &€ nemmeno
nella Sua. Allora la risurrezione diventa un elemento dualistico, all’interno di una
visione del mondo che per il resto ¢ unitaria, e quindi del tutto inutile. Allora anche
la loro fede & senza fondamento, essa & vuota.

- v 20-28%. Seguendo I’esegesi di Hoffmann, Barth giunge ad affermare che
in questo caso Paolo avrebbe voluto affermare che «Cristo in quanto secondo Adamo,
& I'inizio della risurrezione dei morti»*'. Il compimento sarebbe la risurrezione anche
di quelli che appartengono a Cristo; e questo era cio che i Corinti negavano. Tale
compimento non & ancora compiuto in quanto il potere di Cristo & ancora in lotta con
altri poteri penultimi. Noi possiamo solo collocarci nel suo regno e attendere; quando
il suo regno sara compiuto, allora «Dio sara tutto in tutte le cose».

49 RdM, p. 102.

50 20. Nuil 8¢ XpioTos éyfiyepTal éx vekpdv dmapy) T@v kekoipnpuévov. 21. émeldn ydp 8T
avpuimou BdvaTos, kal 8T dvlpdimov dvdoTaots vekpv. 22. domep yap év 7@ ~Adau TdvTe? amobvi
okouaLy, olTws kal €v TG XploT® mdrtes {womownBrioovTal. 23. €kacTos 8€ ev T( i8lw TdypaTL:
dmapxn XploTés, émerta ol Tob XpioTol év TH mapovoig avTol, 24. elta TO Télos, GTav TapadLdd
Ty Bagtkelav 7O Bed kal maTpt, dTav kaTapyfion maoay dpxnv kal macav éEovaiav kal Stvay. 25,
8l yap abrov Bacidelewy dyxpL ob Bf mdvTas Tous éxBpous MO Tobs mHBas alTob. 26. éoxaTos
€xBpos katapyeitar 6 BdvaTos: 27. mdvTa ydp uméTakey umo Tols moBas avTol. dTav B€ elmm OTL
mdvTa UTOTETAKTAL, BHAoV OTL ékTdS Tob UmoTdEavTos auT® Ta mdvTa. 28. 6Tav 8¢ UmoTayi auTw

" Td mdvTa, TOTE [Kal] aiTds O vios UmoTayioeTar TG UmoTdEarTt altd Td mdvTa, va § 6 Beds [Tdl
TavTa év TaoLv.

20. Ma ora Cristo & stato risuscitato dai morti, primizia di quelli che dormono. 21. Poiché, se per un
uomo venne la morte, per un uomo ¢’é anche la risurrezione dei morti; 22. E come tutti muoiono in Adamo,
cosi tutti saranno vivificati in Cristo. 23. Ma ciascuno al suo posto. Prima Cristo, che & la primizia; poi, alla
sua venuta, quelli di Cristo; 24. In questo ultimo momento del tempo, quando consegnera il regno a Dio
Padre, dopo aver annientato ogni principato, potesta e potenza. 25. Deve infatti regnare finché non abbia
posto tutti i nemici sotto i suoi piedi. 26. L'ultimo nemico ad essere annientato sara la morte, perché ogni
cosa ha sottoposto ai suoi piedi. 27. Ma quando dice: “ogni cosa & sottoposta” & chiaro che si eccettua Colui
che ha sottomesso a lui ogni cosa. 28. E quando tutto gli sar stato sottomesso, anche lui, il Figlio, fara atto
di sottomissione a Colui che gli ha sottomesso ogni cosa, perché Dio sia tutto in tutti.

51 RaM, p. 110.



100 ARTICOLI SCIENTIFICI

La risurrezione di Cristo significa «la risurrezione dei morti» e «Dio tutto in
tutte le cose»; questa & anche la fede cristiana, ma ¢ anche quello che i Corinti
negano. Nuvi 8¢, ma ora, Paolo abbandona quella che era la situazione precedente,
con i Corinti che non credevano alla risurrezione dei morti (vv. 12-19), per parlare
della rivelazione stessa.

Se & vero che Dio & Dio, dice Barth, allora la condizione umana non smentisce,
come viene supposto in quei versetti, la risurrezione e il cristianesimo, ma al contrario
& la risurrezione stessa che la illumina e la riempie di speranza. «La vita e il mondo
diventano delle grandezze finite. Dio & la fine. Per cio e con cid Dio ¢ anche Iinizio.
Ora & sensato chiamare i morti «coloro che si sono addormentati»*.

Ogni calcolo umano non puo far altro che concludere con: tutti moriamo; &
solo la risurrezione di Cristo che ci pud dire che in lui saremo vivificati. Ma a questo
punto dobbiamo dire “non ancora”, la nostra situazione & di attesa. Questa attesa non
va perd orientata verso una seconda realta, accanto alla risurrezione, ma verso il
venire alla superficie di quella «corrente sotterranea che nella rivelazione si ¢ fatta
percepibile per la prima volta all’interno della sfera del tempo; il compimento di cio
che nel tempo si pud comprendere solo come promessa... “Dio tutto in tutte le cose”».

- v 29-34. Quello che Paolo vuol far capire ai Corinti ¢ che il regno di Dio non
& un proseguimento della vita, anche se a un livello piu elevato, ma risurrezione dei
morti*, Se I’esistenza dell’apostolo viene considerata dal punto di vista della vita allora
essa risulta essere follia, un non senso. Solo se si riconosce che il contrasto tra bios ed
ethos trae origine dalla luce gettata dalla rivelazione sulla nostra vita, allora noi possiamo
affrontare cio a cui essa ci chiama®. Ma dyvootay yap 8Beol Tives €xouoiy, ci sono

52 RdM, p. 111.

53 RdM, p. 112.

5429, "Emel Ti motfioovowy ol BamTilépevol Umep TV vekpdv: el Bhws vekpol olk éyelporTal,
T kal BamtiCovral Umép avrav: 30. Ti kal fpels kwduvetoper Taoay Gpav: 31. ka® nuépay dmoduy
okw, VT THY DpeTépar katynol [a8ehdol,] fiv éxw év XpoTd 'Inood 16 kuply nuov. 32. el kata
dvfpwmor ébnplopdynoa év Edéow, Tl pot TO Gdelost el vekpol ovk éyelpovtar, Pdywper kal
moper, alpov yap dmobviokoper. 33. pn mAavdobe: PBeipovoly Tifn xpnoTa optAiar kakal. 34.
éanbare Sucalws kal 1f dpaptdreTe, dyvuctay yap Beol Tves Exovowy, Tpds évTpomhy ULy Aald.
29. Se cosi non fosse, che cosa farebbero quelli che si battezzano per i morti? Se assolutamente i morti non
risorgono, perché si fanno battezzare per loro? 30. E perché ci esponiamo al pericolo continuamente? 31.
Ogni giorno io affronto la morte, come & vero che voi siete il mio vanto, o fratelli, in Cristo Gest Signore
nostro! 32. Se soltanto per ragioni umane io avessi combattuto a Efeso contro le fiere, a che mi gioverebbe?
Se i morti non risorgono mangiamo ¢ beviamo, perché domani morremo. 33. Non lasciatevi ingannare:
“corrompono i buoni costumi i discorsi cattivi”. 34. Ritornate in voi, secondo giustizia, ¢ non peccate. Taluni
dimostrano di non conoscere Dio; lo dico a vostra vergogna!

55«11 punto in discussione tra Paolo e i Corinzi in questa sezione & dunque questo: i Corinzi devono
rendersi conto della relativita della loro religione cristiana. Relativita significa relazione. L'oggetto di tale
relazione & quel Dio che pronuncia la sua parola decisiva nella resurrezione dei morti; la risposta alla do-
manda, se il loro cristianesimo abbia un senso pieno e autentico, oppure se sia radicale non-senso, dipende
dalla presenza o dall’assenza di questa relazione» (RdM, p. 121).



PatrRizIO ALBORGHETT 101

quelli che non hanno alcuna idea di Dio! Ed ¢ forse questa, afferma Barth, la malattia
mortale del cristianesimo.

* In questa terza sezione del capitolo 15 («La risurrezione come veritia» vv.
35-49), Paolo mostra in che modo si debba pensare quando si ha a che fare con la
rivelazione. Nella quarta ed ultima sezione, vv. 50-58, ci troveremo di fronte non pit
ad una riflessione, ma ad una comunicazione, la risurrezione sara considerata come
realta. Per quanto riguarda ora la sua prima parte, vv. 35-44a, essa svolge soprattutto
un ruolo preparatorio™. In essa si delinea lo spazio che spetta alla risurrezione. 11
punto di partenza ¢ il T.?, qualcuno, con il quale non si vuole indicare un soggetto
definito, ma ’obiezione nei confronti della risurrezione.

La risposta di Paolo si articola in tre punti:

- 1. 36: anche se non ¢& possibile parlare di risurrezione, si pud almeno stabilire
un’analogia con essa riguardo a quello che accade nei mutamenti di vita del singolo
ente.

- vw. 37-41: anche nella natura il singolo ente appare sotto aspetti differenti:
successivi tra loro (vv. 37-38); contemporanei tra loro (39-41).

- OUTws, cosi (v. 42), & questo termine, secondo Barth, che rende tutto cid che
precede similitudine e differenzia una filosofia cristiana dalla strada percorsa da Paolo.

Quello che ora Paolo si appresta a fare non vuole essere una descrizione, ma
un’analogia della risurrezione.

- W. 42-44a. La doppia analogia viene ora applicata alla risurrezione, «come
in natura, cosi anche per quanto riguarda la risurrezione ha luogo questo scambio di
predicati tra soggetti che persistono come tali; tuttavia la risurrezione non & un processo
naturale, neppure di tipo pill elevato,... Con questo non & né viene dimostrato nulla in

56 35, AN ¢peL Tis, Tids eyelpovTal ol vekpot; molw 8¢ owpartt épxovtal; 36. dbpuwy, ob &
omelpels, ol {pomoteltal édv uh dmobdvy: 37. kal b omeipels, o0 TO oBpa TO YEVNTOWLEVOY OTTE(PELS
A yupvdr kdkkov el TUxoL olTou T Twos TV Aoumdr: 38. 6 8¢ Beos SidwoLy alTe obpa kabus
nBéAnoey, kal éxdoTy TOV omeppdTwy (Blov odpa. 39. ol maca odpE f aith odpE AN GAA eV
dvBpaav, dAn 8¢ oapE kTvdy, dAA 8¢ adpE TG, dAA 88 ixBlwr. 40. kal owLaTa émovpdyia,
kal gijata émiyeta A €Tépa pev 1) T emovpavioy 86E, ETépa B 1) T émyelwy. 41, dN B6Ea
Mhlov, kal d\\n 86ka cediums, kal dWn S6Ea aoTépwy: doTnp yap doTépos Sladépel év 86y, 42,
ObTws Kkai 1) dvdoTaols TGV vekpv. omelpeTal év dBopd, Eyelpetal év adBapoiq: 43. omelpeTal év
dripiq, éyelpeTar év 86EY omelpetar év doBevelq, éyelpeTal év Suvdpel 44a. omelpeTar oopa
duxLio, eyelpeTal odjla mveupaTikoy. 35. Ma qualeuno dird: “come risorgono i morti? Con quale corpo
verranno?”, 36. Stolto, cid che tu semini non prende vita se prima non muore; 37. ¢ quello che semini non &
il corpo che nascera, ma un semplice chicco di grano o di altro genere. 38. E Dio gli dara un corpo come
Vvuole, e ciascun seme il proprio corpo. 39. Non ogni carne & la medesima carne; altra & la carne di un uomo
e altra & quella di un animale; altra quella di un uccello e altra quella di un pesce. 40. E vi sono corpi celesti
€ corpi terrestri; ¢ altro & lo splendore dei corpi celesti,  altro quello dei corpi terrestri. 41. Altro & lo splen-
dore del sole, altro quello della luna, altro quello delle stelle: ogni astro differisce dall’altro nello splendore.
42. Cosi anche la risurrezione dei morti: si semina nella corruzione, si risorge nell’incorruttibilita, 43. si
semina nello squallore, si risorge nello splendore; si semina nell infermita, si risorge nella potenza; 44a. si
semina un corpo naturale, risorge un corpo spirituale.



102 ARTICOLI SCIENTIFICI

rapporto alla risurrezione»”’. Le analogie non fanno altro che dire che li inizia una
nuova vita, e Paolo afferma che per quanto riguarda la risurrezione dei morti accade
altrettanto. E proprio in quel punto che il vangelo afferma la d8apo(a,
I’incorruttibilita, la 86€a, la gloria, la &0vajls, la potenza. Sono quelli i predicati
che vengono attribuiti al nuovo uomo (v.44a) che ora viene considerato come oGpa.
Questo corpo & 1'uomo, & il corporeo in rapporto a qualcosa di non-corporeo, GGpLa
buyLér, ma comunque il corpo. Ed & questo rapporto quello che subira un mutamento
nella risurrezione, oGpa mrevpaTikor. Non vi € quindi un passaggio da cio che &
corporeo a cid che & incorporeo, in quanto cio che permane & proprio il corpo. «Il
corpo “animale” & al di qua della risurrezione; quello “spirituale” al di 1a»%. Per la
prima volta, Paolo ha detto chiaramente che cosa intenda per risurrezione dei morti.
Di fronte alla concezione dei Corinti, che attribuiva all’anima le caratteristiche del
secondo aspetto, quello spirituale (Spirito di Dio), Paolo ribatte che cio che rimane &
il corpo. «Dio ¢ Signore del corpo! Ora il problema di Dio si pone in modo acuto e
ineludibile. Il corpo & I'uomo, il corpo sono io; e quest’uomo, questo io & di Dio»”.
Ma questo éyelpeTal o@pa mvevpaTikor chiede ora di essere ulteriormente specificato,
e questo sara il compito dei versetti successivi.

- . 44b-49. Ed ecco la specificazione: €l €0ty adpa Puxikdy, €0ty Kal
mrevpaTikéy, nella misura in cui ¢’€ un corpo animale, ce n’¢ anche uno spirituale®.
Il tentativo di Paolo ¢ di fornire una descrizione della risurrezione e non una sua
dimostrazione, non vuole convincere i suoi lettori, ma comunicargli cid che sa. Al
posto della Jruxn, dell’anima, che & cio che caratterizza I’uomo, ora abbiamo lo mrebpua,
lo Spirito, ma lo Spirito di Dio, e questa ¢ la piena Signoria di Dio, la risurrezione dei
morti.

Nel prosieguo della frase viene introdotto il termine oUTws, cosi; e nuovamente
questo cosi va inteso nella logica di Dio e non nella nostra. Paolo con ottws, fa ora
riferimento a Gn 2,7 (LXX): kal émhacev 6 Beos ToOv dvBpwmor xotv dmo This Yiis

57 RdM, pp. 124-125.

58 RdM, p. 129.

39 RdM, p. 130.

60 44b. el Eomiv owpa duyikéy, EoTw kal mveupaTikéy, 45. obTws kal yéypamTar,”
Eyéveto 0 mpiTos dvlpwmos ASap eis Luxmy (Goav, 6 éoxaTtos Adap els mvedpa (womololy. 46.
AAX’ 00 TPGTOV TO TVEVMATLKOY AAML TO Yuxikdy, EmeLTa TO mreupaTikéy, 47. 6 mpeTos dvbpumos ék
Yfis Xoikos, 0 BevTepos dvBpwros €€ olpavod. 48. olos & xolkds, TolobTOL Kal ol Xolkol, kal olos O
émoupdmios TolobToL kal ol émoupduior: 49, kal kabws édopéoajiev THy elkdra Tob Yolkol, dopéoopey
kal TV elkdéva Tob émoupaviou. 44. Nella misura in cui ¢’€ un corpo naturale, vi & pure un corpo spirituale.
45. Sta scritto: il primo uomo, Adamo, & divenuto un’anima vivente, e I"ultimo Adamo uno spirito datore di
vita. 46. Non vi fu prima il corpo spirituale, ma il naturale, e poi lo spirituale. 47. Il primo uomo nato dalla
terra € di polvere, ma il secondo uomo viene dal cielo. 48. Qual & 'uvomo di polvere, cosi sono quelli di
polvere, ma qual & il celeste, cosi saranno i celesti. 49. E come abbiamo portato I’immagine dell’uomo di
polvere, cosi porteremo |I'immagine dell’uomo celeste.




PaRizio ALBORGHETI 103

kal €vepionoer s TO mpéowmor avTol mrony (wiis, Kal €yéveto O dvbpwos
els buxny (Goav, Dio cred I'uomo terreno dalla terra e gli alito in faccia il suo alito
vitale che diventd per I’'uomo I’anima vivente. Questa frase, viene ora scomposta da
Paolo nei suoi elementi:

a) Il vero uomo che ¢ nato dall’alitare di Dio € Cristo. «Cio che nasce dall’alitare
di Dio, la creazione nella prospettiva della sua origine eterna, questo & la risurrezione
dei morti, il ocGpa mvevpaTikov, il corpo spirituale, 'uomo nuovo che appartiene a
Dio... v. 45b; la creazione, la risurrezione di Cristo e la fine di tutte le cose sono qui
concepite come un unico accadimento»®.

b) L'uomo che & nato dal mvony (wfis, & anche I’'uomo creato, la yuxny (Goav.
L’anima dell’uvomo supplisce lo mrebpa XpLoTob, lo Spirito divino di Cristo.

¢) Ora Paolo afferma che non ci troviamo di fronte a due uomini, ma ad uno
solo. Vi & un’identitd indiretta tra i due, ed essa & costituita dal corpo. Ed & proprio
attraverso di esso che questa identita indiretta deve diventare diretta. Ma questo deve
accadere e, quando accadra, allora i predicati verranno scambiati e la creaturalita
verra riportata alla sua originarieta.

Con il v. 46 si dice che il corpo spirituale non ¢ il primo. Se, secondo Barth,
per la comprensione logica del v.'45 non si poteva far diversamente dal porre prima
I’'uomo spirituale, ora tramite questo ribaltamento Paolo vuole impedire che 1'uomo
si rivolga verso un passato perduto. Noi siamo sempre e non altro che anima vivente,
¢ quest’anima vivente sta e cade con il nostro corpo. Ma di fronte ad esso sta il nostro
futuro: dopéooper, noi porteremo. E tra passato e futuro sta la risurrezione.

« Il titolo della quarta ed ultima sezione, («la risurrezione come realta» vv. 50-
58), non ha I’intento di annunciare cose inaudite che finora non erano state dette. L’'unica
novita ¢ che ora Paolo non procede ulteriormente nella sua disputa, ma, partendo dalla
risurrezione come realta, la testimonia cosi come &. In questa sezione quindi non si fa
altro che riassumere cio che si era detto in precedenza, e se anche vengono fatte ancora
delle precisazione e si respinge un fraintendimento (vv. 50-53), essa si conclude con un
epilogo che assomiglia pitt a un Salmo che alla continuazione del discorso.

S. CONCLUSIONE: VALORI E LIMITI DELLA TEOLOGIA BARHIANA
5.1. Assoluta differenza qualitativa tra Dio e il mondo
Un primo aspetto della teologia barthiana puo essere identificato nel tema

dell’assoluta differenza qualitativa tra Dio e il mondo. Ora, i due termini, piu che
differenziarsi, si elidono a vicenda, 1’'uomo ¢ sulla terra e Dio in cielo e tra i due non

61 RdM, p. 133.



104 ARTICOLI SCIENTIFICI

vi € alcuna possibile relazione, cio che sta sulla terra non puo rivelare di piu di cid
che & terra.

In questo modo, I'uomo (mondo) che ¢ soggetto a questa negazione puo prendere,
anzi deve prendere coscienza della sua reale situazione, deve comprendere che egli &
sempre I"'uomo naturale, il quale nulla puo dire del vero Dio. Quindi se tentassimo un
discorso su Dio a partire dall’'uomo finiremmo con il tradire questa separazione, tenteremmo
di superare il limite a noi invalicabile. Esempi di questo tentativo possono essere individuati
nella teologia apofatica da una parte e nella teologia catafatica dall’altra.

La prima giunge ad affermare I’abisso sul quale & sospesa I’esistenza umana,
ma non ¢ poi in grado di controbilanciare la negazione con I’affermazione, 1’esito &
la disperazione. La seconda afferma Dio attraverso I’analogia dell’essere, a partire
dall’uomo, da ciod che vi ¢ di buono e di bello in esso, essa giunge a Dio. Ma in questo
modo la riflessione su Dio finisce per identificarsi con la proiezione delle nostre
aspettative in un idolo vuoto. Il presupposto di questa seconda via & la continuita tra
le due entita, I’esito ¢ I’innalzamento dell’uomo a Dio. Entrambe le teologie mostrano
il loro fallimento perché hanno come punto di partenza la riflessione umana, che
come tale non puo trascendersi.

E necessario quindi che il limite non venga oltrepassato e che si rivolga il
proprio sguardo in quell’unico punto dove Dio si & manifestato all’'uomo. In questo
modo si apre di fronte a noi una nuova strada, 'unica se vogliamo ancora parlare di
Dio ed accedere alla nostra salvezza, essa non & una via che va dall’uomo a Dio, ma
segue la via inversa e prende il nome di Gesi Cristo. In Cristo il mondo viene raggiunto
da ci0 che il mondo non pud raggiungere, in Lui Dio si rivela all’'uomo e gli manifesta
che il suo no ha un corrispettivo dialettico nel suo si.

Questo evento che ora ci permette di parlare puo essere espresso solamente tramite
la teologia dialettica, in quanto la sua struttura & dialettica. Di fronte al si senza no della
teologia catafatica e al no senza si della teologia apofatica, la teologia dialettica & in
grado di mantenere uniti i due aspetti, in quanto il punto di partenza non & 1’'uomo, ma
la Parola di Dio. Attraverso di essa sappiamo che il no di Dio nei confronti del mondo,
¢ contemporaneamente anche il si in Gesu Cristo, ed in Lui diventa il si anche per
’'uomo nel momento in cui questo pronuncia il no sul suo essere.

Nella teologia dialettica sia il si che il no non sono pronunciati dall’uomo, ma
da Dio. Ora, attraverso questo percorso si apre per noi la possibilita di accedere in
maniera autentica al vero Dio e al nostro vero io, ma facendo attenzione al fatto che
ogni nostra appropriazione del si di Dio in Gesd Cristo & gid una sua negazione, in
quanto ’oggetto viene trascinato all’interno del mondo naturale, viene ridotto a
religione, diventa schiavo della soggettivita che vuole far propria la verita di Dio.

La negazione del soggetto rimanda continuamente all’azione di Dio nella sua
rivelazione in Cristo, nostra unica possibilita di sapere il si di Dio nei nostri confronti.
Il Dio di Gesu Cristo non si identifica con il mondo della storia della salvezza, anche al
suo interno non vi ¢ possibilita di appropriarsi dell’oggetto, anche se siamo cristiani
rimaniamo sempre sospesi tra il si in Cristo e il no nei confronti del nostro io naturale.



PARIZIO ALBORGHETI 105

Il cristiano sa del si, e questo & cio che lo contraddistingue dai non cristiani, ma continua
ad essere un uomo dannato, la sua storia rimane oggetto di questa contraddizione.

Il discorso barthiano ¢ continuamente preoccupato di salvare I’identita del
cristianesimo, egli non vuole che venga ridotto ad una visione del mondo tra le altre.
La sua teologia ha la profonda coscienza della centralita della rivelazione, della Parola
di Dio pronunciata nel Figlio, e tutto il suo sforzo & di rimandare a quello che li &
stato detto, il no e il si. Proprio per questo motivo, la teologia, in quanto discorso su
Dio a partire dalla rivelazione, non puo non essere dialettica, in quanto il si comporta
sempre il no, I'uomo salvato ¢ anche sempre 1'uomo dannato. Barth si presenta come
Ialfiere della Parola di Dio, la quale ¢ autosufficiente, incondizionata, vera, e la sua
teologia ¢ una teologia della Parola di Dio.

5.2. Il modo di comprendere la figura di Cristo

Un secondo punto riguarda il modo di comprendere la figura di Gesu Cristo.
Innanzitutto essa ¢ il centro, la nostra unica possibilita di dire qualcosa di un mondo
altrimenti a noi precluso. Barth riassume piu volte la sua centralita attraverso il rimando
alla crocifissione di Griinewald, dove il Battista indica Colui su cui va posta
I"attenzione. In Gesu Cristo da un lato vi ¢ la realta umana (Gesti) e dall’altro quella
divina (Cristo) ; vi € un aspetto conosciuto, quello umano, che & il nostro, e vi & un
aspetto a noi sconosciuto, il mondo del Padre, che non & il nostro. Ma tra i due aspetti
non vi ¢ alcuna possibile identificazione, Gesi Cristo viene considerato come
Pincontro di due entita contrapposte.

Per esprimere questa rapporto Barth fa riferimento ad un’immagine geometrica,
questo toccarsi e nello stesso tempo rimanere distinti viene espresso tramite I’analogia
tra il cerchio e la tangente. In questo modo, caratterizza 1’aspetto del divino con il
carattere dell’attimo e della negazione, ed & proprio per questo motivo che dovra
procedere nella spiegazione di come sia possibile per I'uomo conoscere cid che qui
si presenta sotto questo aspetto. Vi & un punto nella storia in cui la relazione tra Dio
e noi ¢ veduta, ma veduta in modo astorico, il kerygma ha un’accezione astorica.

In Gesu Cristo vi ¢ effettivamente 1’irruzione del mondo a noi sconosciuto nel
mondo a noi conosciuto, ma quello ha un carattere di completa alterita nei confronti
di questo, i due si contrappongono a vicenda. Sara attribuito alla fede il compito di
operare quel salto che consente di affermare la realta di quel punto in cui le due
entita si sono incontrate. La fede assume qui il carattere di paradosso rispetto all’ambito
della conoscenza generale, essa ha il compito di affermare cid che non & storico.

La rivelazione cosi intesa vede in azione in Gesii Cristo due realta tra loro
contrapposte e inconciliabili La maggiore presenza di una comporta la maggiore
assenza dell’altra e questo fino al momento della risurrezione in cui il si & totale e il
0o scompare. In questo modo perd abbiamo una risoluzione astorica della fede, la
quale si trova a vivere priva di ogni legittimazione. L’adesione del singolo alla
Rivelazione pud quindi solo avvenire attraverso questo totale paradosso.



106 ARTICOLI SCIENTIFICI

5.3. Antropologia dialettica

Anche I’antropologia si vede inserita in questa accezione dialettica. Attraverso
la rivelazione 1'uomo si vede compreso come colui che & contemporaneamente io e
non io. L'io vero & quello graziato, a cui 'uomo accede mediante la fede, mentre il
non io & quello naturale, ¢ la situazione abituale dell’uomo, cid che 'uomo & da
sempre. Tra i due io non vi ¢ alcuna possibile conciliazione, in quanto essa
significherebbe un tradimento della concezione dialettica della Rivelazione.

L’uomo ¢ e rimane I’'uomo religioso, non pud uscire da questa situazione fino a
quando vive, ma nello stesso tempo pud essere anche il credente, colui che sa e spera
(anche se questa conoscenza e questa speranza sono solo da credere). L'uomo con i
suoi progetti, con le sue azioni, con la sua storia si contrappone a quanto ci viene detto
nella rivelazione. Egli non vuole rassegnarsi al fatto che la sua realta sia semplicemente
quella naturale, egli cerca sempre di attribuire significati ¢ senso a cid che non & altro
che mondo. Ma tra questo mondo e I’Altro non vi ¢ alcuna relazione, e ogni nostro
tentativo di proiettarci in quello non fa altro che farci rimanere sempre di pili in questo.

5.4. Escatologia e mondo

Per quanto riguarda il rapporto tra I’escatologia e il mondo, se il primo
Rdomerbrief sosteneva una relazione tra le due entitd, la svolta dialettica pone in
primo piano la loro separazione. Nella prima fase I’escatologia veniva compresa in
senso dinamico, ciog il regno di Dio era in azione all’interno della storia e in essa si
sviluppava. Nella storia dell’'uomo caduto nel regno della morte e incapace di uscirne
autonomamente si era fatta presente la grazia di Dio in Gesd Cristo e tramite essa il
mondo progrediva verso una ricostruzione escatologica della situazione primordiale.

Nella seconda edizione ogni relazione tra Dio e il mondo & interrotta, ora
I’escatologia ¢ la cifra in grado di riassumere la realta cristiana solo se compresa
come negazione di ogni progetto umano. I’uomo & nel mondo decaduto; egli & il
peccatore € come tale non ha nulla a che fare con il regno di Dio. Non & piu possibile
alcuna facile identificazione tra la sfera umana e quella divina.

3.5. La critica di R. Bultmann

Bultmann, nella sua riflessione, riconosce la pertinenza del guadagno operato
dalla svolta barthiana, tuttavia chiede di poter completare ’analisi con la precisazione
dell’altro aspetto della questione, e nel far questo & certo di poter avere I’approvazione
di Barth. Il “da Dio !” inteso in senso oggettivo va completato con I’aspetto soggettivo,
'oggetto nel momento in cui deve essere detto (lo stesso “da Dio!” se vuole essere
detto), deve contemplare I’aspetto soggettivo.

11 fatto che I’oggetto sia compreso dal soggetto non significa il suo tradimento,
questo avverrebbe nel momento in cui noi intendessimo la soggettivita in senso



PatRiZIO ALBORGHETTI 107

individualistico. Se la nostra soggettivita & considerata come aperta alla Parola di
Dio e capace di entrarvi in relazione nell’atto del suo decidersi per essa, e se una
volta avvenuta la decisione essa non trasformi ’evento in programma personale, ma
si tenga sempre ben presente ’origine della cosa, allora la nostra soggettivita non
vanifica la realta dell’oggetto. In questo modo il “da Dio!” serve sempre da monito
affinché non ci si dimentichi la provenienza dell’evento che fonda Iatto, per non
rinchiudere I’azione libera dell’oggetto in una nostra visione del mondo, trasformando
cosi I’oggetto in una cosa.

Se il passo viene compreso in questo senso allora Bultmann si dichiara d’accordo
con Barth nel definire escatologica tutta la predicazione di Paolo, in quanto ogni
nostro punto di vista, ogni nostra appropriazione dell’evento in quanto gia passato &
uno stato e quindi € gia morte.

5.6. La critica di J. Moltmann

Moltmann analizza il tipo di escatologia soggiacente ai nostri autori
evidenziando come mettano in luce i due aspetti di una stessa impostazione di fondo®.
Nelle loro riflessioni vede all’opera la teologia di Hermann con la sua idea di
“rivelazione di s€” contenuta nel testo “La rivelazione di Dio a noi”.

Moltmann riporta questa frase: «Non possiamo conoscere Dio in altro modo
che questo, che egli si rivela a noi stessi [si pud anche tradurre: che egli stesso si
rivela a noi, N.d.T.], nell’agire su di noi»®. Ora Barth ¢ Bultmann, pur condividendo
Iattualismo del maestro, avrebbero messo in evidenza i due aspetti in un certo qual
senso opposti presenti nella frase. Nella rivelazione di Dio il sé su cui va posta
I’attenzione & quello dell’'vomo o quello di Dio?* Secondo Moltmann per quanto
riguarda Hermann la questione non ha motivo di esistere in quanto egli si sarebbe
orientato all’aspetto soggettivo, e in questa linea si porrebbe lo stesso Bultmann,
mentre esiste nell’interpretazione di Barth. Egli infatti avrebbe spostato I’attenzione
sull’aspetto oggettivo della realtd, in quanto I’oggetto, pur rivelandosi nell’istante,
rimane avvolto nel mistero, esso non diventa verificabile, e quindi il sé hermanniano
puod essere inteso solo teologicamente.

Che ci si orienti su un lato del problema o sull’altro, quello che qui rimane non
superato ¢ la forma di pensiero. Moltmann vede sullo sfondo un’ontologia che & tipica
del pensiero greco e che con I’evento Cristo ha poco a che fare. Tipica del pensiero
greco sarebbe la concezione della rivelazione di Dio come epifania; la rivelazione
consisterebbe nella manifestazione dell’eterno presente all’'uomo. A questa prospettiva

62 j. Moltmann, Teologia della speranza, Queriniana, Brescia 1970.
63 i, p. 48.
4 «La frase significa che Dio deve rivelare se stesso a noi, ovvero che deve rivelarsi a noi stessi? il
“s€” della “rivelazione di s si riferisce concretamente a Dio o all’uomos (Ibidem).



108 ARTICOLI SCIENTIFICI

si dovrebbe sostituire 1’accezione biblica di rivelazione, in cui il definitivo della storia
& cid che orienta la storia verso il suo compimento. L’attenzione non € piu posta sulla
soggettivit sia essa declinata in senso soggettivo od oggettivo, ma alla storia e al suo
procedere verso un compimento.

Moltmann individua 1’origine della concezione hermanniana nell’escatologia
trascendentale di Kant. In uno scritto intitolato La fine di tutte le cose, Kant avrebbe
sottoposto all’analisi critica, come gia aveva fatto con la ragione pura, pratica ¢ il
giudizio, anche I’escatologia del XVIII secolo (cosmologia e storia della salvezza).
Ancora una volta sarebbe emerso che se inizialmente questi oggetti, considerati dal
punto di vista della ragione, risultavano privi di contenuto, essi avrebbero ritrovato
tutta la loro forza all’interno dell’ambito morale. Qui essi entrano in gioco nel discorso
della realizzazione dell’individuo della sua capacita di essere se stesso.

In questo modo Kant avrebbe ridotto anche 1’escatologia a realta morale.
L’escatologia cosi viene privata della forza della speranza per identificarsi con le
categorie delle eterne condizioni dell’esperienza possibile. L’ impossibilita per 1a nostra
esperienza di prendere in considerazione realta soprasensibili, in quanto essa richiede
di avere a che fare con delle realta soggette al tempo, impone la trasposizione di ogni
oggetto non sensibile all’ambito etico.

Ma questo & solo un aspetto secondario in quanto in questo spostamento esse
vengono ridotte alle «condizioni eterne e trascendentali della possibilita di avere
un’esperienza di s¢ in senso pratico»®. A questo punto I’escatologia ha perduto il suo
aspetto storico e cosmologico per ridursi all’ambito dell’interiorita®.

5.7. Valori e limiti del progetto barthiano

Il progetto barthiano che si era posto come obiettivo la revisione della prospettiva
moderna, con il suo tentativo di fondazione legata al modello intellettualistico,
attraverso un pensiero che fosse in grado di esprimere il rapporto tra Dio e la storia
non pit declinato in senso deduttivo, e in questa direzione si deve inserire il recupero
della centralita della tematica escatologica, per la sua incapacita mostrata nel ripensare
I’ontologia della soggettivita, derivata dalla posizione kantiana del problema, si
attestera sulla prospettiva della pura iniziativa di Dio dmé Tob Beod. Il suo limite
consiste nel non riuscire ad elaborare un modello ontologico in grado di superare i
limiti della problematica di un pensiero incapace di legittimare la valenza storica
della verita di Dio.

65 J, Moltmann, Teologia della speranza, p. 44.

66 «In questo modo, secondo la pertinente osservazione di Hans Urs von Balthasar, “la filosofia
trascendentale diventa la metodica dell’apocalissi interiore™. Le escatologie cosmologiche e storiche ven-
gono sostituite dalla realizzazione pratica dell’esistenza escatologica» (Ibidem).



Parizio ALBORGHETI 109

Proprio per questa incapacita la sua posizione del problema si attesterd sempre
pitt sulla pura soggettivita di Dio, che si autolegittima da sé e che ha in s€ i propri criteri
di autodimostrabilita. Il suo pensiero per mettere al sicuro Dio da ogni oggettivazione,
poiché essa significherebbe morte, si orienta sempre piu alla totale autonomia della
Parola nei confronti del pensiero dell’uomo. E ancora per questo motivo che procedera
verso ’accentuazione unilaterale della post-temporalita (il rapporto diretto con Dio, &
solo da sperare, solo da credere; una conoscenza solo veniente — pura futuritd), giungendo
cosi ad ignorare la relazione tra la realtd di Dio e il tempo cronologico.

Egli stesso nella dogmatica ecclesiale, in riferimento a Rm 13,12, affermera di
aver considerato solo un aspetto del problema, e di non aver saputo comprendere la
realta teleologica (da non intendere come successione delle vicende umane) presente
in quel testo”. E proprio dalla ripresa di quest’aspetto, e dalla conseguente delineazione
di un’ontologia che sia in grado di esprimerlo, che si dovra ripartire per mostrare
I’intrinseca relazione tra la risurrezione di Cristo (categoria che & in grado di
sintetizzare la tematica escatologica), e la vicenda storica degli uomini.

La lettura barthiana ha il pregio di sottolineare che la risurrezione di cui noi
possiamo parlare rimanda necessariamente all’evento Cristo, € attraverso la sua
risurrezione che ci ¢ dato di parlare di cid che altrimenti sarebbe a noi precluso, e che
essa si caratterizza per la sua provenienza divina. Attraverso questi due elementi siamo
in grado di caratterizzare meglio quella che & la questione della definitivita dell’uomo
in quanto recuperiamo il contenuto e la sorgente, I’origine del nostro compimento. In
questo modo veniamo allontanati da possibili facili fraintendimenti che ci potrebbero
portare a pensarlo nei termini di autoproduzione (realizzazione tramite la nostra opera)
o di continuita naturale (immortalita dell’anima). L'intento barthiano & proprio quello
di ricuperare il punto di partenza teologico e di salvarne la peculiarita, di fronte al
pericolo della sua confusione con il discorso dell’appropriazione tramite la fede.

Tuttavia, la sua riflessione, essendosi fissata su di un modello, si caratterizza
per la contrapposizione tra la sfera umana e quella divina, non ¢ riuscita a mettere in
luce la ricchezza di possibilita che le intuizioni comportavano. A causa dell’incapacita
nel connettere i due momenti la sua teologia si ¢ caratterizzata con la separazione tra
il principio di rivelazione e la rivelazione storica. Cioé¢ tra il principio che dice che
per poter parlare di Dio ci si deve necessariamente riferire al luogo stesso in cui Dio
ha parlato, in cui Dio ha attestato se stesso, e la concreta attuazione storica di questa
rivelazione.

Il recupero della necessita di una autoattestazione da parte di Dio come punto
di partenza per ogni discorso teologico aveva portato Barth a superare 1'impostazione

67 «Sivede come io non avessi colto il carattere peculiare di questo testo, cioe la teleologia che esso
attribuisce al tempo nella sua corsa verso una vera fine... Proprio la nozione unilateralmente atemporale di
Dio, contro la quale mi ero mosso, rimaneva I'unico risultato tangibile raggiunto» (in Teologia della spe-
ranza, pp. 53-54).



110 ARTICOL SCIENTIFICI

che dimostrava Dio in modo deduttivo e, attraverso tale guadagno, veniva spinto
nella direzione di ripensare la fede in senso storico. In questa direzione il discorso
teologico non ¢ piu fondato sulla domanda, ma sull’esperienza che la rende possibile
€ che non potra essere esaurita dalla riflessione.

La fede, come luogo dell’esperienza della soggettivita di Dio, precede il sapere.
Ma nella sua elaborazione del problema Barth finisce per dimenticare la concretezza
della rivelazione storica di Gest; per paura di compromettere la rivelazione attraverso
I’aspetto antropologico la risolve nel principio teologico. Ma I’evento singolare di
Gesu, se vuole essere considerato nella sua totalita, deve comprendere sia 1’aspetto
teologico che quello antropologico.

Infatti in quanto evento esso richiede di essere interpretato e riconosciuto come
rivelazione di Dio; esso non puo essere risolto nella sua radice teologica pena la
perdita di storicita e di validita per I’'uvomo. La stessa risurrezione di Cristo dai morti
se vuole recuperare la sua concreta relazione alla storia, e non venire isolata in un
punto astorico, deve gia agire all’interno della vita storica di ogni uomo e esserne il
fondamento. E questo deve avvenire in modo reale, affinché 1’uomo di fronte all’evento
Cristo abbia la possibilita di riconoscerlo come autentica rivelazione di Dio.

Barth condivideva la critica che Paolo aveva rivolto ai Corinti di aver dimenticato
I’aspetto concreto della risurrezione nei confronti della loro vita, ma attraverso la sua
forma di pensiero non & capace di stabilire la forza di questa visione. Cosi, la
risurrezione diventa una realta autoattestata da Dio che si impone a noi attraverso la
fede. Ora & proprio la mancanza di una riflessione antropologica, non impostata in
modo oggettivistico, che potrebbe portare a recuperare tutte le potenzialith di questa
intuizione. Certamente la sua svolta & pertinente, lo stesso Bultmann I’ha riconosciuta
come punto imprescindibile da cui partire per ripensare la teologia, ma si presenta il
compito di integrarla con un modello concettuale che sia in grado di far emergere
tutte le sue possibilita.

Il ripensamento della questione deve mostrare come la rivelazione richieda un
profilo antropologico, infatti se questo mancasse non sarebbe nemmeno rivelazione.
La rivelazione richiede un principio antropologico nei cui confronti si pone come
I'unico, adeguato, possibile compimento. Se non fosse cosi allora anche la storia di
Gesu Cristo si svuoterebbe di ogni rilevanza, essa si presenterebbe come uno tra i
tanti fatti. Si deve quindi procedere nella direzione di mostrare come la liberta abbia
un ruolo costitutivo, nella determinazione della verita e non solo un ruolo applicativo.

La verita ha bisogno della mia liberta per presentarsi nella storia, senza la mia
liberta essa sarebbe esclusa dal mondo e io ho bisogno della verita per essere me
stesso. Liberta qui non va intesa in senso di autofondazione, ma di apertura costitutiva
alla verita, essa ¢ da sempre in relazione con essa e partecipa alla sua realtd. Noi da
sempre viviamo del tutto, del definitivo, della risurrezione, ma per sapere questo
abbiamo bisogno di una liberta che sia in grado di anticipare tutto questo, e che ci
dica tutto questo. L’'uomo ¢ alla ricerca di dare parola all’esperienza del tutto che da
sempre vive, ma non ¢ in grado di darsela da sé, ha bisogno di una liberta che gliela



PATRIZIO ALBORGHETTI 111

anticipi, ma questa anticipazione non deve escludere la liberta altrimenti non sarebbe
pit la verita dell’uomo.

La liberta dell’'uomo ¢ da sempre chiamata ad autotrascendersi, la sua realta si
caratterizza per il fatto che non pud dire di essere giunta ad una conclusione, inoltre
essa da sempre si contraddistingue per il suo desiderio di un compimento. Di fronte
a tutto cio I’'uomo non puo far altro che postulare il suo compimento.

L'uomo rimane costitutivamente aperto a cid che non dipende da lui, egli pud
solo riconoscerlo nel momento in cui questo gli si rivela nella storia. In quanto & da
sempre in relazione con il definitivo diventa anche capace di riconoscerlo nel momento
in cui questo si fa presente nella storia. Quindi la storia di Cristo ha un legame intimo
con noi in quanto Egli & sempre il Signore della storia, il suo venire non & estrinsecistico
rispetto alla nostra realta.

5.8. Osservazioni finali

L’impostazione di Barth, e della teologia che a lui si riallaccia, & viziata da un
profondo rifiuto iniziale del discorso filosofico. Al pensiero viene tolta ogni possibilita
di determinare razionalmente la struttura logica del reale, e da questa di inferire ad
una sua fondazione ontologica.

D’altronde questa forma di pensiero risente profondamente del rigetto operato
da parte del pensiero protestante del discorso filosofico svolto nelle epoche precedenti.
Con il medioevo viene rigettato il mondo classico € i suoi tentativi di mostrare la
profonda unita e armoniosita del reale.

Riassunto. Questo saggio, svolto in tre parti, si propone di mettere in rilie-
vo il guadagno essenziale operato da Karl Barth nel suo commentario “La
riserrezione dei morti”. La riserrezione dei morti, tema precipuo di 1Cor 15 - che
rappresenterebbe, secondo il pastore di Safenwil, il grande filo rosso che attraver-
sa ¢ guida tutta I’epistola paolina - sarebbe la realtd in grado di dare un contenuto
alla sua svolta dialettica, sintetizzando cosi, con essa, ’agire escatologico di Dio
nei confronti dell’'uomo. Questa analisi, che costituisce la seconda parte del pre-
sente lavoro, & preceduta da una prima dedicata al delineamento dell’evoluzione
del pensiero barthiano, e seguita da una terza in cui vengono mostrati i guadagni
e i limiti, con le possibili integrazioni di tale pensiero.

Summary. This essay, in three parts developed, wants to point out the
essential benefit performed by Karl Barth in his commentary “The resurrection of
the deads”. The resurrection of the deads, chief subject of 1Cor 15 - which should
represent, according to the parson of Safenwil, the big red thread which passes
through and guides the entire Paul’s epistle - should be the reality giving a




112 ARTICOLI SCIENTIFICI

content to its dialectic turn, synthesizing the eschatologic acting of God in regard
of man. This analysis, which represents the second part of the present work, is
preceded by one which deals with the outlining of the cvolution of Barth’s
thought, and followed by a third which underlines the benefits and the limits,
with the possible integrations of such thought.

Inhaltsgabe. Dieser Aufsatz, aus drei Teilen bestehend, will das
wesentliche Ergebnis betonen, das Karl Barth in seinem Kommentar “Die
Auferstehung der Toten” herausgestellt hat. Die Auferstehung der Toten, das
Hauptthema von 1 Kor 15, bedeutet nach dem Pastor von Safenwil den roten
Faden, der den gesamten paulinischen Briefcorpus durchzieht und bestimmt. Die
Auferstehung ist in der Lage, der dialektischen Wende einen Inhalt zu geben.
Auf diese Weise falit sie das endzeitliche Wirken Gottes im Blick auf den
Menschen zusammen. Dieser Analyse - der zweite Teil der vorliegenden Arbeit -
geht ein erster Teil voraus, der sich der Entwicklung des Barth’schen Denkens
widmet. Der dritte Teil zeigt dessen Ergebnisse und Grenzen; er bemiiht sich
auch um dessen Vervollstindigung.




