RTLu I (1998) 1, 116-132 115

Sulla cristologia filosofica
di Xavier Tilliette

Enrico Colombo
Universita degli Studi, Milano (Italia)

1. INTRODUZIONE

Ormai da alcuni anni, Xavier Tilliette ha dedicato la sua attenzione di studioso
e di storico della filosofia al tentativo di definire la possibilita di una cristologia filo-
sofica; a questa fondamentale questione teoretica, i cui albori sono da rintracciare ad-
dirittura nei lontani anni Quaranta', ha indirizzato le sue ricerche pit recenti, raggiun-
gendo, da ultimo, una prima determinazione, originale, del concetto di cristologia fi-
losofica®.

! Cf X. TILLIETTE, Le Christ de la Philosophie, Cerf, Paris 1990; tr. it. Il Cristo della filosofia.
FProlegomeni a una cristologia filosofica, a cura di G. SANSONETTI, Morcelliana, Brescia 1997 (da cui si
cita qui e in seguito), p. 13.

* I testi di Tilliette dedicati alla cristologia filosofica sono soprattutto i seguenti, in cui I’Autore
riclabora altri scritti e ripensa le sue lezioni universitarie: La christologie idéaliste, Desclée, Paris 1986; tr.
it. La cristologia idealista, a cura di . COPPELLOTTI - G. RICCARDINO, Queriniana, Brescia 1993 (da
cui si cita, con la sigla CI, seguita dal numero di pagina); Le Christ de la Philosophie, Cerf, Paris 1990 (tr. it.
1l Cristo della filosofia. Prolegomeni a una cristologia filosofica, a cura di G. SANSONETTI, Morcelliana,
Brescia 1997, da cui si cita con la sigla CF seguita dal numero di pagina); Filosofi davanti a Cristo, ed. it. a



116 StATUS QUAESTIONIS

I risultati delle ricerche di Tilliette sono, senza dubbio, peculiari, da molteplici
punti di vista; innanzitutto, egli intende, per cristologia filosofica, non la semplice
presenza della figura di Cristo nel pensiero dei filosofi, moderni e contemporanei,
bensi la compenetrazione di filosofia e di Cristo, in modo tale che questi informi, per-
metta la stessa determinazione concettuale, scientifica e problematica della filosofia.

Cosi, per Tilliette, Cristo costituisce la filosofia, formando, con la sua persona,
un esempio di posizione e di risoluzione di problemi filosofici, primo fra tutti quello
della relazione tra infinito e finito, tra ["universale e il particolare; «La domanda del
Cristo: chi dici che io sia? Chi dicono che io sia? ¢ rivolta anche ai filosofi. Non solo
egli interroga la filosofia ma, in definitiva, la giudica»®. La cristologia, ciog, sostiene,
alimenta e vivifica la filosofia stessa, presentando Cristo, in modo esclusivo, come
nelle prime comunita cristiane, aggiungendo pero la ricchezza, la complicazione teo-
retica e la diversita della filosofia moderna.

La cristologia rimanda poi alla necessita di pronunciarsi sulla possibilita di una
filosofia cristiana; Tilliette suggerisce |’ampiezza e [’angustia di questa definizione:
essa ¢ troppo ampia, perché finisce con [’accettare chiunque si occupi, anche margi-
nalmente, di Cristo, pur avendo un preordinato concetto di filosofia, che esclude Cri-
sto come suo fondamento; ¢ troppo angusta perché porta a una restrizione, quasi a
una separazione della filosofia cristiana dalla filosofia. In realta, nella proposta di
Tilliette, la filosofia ¢ ipso facto cristiana, proprio in quanto assume Cristo come pro-
prio fondamento costitutivo. La questione, che Tilliette affronta, €, dunque, come sia
possibile scientificamente una tale filosofia: «Uno degli obiettivi della nostra impresa
¢ quello di assicurarle comunque uno statuto»®.

Infine, il progetto cristologico di Tilliette ¢ condotto, grazie all’esame minuto,
preciso e stimolante della tradizione filosofica occidentale, in cui egli riversa la sua
profonda conoscenza storico - filosofica, soprattutto dell’idealismo tedesco, vera cul-
la della cristologia filosofica. «La cristologia filosofica conosce la sua massima fiori-
tura nel corso del periodo dominato dall’idealismo tedesco»®. Tilliette consente, quin-
di, con il suo esame della comprensione filosofica idealista di Cristo, di ribaltare alcu-
ne convenzioni storiografiche, prima fra tutte I’incompatibilita assoluta tra i sistemi
idealisti e il Cristianesimo, e di recuperare alla filosofia cristiana, intesa nel senso for-
te prima delineato, il pensiero, in particolare, di Kant e di Hegel, culmini della filoso-
fia moderna.

cura di G. SANSONETTI, Queriniana, Brescia 19912 (da cui si cita, con la sigla FDC, seguita dal numero di
pagina); La Semaine sainte de Philosophes, Desclée, Paris 1992 (tr. it. La settimana santa dei filosofi, a cura
di G. SANSONETTI, Morcelliana, Brescia 1992, da cui si cita, con la sigla SSE, seguita dal numero di
pagina).

1EDC, p. 19,

YEE 28

CE R



Enrico CoLomBo 117

2. PAOLO, LA FILOSOFIA E LA CRISTOLOGIA

Tilliette € ben consapevole della difficolta concettuale di una cristologia filoso-
fica, che non si esaurisca pero nella contesa, davvero sterile, tra teologia e filosofia,
per il primato scientifico nell’indagine cristologica, ma che investa radicalmente la
sua stessa possibilita. I’accento € posto, ciog, sulla questione della conciliabilita fon-
damentale tra cristologia e filosofia; Tilliette affronta questa questione, tenendo pre-
sente |’interrogativo teoretico e spirituale, offerto da alcuni passi neotestamentari, so-
prattutto dai noti luoghi paolini della I lettera ai Corinzi. Paolo si esprime qui, con
estrema recisione, contro la sapienza filosofica degli antichi, a cui oppone, in modo
irriducibile, la persona di Cristo: «Mentre i Giudei chiedono miracoli e i Greci cerca-
no la sapienza, noi predichiamo Cristo crocefisso, scandalo per i Giudei e follia per i
Gentili»®.

Paolo esclude, quindi, senza alcuna apparente possibilita di replica, che la filo-
sofia possa anche solo accordarsi con la fede in Cristo, sottraendolo a ogni determina-
zione, razionale e filosofica, frutto di un uso pagano dell’intelletto, incapace di cono-
scere, grazie alle sue categorie, il mistero di Cristo. La soluzione €, allora, per Paolo,
una separazione rigida tra Ia filosofia e Cristo, senza tema di dichiarare, a tal proposi-
to, lo scetticismo della ragione.

Ci6 non comporta, perd, la rinuncia completa all’uso autonomo, naturale del-
Iintelletto; al contrario, Paolo si spinge addirittura ad ammettere la capacita dell’in-
telletto naturale di dimostrare metafisicamente 1’esistenza di Dio, raggiungibile a par-
tire dall’ordine finalistico dell’universo, che rimanda a una causa ordinatrice esterna:
«Le sue invisibili perfezioni, la sua eterna potenza e la sua divinita, appaiono fin dal-
la creazione del mondo, offerte alla considerazione per mezzo delle sue opere»’.

Egli ammette poi che I'uomo possa raggiungere norme morali, fidando solo
nella sua dignita intellettuale: «Se i pagani che non hanno la legge fanno, per natura,
quello che prescrive la legge sono legge a se stessi, pur non avendo la legge. Essi di-
mostrano che i dettami delle legge sono scritti nei loro cuori, come ne fa fede la loro
coscienza con i suoi giudizi, la quale, volta per volta, li accusa o li difende»®. La filo-
sofia sembra allora annullarsi solo quando abbia a che fare con la persona di Cristo,
conoscibile non razionalmente, ma solo per fede. «Perché, sappiatelo bene, nessun
fornicatore, nessun impudico, nessun avaro, che ¢ quanto dire nessun idolatra, parte-
cipa al regno di Cristo e di Dio. Nessuno vi seduca con vani discorsi, perché a causa
di queste cose Iira di Dio viene sopra i figli della ribellione. Non abbiate nessun rap-
porto con loroy °.

¢ 1Cor 1,22 - 23; si & tenuto conto, qui e nelle altre citazioni bibliche, della traduzione CEI del 1974
’ Rm 1,20.

8 Rm 2,14-15.

2 FES5.5-6



118 STATUS QUAESTIONIS

I versetti di I Corinzi richiamano, del resto, a conferma e a sostegno, altre
espressioni paoline, in cui la conoscenza mondana, la ragione filosofica sono comple-
tamente rifiutate, in nome della sola dottrina vera, incentrata sull’esistenza irripetibile
di Cristo, che genera la sapienza della Croce; basti pensare a quanto afferma Paolo:
«Se qualcuno insegna false dottrine e non si attiene alle salutari parole di nostro Si-
gnore Gesu Cristo e a quella dottrina che ¢ secondo la pieta, ¢ un orgoglioso, un irre-
sponsabile, un malato di quello spirito litigioso e parolaio che ¢ germe di invidie,
contese, maldicenze, sospetti maliziosi, dispute interminabili di uomini corrotti di
mente e privi della verita, che fanno della verita una fonte di guadagno»'®; a cio se-
gue, come conclusione ideale, un’altra espressione paolina: «Portiamo sempre e do-
vunque nel nostro corpo la morte di Gesu»''.

La decisione esclusiva di Paolo per Cristo si riflette in altre parole neotesta-
mentarie, altrettanto risolute, come quelle, ad esempio, che ricorrono nel Vangelo se-
condo Giovanni, 1a dove Cristo dice di sé: «lo sono la via, la verita e la vitan'?. Anche
qui, benché il Vangelo giovanneo, soprattutto il suo Prologo, sia un luogo privilegia-
to, oggetto dell’assidua discussione dei filosofi, appare completamente respinto un
possibile accordo tra la ragione filosofica e Cristo.

Il progetto di Tilliette di determinare la possibilita di una cristologia filosofica
sembra, allora, destinato al fallimento ancor prima di iniziare; 1’unico modo, per I’uo-
mo, di comprendere Cristo sembra essere quello della Rivelazione e della fede, pre-
supposti di una cristologia teologica, che si sforzi di illuminare le verita rivelate. E
evidente perd che si ritornerebbe, in questo caso, all’opposizione di filosofia e di
fede, che si risolve, nella prospettiva di Paolo, se ci si sofferma alla superficie delle
sue parole, solo con I’affermazione del primato della fede sulla ragione. La questione
di una possibile cristologia filosofica si trasforma, nella riflessione di Tilliette, nel
problema della permanenza della scientificita autonoma della filosofia, che deve,
perd, fare i conti con Cristo; la posizione di Paolo € cosi mutata a fondo: non ¢ pil
possibile sostenere I’irriducibilita tra la sapienza filosofica e Cristo, ma € necessario
chiarire filosoficamente la comprensione concettuale della persona di Cristo.

«La filosofia non ¢ la Rivelazione»'®; se & vero che essa non pud né soppianta-
re né invadere il campo della fede, ¢ altrettanto certo che non puo cessare d’interro-
garsi sul suo significato, per comprendere Cristo concettualmente, pena, in caso non
facesse ci0, la chiusura illuministica dell’intelletto nei riguardi della fede stessa; Til-
liette, attento studioso di Hegel, sa bene che la filosofia sarebbe cosi costretta, proprio
quando pensa di dominare ogni aspetto della realta, a dichiarare la propria limitatezza
e a lasciare libero campo alla fede, come aveva appunto notato Hegel, in Fede e sape-

0 1Tm 6,3- 5.
11 2Cor 4,10.
2 Gy 14, 6.

3 CE, p. 19.



Enrico Colomso 119

re: «La cultura ha talmente innalzato il nostro tempo al di sopra dell’antico contrasto
di ragione e di fede, di filosofia e di religione positiva, che questa opposizione di fede
e di sapere ha acquistato un senso del tutto diverso e si trova ora trasferito all’interno
della filosofia stessa»'*. Ma non si farebbe un passo oltre il dettato di Paolo, che ri-
produce, dal punto di vista fideistico, lo stesso modo di procedere degli illuministi.

Il richiamo alla distinzione della filosofia dalla fede e la conseguente necessita
della filosofia, se non vuole ridursi a semplice edificazione spirituale, di occuparsi
concettualmente delle conoscenze di fede, pongono Tilliette nella condizione di rileg-
gere con piu attenzione le parole di Paolo e di riproporre la questione di una cristolo-
gia filosofica. E proprio il Paolo della Prima lettera ai Corinzi a offrire indicazioni per
uscire dalla sterilita di cui egli stesso € causa, seppur involontaria, per il pronuncia-
mento sulla cristologia filosofica. Piu determinatamente Tilliette nota come Paolo
non possa non riferirsi alla filosofia pagana del suo tempo, nel suo rifiuto della sa-
pienza mondana, atteggiamento in cui pud aver contato anche il disagio esistenziale,
che dovette affrontare nella sua predicazione®,

Lo sbaglio di Paolo ¢ di aver cio¢ radicalizzato la sua avversione per i filosofi
pagani, investendo di essa la filosofia in generale, e di aver rinunciato a un ulteriore
pronunciamento sul possibile legame tra la filosofia e Cristo, respingendo, addirittu-
ra, alla fine, la filosofia qua talis. 1l sospetto e il disinganno verso la filosofia, sorti
con I’esperienza della cripticita e della capziosita dei filosofi greci a lui contempora-
nei, inducono Paolo a non opporre loro un’altra filosofia altrettanto sottile, cavillosa e
oscura ¢ a togliere ogni equivoco predicando la fede in Cristo, «con atteggiamento re-
ligioso e credente '°. Ma questa conclusione & speculare a quella della filosofia paga-
na, che si ritrae dall’annuncio paolino, colpito dalla difficolta offerta dalla persona di
Cristo. Il punto d’inversione nel rapporto tra la filosofia e Cristo, tale da consentire
una cristologia filosofica, risiede nell’adesione totalizzante alla persona di Cristo,
cosi evidente, oltre che negli scritti di Paolo, anche nella stessa vita delle prime co-
munita cristiane, vero modello per la filosofia. Come non & pensabile una vita di
fede, prescindendo dalla persona di Cristo, cosi non & ipotizzabile 1’estraneita di Cri-
sto alla filosofia: tutti i concetti filosofici che travagliano da sempre la filosofia, sia
antica che moderna, primo fra tutti quello del rapporto tra I’infinito e il finito, sono
incarnati in Cristo.

La filosofia si trova quindi a fare i conti, da un lato, con la posizione, in Cristo,
di problemi tipicamente filosofici, dall’altro, deve affrontare queste questioni, grazie

“"G.W.F. HEGEL, Glauben und Wissen, in Jenaer Kritische Schriften, hrsg. von H. BUCHNER und
O. POGGELER, in Gesammelte Werke, hrsg. im Aufirag der Deutsche Forschungsgemeinschaft, Bd. 1V,
Felix Meiner Verlag, Hamburg 1968, pp. 315- 414, p. 315 (tr. it. Fede e sapere, in Hegel, Primi scritti critici,
a cura di R. BODEI, Mursia, Milano 1971, pp. 123- 253, p. 123).

15 EDC, p. 20.

1 Ibidem.



120 STATUS QUAESTIONIS

al suo solo patrimonio scientifico; il fine & dunque di comprendere concettualmente
Cristo e costruirsi, con ¢id, proprio come filosofia. Si nota qui un’evoluzione teoreti-
ca di Tilliette; mentre infatti, nelle sue opere precedenti, egli poneva in luce 1’interes-
se dei filosofi, soprattutto dei pin grandi, come Kant e Hegel, per la persona di Cristo,
in Il Cristo della filosofia, quasi fosse una prima summa del suo pensiero, volta co-
munque a ulteriori sviluppi, Tilliette muta I’approccio alla cristologia filosofica e af-
ferma la necessita costitutiva di Cristo per la filosofia.

11 fatto che «esista un Cristo dei filosofi»'” & certo importante ma, tutto sommato,
non essenziale e sempre confutabile da altri filosofi; inoltre, comporta il rischio di un
interesse semplicemente empirico per la trattazione di Cristo'® e la ventura di scambiare
la cristologia filosofica per una giustapposizione di pareri filosofici, privi di principi or-
dinatori. Anche questi, pero, sarebbero trovati secondo i fondamenti dei diversi sistemi
e sarebbero del tutto estrinseci a Cristo. Al contrario, una cristologia, rettamente intesa,
deve «mostrare come Cristo rischiari e, letteralmente, riveli le nozioni cardinali della fi-
losofia, di cui & il simbolo e la chiave: la soggettivita e I’intersoggettivita, il trascenden-
tale, la temporalita, la corporeita, la coscienza, la morte ecc...»". Paolo ¢ indubbiamen-
te superato nella lettera, ma & mantenuto nello spirito, senza, pero il pessimismo, che
annichilisce la filosofia e che trova requie solo nella fede.

11 concetto, cosi raggiunto, di cristologia filosofica comporta numerose que-
stioni, in cui Tilliette si impegna con la sua consueta acribia storico - filosofica e con
un’innegabile equilibrio teoretico. 1l cardine da lui sempre tenuto ben presente € il
fondamento costitutivo di Cristo per la filosofia: «Ho dovuto provare diverse piste
prima di convincermi che Cristo ispira la filosofia come la cristologia sostiene la fi-
losofian®. Ciod esclude innanzitutto la possibilita che la filosofia possa secolarizzare
Cristo, togliendogli ogni dignita divina, ma anche ogni rilevanza per una possibile
cristologia filosofica. Questi aspetti, altrettanto pericolosi, anche se in modo diverso,
possono essere delineati, tenendo conto, da un lato, della riduzione di Cristo a mae-
stro di morale, dall’altro, della sua elevazione a idea filosofica. Nel primo caso, tipi-
co, ad esempio, dell’Tlluminismo si nega a Cristo la personificazione di ogni concetto
filosofico, della sua stessa divinita, relegandolo nella posizione di un innovatore reli-
gioso: «Su questa linea di una cristologia filosofica, in cui I’epiteto razionalizza il so-
stantivo, si ha a che fare con un Cristo senza cristologia»?'.

Non ¢ qui possibile la comprensione concettuale di Cristo, perché questi non
ha in sé alcun problema filosofico. D’altra parte, ¢ pur sempre possibile accettare che
Cristo sia il fondamento teoretico della filosofia, rifiutandogli perd ogni determina-

" FDC, p. 21.
% CF, p. 1.
¥ CF, p. 32.
2 Ivi, p. 13.
2 CF, p. 274.



Enrico CoLomBo 121

zione umana; si & di fronte a «una cristologia senza Cristo, che sviluppa I’Idea di Cri-
ston?,

In effetti, € opportuno rivolgersi alla teologia, per evitare che la cristologia filo-
sofica secolarizzi o dichiari superflua la completa persona di Cristo; la teologia non
incorre in questo pericolo perché pone a proprio fondamento i dati rivelati, che posso-
no essere trasmessi alla filosofia; bisogna cioe che la cristologia «provenga dalla teo-
logia e abbia la sua origine nel “Dio d”Abramo, d’Isacco e di Giacobbe”. E il prezzo
da pagare per una cristologia filosofica che non sia la secolarizzazione della cristolo-
gia»®. Questo costo, benché alto, consentira, pero, una feconda rendita per la filoso-
fia, poiché puo porre I’integra figura di Cristo al proprio centro ¢ affrontare a fondo i
problemi filosofici, proprio in Cristo. «Non pare possibile elaborare una cristologia
filosofica al di fuori della fede in Cristo»?. Se, infatti, Cristo € il momento della con-
ciliazione dell’infinito e del finito, questione capitale per la riflessione filosofica, tol-
ta la sua divinita e eliminata la sua persona fisica, non ¢ piu possibile la comprensio-
ne del nesso di finito e di infinito e la filosofia si preclude amplissime strade di ricer-
ca. Cio sembra intendere Tilliette, quando afferma che «se la filosofia e la teologia
fossero realmente due entita esistenti ciascuna nel suo ordine, gli slittamenti, le inter-
ferenze, le compenetrazioni sarebbero impossibili e non esisterebbe una filosofia cri-
stiana» 2. B ovvio perd che la teologia e la filosofia mantengono uno statuto scientifi-
co autonomo, anche se I’ambito oggettuale, come aveva del resto chiarito con assolu-
to vigore Hegel, puo coincidere: «Sicuramente la filosofia non ¢ la preghiera, non ¢ la
mistica. Non & neppure la teologia ove si elabora la cristologia dogmatica a partire dai
dati della fede, tratti dalla Scrittura e dalle definizioni dei Concili e del Magistero»?.
11 dissidio iniziale, criticato, nella sua arida infondatezza da Tilliette, &, dunque, cosi
superato: «E del tutto evidente che non ci sarebbe una cristologia filosofica se non ci
fosse una cristologia fout court»*.

Grazie a queste acquisizioni, Tilliette puo affrontare il problema di una filoso-
fia cristiana, che accetti una cristologia filosofica autonoma dalla teologia, anche se
assolutamente intrecciata a essa. Il presupposto di Tilliette, ormai chiaro, ¢ il supera-
mento radicale dell’opposizione concettuale moderna di fede e di sapere e il rifiuto
della subordinazione medievale della filosofia alla teologia. Lidea di una cristologia
filosofica non puo essere scissa dalla possibilita di una filosofia cristiana: «Sara suffi-
ciente difendere la causa della filosofia cristiana per ristabilire 1’eventualita di una
cristologia filosofica che rimane innestata sulla sua grande tradizione» .

2 CF, p. 274.
B Ivi, p. 31.
SENC P61,
LECE 2T

* Ivi, p. 33.

2 FDC, p. 274.
% CF, p. 274.



122 STATUS QUAESTIONIS

Nonostante cio, la filosofia cristiana, fatta salva la complessita della sua defini-
zione e I’estensione di questo concetto a tutta la tradizione filosofica occidentale, ha,
per Tilliette, due vizi che complicano la definizione dello statuto scientifico di una
cristologia filosofica. La filosofia cristiana ¢ senza dubbio quella scaturita dal Cristia-
nesimo, che ha riconosciuto, come proprio nocciolo teoretico, la storicita della reli-
gione cristiana, e, appunto per cio, non ha abbandonato 1’opera dottrinale del Magi-
stero. La sfida per la cristologia filosofica ¢, ancora, tenere conto dei dati speculativi
della tradizione filosofica, senza deflettere dalla sua autonomia: «Dev’essere possibi-
le liberare la filosofia del giogo dell’ortodossia, senza per questo attentare alla sua
qualita cristiana»®. La filosofia cristiana ha considerato il cristianesimo come una re-
ligione da costruire dottrinariamente, servendosi di una ragione filosofica gia costrui-
ta e affrontando il cristianesimo, come se fosse un oggetto d’indagine a essa esterna;
¢ sempre, cioe, rimasta in ombra la necessita che il cristianesimo sia costitutivo per
una filosofia cristiana e, cosi facendo, si & anche accettato che si ponesse piu attenzio-
ne all’apparato dogmatico che a Cristo. E meno rilevante e, addirittura, incontestabile
che il cristianesimo sia fonte della filosofia; la vera questione ¢ che esso penetri e vi-
vifichi «il lavoro filosofico come un midollo di pensiero»®.

La cristologia filosofica, allora, ¢ impensabile, per Tilliette, senza la filosofia
del cristianesimo, che le trasmette una dottrina filosofica raffinata, ma che sarebbe
morta lettera se non ponesse la persona Cristo come pilastro fondamentale, in modo
tale da ispirare I’intera filosofia: «In realta, Cristo ha qualcosa da dire ai filosofi ed &
la cristologia che, alla stregua del cristianesimo per la filosofia cristiana, permea la fi-
losofia al fine di trasformarla» *. E evidente dunque che la definizione di filosofia
cristiana pecca, nello stesso tempo, per troppa angustia e per eccessiva ampiezza.
Essa ¢ limitata, perché si riferisce solo alla filosofia che assume dottrinariamente il
cristianesimo; & vasta, perché tutta la filosofia occidentale si inserisce genericamente
nella tradizione cristiana. La soluzione proposta da Tilliette mira a una filosofia che
riconosca in Cristo il filosofo per eccellenza, divenendo filosofia senz’altra ulteriore
aggiunta: «La filosofia si & riconosciuta in questo Dio in forma di uomo» *%; ci6 & po-
tuto succedere, perché Cristo ha risolto, nella sua persona, la questione dell’infinito e
del finito, individualizzando, in un momento storico concreto, 1’universalita divina: la
cristologia filosofica, che conosce, mercé il pensiero, Cristo, giustifica I’intera filoso-
fia.

Questa meta ¢ raggiungibile pero solo con la filosofia moderna; la cristologia
filosofica medievale dipende imprescindibilmente dalla cristologia teologica e non &
salvata I’esigenza di una comprensione concettuale di Cristo. La soggettivita moder-

2ER.p.32:
B2,
3 Ibidem.

2 Ivi, p. 29.



EnrRico CoLomBo 123

na, razionale e autocosciente, in cui ha luogo I’autonomia della filosofia dalle cono-
scenze rivelate, comporta, invece, insieme al rischio della secolarizzazione, gia scon-
giurato da Tilliette, la possibilita di una conoscenza concettuale di Cristo; la diffiden-
za verso la filosofia moderna, cosi cara alla filosofia cristiana, puo allora recedere,
per lasciare spazio a una filosofia rinnovata cristologicamente.

Tilliette trova questi concetti cristologici realizzati storicamente nei sistemi fi-
losofici di Kant e, in particolare, di Hegel; nell’esame del pensiero kantiano ed hege-
liano, egli raggiunge risultati rilevanti e riesce a sovvertire il luogo comune storiogra-
fico, molto radicato nei filosofi cristiani, secondo cui il criticismo e I’idealismo, so-
prattutto hegeliano, siano profondamente anticristiani. Al contrario, per Tilliette, Kant
e Hegel offrono un precipuo esempio di filosofia cristiana, che assimila e trasforma la
Rivelazione, rendendo Cristo origine della loro filosofia, adeguato modello di cristo-
logia filosofica.

3. KANT E LA CRISTOLOGIA

La cristologia filosofica di Tilliette €, in estrema sintesi, ben chiarita da questa
sua affermazione: «La contingenza, la fatticita di Gesu di Nazaret, profeta e Dio fatto
uomo, ¢ la scheggia nella carne della filosofia»**. Con questo presupposto teoretico
indaga ora la filosofia kantiana, per considerare se essa corrisponda effettivamente ai
risultati conseguiti.

Tilliette nota come siano presenti in Kant due modi di comprensione della figu-
ra di Cristo, la cui conciliazione non ¢ perod immediata e priva di difficolta; Cristo &,
per Kant, innanzitutto «1’idea personificata del Buon Principio, ideale dell’uomo per-
fetto, gradito a Dio»™. Tilliette ha, senza dubbio, presenti quei luoghi della Religione
nei limiti della semplice ragione, in cui Kant sembra addirittura disincarnare Cristo,
tanto da dichiarare I’assoluta idealitd della sua figura, come modello morale, sottratta
a ogni determinazione storico - concreta. Cristo &, cio¢, «pienamente valevole per tut-
ti gli uomini, in tutti i tempi e in tutti i modi»* e rappresenta il compimento della mo-
ralita, a cui tutti gli uomini sono chiamati dalla legge morale: Cristo agisce in modo
tale da realizzare il maggior bene possibile nel mondo *, perché le massime soggetti-

BICE P 076

AL AL

35 CF, p. 104.

* 1. KANT, Die Religion innerhalb der Grenzen der blofSen Vernunfi, in Kants gesammelte Schriften,
hrsg, von der Kéniglich PreuBischen Akademie der Wissenschaften, Bd. VI, Berlin 1907, pp. 1-202, p. 66
(tr. it. La religione nei limiti della semplice ragione, a cura di G. DURANTE, in 1. KANT, Seritti di filosodfia
della religione, a cura di G. RICONDA, Mursia, Milano 1989, pp. 66- 216, p. 112).



124 STATUS QUAESTIONIS

ve della volonta sono in perfetto accordo con 1’oggettivita razionale della legge, tanto
da permettere il conseguimento della santita: «Anche se non ci fosse stato un uomo
che avesse prestato a questa legge un’ubbidienza incondizionata, la necessita obietti-
va di essere un tale uomo, rimane, tuttavia, intatta ed ¢ per sé stessa evidente»?’.

Quest’ultima espressione di Kant, anche se non citata da Tilliette, ma chiara-
mente sottintesa, pone tuttavia la questione fondamentale per il suo progetto cristolo-
gico e filosofico; infatti, dopo che si sia chiarita la perfezione virtuosa di Cristo, dopo
che si sia ricondotta la sua persona a un’idea razionale che assicura gli uomini sulla
loro possibilita di raggiungere la santita, rimane in ombra se Kant accetti la storicita
di Cristo. Tilliette non ha dubbi nel sottolineare come Kant sia attento anche alla de-
terminazione umana, concreta di Cristo: «Egli € apparso ad un momento della sto-
ria»*®. Ma cio non basta; occorre che questo riconoscimento storico sia vincolato alla
moralita, per escludere ogni pericolo di caduta nella secolarizzazione anticristologica.
Il dato storico dell’Incarnazione deve pertanto «essere assoggettato, non al giudizio
della storia, ma al criterio universale della moralita»®’; con questo tentativo, Kant si
propone di realizzare, da un lato, una conciliazione di universalitd razionale e di parti-
colarita storica, dall’altro, introduce definitivamente la persona di Cristo nel proprio
pensiero: «Il Gesti empirico, evidentemente implicato, ¢ sottinteso» .

Non & pero tolta ogni difficolta del pensiero cristologico kantiano: I’accordo
tra I’universalitd della perfezione morale e la sua Incarnazione in Cristo, benché si
particolarizzi in lui, ¢ sempre il criterio di giudizio della fede storica, che si realizza
nella religione. Il legame di moralita e di storia avviene sempre dal punto di vista del-
la soggettivita morale: «La fede religiosa o ecclesiastica, in effetti, sta sotto la stretta
autoritd della moralita ed ¢& il criterio morale, applicato alla religione positiva, che ne
determina la validita»*'.

Del resto, il giudizio razionale sulla religione storica ¢ il possibile accordo tra
la moralita e il mondo empirico, garantito dalla concreta persona di Cristo. Avviene
dunque in Kant un passaggio, a cui Tilliette dedica puntuale attenzione, in tutte le sue
opere, dal trascendentalismo dell’idea razionale di Cristo alla sua supposta esistenza;
in questo modo, ¢ Cristo stesso che, come essere virtuoso, emette un giudizio sul mo-
mento storico e induce gli stessi uomini ad agire praticamente e a giudicare, con il
proprio comportamento, rivolto alla perfezione morale, della razionalita del reale. In
altri termini, se & vero che, come sostiene Kant, I’imperativo morale puo essere rias-
sunto nella proposizione: «Lattuazione del sommo bene nel mondo ¢ I’oggetto ne-
cessario di una volonta determinabile mediante la legge morale» 2, spetta agli uomini

¥ 1. KANT, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloffen Vernunfi, p. 61 (tr. it. p. 109).

3 CF, p. 104.

¥ Ibidem.

4 Jbidem.

4 Jvi, p. 105.

% I. KANT, Kritik der praktischen Vernunft, in Kants gesammelte Werke, pp. 1-164, p. 122 (tr. it.




Enrico CoLomBo 125

realizzarlo, certi di riuscirvi, grazie al vincolo di reale e di morale, nell’idea di Cristo.
«Dall’archetipo, si deduce, attraverso un appropriato schematismo, il modo della sua
realizzazione e poiché ¢ modello, paradigma, I’incidenza sugli imitatorix» *.

Nello stesso tempo, Kant risolve le difficolta della rigidezza positiva della reli-
gione storica, quando afferma la propria virti morale universale; ’identita dell’ideale
e del reale, per usare espressioni hegeliane, piu che kantiane, non avviene solo nel-
I'immediatezza della vita di Cristo; dopo la sua morte, I’universalita, in lui incarnata,
si & certo sciolta dalle catene empiriche ma, viva nell’elemento della razionalitd mo-
rale, ha continuato ad agire nella storia, in virtt della condotta pratica dell’uomo, che
tenta di conformarsi a essa e, cosi facendo, la lega sempre al fine della sua azione.

Tilliette riassume questo complesso e grave movimento, notando come la teo-
ria filosofica si incontri qui con la vita dell’uomo; proprio per cio, poiché «I’intuizio-
ne cristologica sagoma la storia o la rappresentazione storica»*, I’'uomo sembra poter
abbandonare il pessimismo assoluto della sua condizione, afflitta dalla radicalita del
male, e ritrova nel modello morale cristologico I’assicurazione della virtu, seppur li-
mitata, della sua condotta pratica: «Listanza suprema ¢ e resta la ragion pratica. La
coscienza ¢ il luogo d’uno conflitto tra il bene e il male, il principio buono e quello
cattivo e la storia ¢ il teatro di questa opposizione generalizzata»®’; Cristo, Incarna-
zione dell’universalita razionale morale, ha, per cosi dire, alleggerito il peso della re-
sponsabilita morale, indicando, paradossalmente, la sua gravita con la perfezione in-
superabile della sua condotta: «I1 suo giogo & dolce e i suo fardello leggero»*®; ha
inoltre tolto la pesantezza assillante del positivo, confrontandolo con la pura religione
morale e trasformandolo in relazione a essa: «Il culmine della cristologia positiva
kantiana ¢ la determinazione del Cristo come maestro e modello morale»*’.

Questi sono dunque, per Tilliette, i limiti della cristologia filosofica kantiana, il
riconoscimento della virtl morale di Cristo, che investe il mondo concreto, rafforza
'uomo nella designazione della realta come possibile fine della propria azione e to-
glie la sua estraneita positiva. Tuttavia, Tilliette si sforza di trovare un ulteriore con-
cetto kantiano, che renda definitiva ragione della teoria cristologica descritta; essa
puo fondarsi e muoversi tra I’assoluta moralita e la positivita storica di Cristo, che gli
consente di conciliare la realta ma di essere, nello stesso tempo, estraneo: «In Kant
I'unico grande tema che sta dietro a tutti i dogmi cristiani e specialmente alla cristolo-
gia ¢ quello della realta e dell’effettivita della libertan*®.

Critica della ragion pratica, a cura di E. CAPRA, revisione di E. GARIN, Laterza, Bari 1955ss, p.
142).

SEN eI B

“ Ivi, p. 41.

¥ Ivi, p. 39.

1 i, p. 41,

47 Ibidem.

% Ivi, p. 40.



126 STATUS QUAESTIONIS

E naturale che sia cosi, se si pensa alla presenza in Cristo della compiuta legge
morale e all’affermazione kantiana, secondo cui la liberta ¢ la ratio essendi della leg-
ge morale e quest’ultima la ratio cognoscendi della liberta®; Cristo, essere santo, &
evidentemente il soggetto morale razionale, in cui la sensibilitd come movente della
volonta ¢ del tutto vinta, condizione essenziale per ricondurre la realtad empirica alla
ragione, non come causa determinante della realti, ma come scopo dell’azione mora-
le. E qui ricordato il precetto kantiano, espresso sia nella Critica della ragion pura che
nella Religione nei limiti della semplice ragione, secondo cui & compito razionale
dell’'uomo agire in modo da realizzare nel mondo il maggior bene possibile nel mon-
do «’attuazione del sommo bene nel mondo & 1’oggetto necessario di una volonta
determinabile mediante la legge morale» *°.

Se € vero che «il tema nascosto della Religionsschrift € I’appropriazione della
realta da parte della ragione»®!, cio € possibile grazie alla liberta che consente la co-
strizione della volonta solo a opera della legge morale, nella persona di Cristo. Ma la
liberta di Cristo, in realta, sembra esplicarsi compiutamente solo quando egli si libera
definitivamente della realtd, nel momento, cio¢, della sua morte: «Egli ha resistito
alla tentazione, ha, con la sua morte, dimostrato la sua indomabile liberta»>?. Cade,
allora, la comprensione filosofica kantiana della conciliazione gesuana tra la ragione
e la realta: Cristo ¢ veramente virtuoso, quando non € piti contaminato dal mondo
empirico, che, proprio per cio, ¢ rifiutato come possibile fine oggettuale morale. Na-
sce, di nuovo, la questione della positivita storica che, incapace di costringere la vo-
lonta santa di Cristo, si insinua invece nella volonta dell’uomo, soggetta alla corru-
zione degli elementi sensibili.

Anche se Kant pensava di aver risolto questo problema con 1’idealita archetipi-
ca di Cristo, la moralita della realta & attuabile solo nella puntualita storica di Cristo,
mentre chi non € suo contemporaneo corre, a fortiori, il pericolo di dover sottostare a
una conciliazione tra realtd e ragione che annichilisce la sua stessa moralita. «L’intui-
zione rimane valida per tutti, accessibile a tutti, anche se la perfezione della condotta,
riguardo alla giustizia suprema, appartiene a uno Solo»™. Kant «ha riscoperto 1’Idea
Christi, 1l vero nervo della cristologia filosofica»®, ma ¢ rimasto vittima della dicoto-
mia di Cristo, che pensava comunque conciliata; i suoi concetti cristologici diventano
pero tesoro per Hegel, che cerchera di mantenere unite [’individualita e I’universalita
di Cristo.

# 1. KANT, Kritik der praktischen Vernunfi, p. 4 (tr. it., p. 4).
* Ivi, p. 122 (tr. it., p. 148).

5t CIL p. 40.

2 Ivi, p. 39.

=i, p3Ts

v, p. 12.



EnrRico CoLomBo 127

4. HEGEL E LA CRISTOLOGIA

La forza di Hegel consiste nell’aver considerato a fondo e fatto propria la serie-
ta della morte di Dio *, in relazione, perd, alla definizione di Cristo come filosofo
perfetto, perché attua, come gia Kant, I’identita di infinito e di finito. Questi due con-
cetti sono messi a tema da Hegel soprattutto negli anni jenensi, a partire dallo scritto
Fede e sapere, ma la loro genesi ¢ rintracciabile nei lunghi e oscuri anni di formazio-
ne hegeliana. Tilliette tende a sottolineare una frattura % tra la cristologia kantiana e il
pensiero hegeliano, non sostenibile fino in fondo, se si considera la formazione di
Hegel, impregnata di conoscenza kantiana; egli nota poi una discontinuita tra il perio-
do giovanile di Hegel e gli anni jenensi: questi sono il momento in cui «!’idea di Cri-
sto € quindi il seme destinato a crescere e svilupparsi in sistema. La Croce che simbo-
leggia la morte e la trasfigurazione diventa ’asse della totalita» ¥,

Durante i lunghi mesi bernesi, Hegel aveva elaborato una cristologia filosofica
e utilizzato i concetti morali kantiani, radicalizzando, pero, la costituzione empirica e
concreta di Cristo, quasi fosse il soggetto morale, dominato dal primato pratico; Til-
liette ridimensiona questo progetto hegeliano, che poneva le basi per ripensare il pro-
blema della positivita e la possibilita di un assoluto concreto, e si limita a considerare
la Vita di Gesit come un «centone evangelico purgato, del quale pit di una correzione
traspira piattezza e filisteismo»™. Inoltre, Tilliette nota come rimanga estranea agli
sritti giovanili di Hegel, forse per I'influenza del formalismo kantiano, I’aspetto dav-
vero rilevante, del mondo storico; la realta & cio vista «come se il Cristianesimo “og-
gettivo” fosse funeston»™. Cio non inficia comunque 1’individualita, in Cristo, del-
I’universale.

Se, pero, si rimanesse fermi a questi primi concetti, si correrebbe il rischio di
riprodurre la contraddizione kantiana tra la santita di Cristo, causata dalla sua perfetta
adesione alla legge morale, e la sua necessaria direzione empirica; tale contrasto cul-
minava, come si & visto, nella chiusura di Cristo nella sua universalita formale. I
punto di svolta per la cristologia hegeliana &, allora, I’assunzione speculativa del rea-
le: «lungi dal restare come un caput mortuum fuori dal campo dello spirito vivente, la
realta ¢ inculcata nel movimento di questa filosofia concreta, ed essa vi si introduce
mediante le membra di morte dell’intelletto»®. La negativita della realta, che annichi-
lisce in Kant la purezza della virti di Cristo e si conclude con la definitiva separazio-

 FDC, p. 141,

% Cf CL pp. 41ss.
*TCF;p. 116.

% Wi, p. 117.

% CDE p. 141,

% CE,p. 117,



128 STATUS QUAESTIONIS

ne dell’ideale e del reale, & ora parte integrante della filosofia hegeliana; ma la sua
matrice ¢ la meditazione speculativa della morte di Cristo, che permette un mutamen-
to di prospettiva nella considerazione della realta.

Se infatti Cristo ¢ il punto d’incontro del finito e dell’infinito, cio sarebbe dato,
come gia in Kant, nella sua determinazione storica puntuale: tutto cio che fosse al di
la di questa immediatezza dovrebbe subire 1’autorita eterna della conciliazione, tra-
sformandosi, proprio per cio, in oggettivita irriducibile e autoritaria, rischi ampia-
mente evitati da Hegel, fin dagli scritti giovanili. Con la morte di Cristo, la realta ri-
mane priva dell’universale e succuba dell’unita comunque conseguita; si tratta, allo-
ra, di far propria la separazione di Cristo dalla realta, ma, nello stesso tempo, di mo-
strare come la negativita accettata porti a una nuova identita concreta di universale e
di particolare, che contenga, in modo mediato, senza piu pericolo di positivita, la tota-
lita della realta.

Queste sono, in prospettiva, le acquisizioni speculative della cristologia hege-
liana, implicite nella riflessione di Tilliette; la filosofia hegeliana si determina, allora,
come comprensione del Ferbum crucis paolino, da cui la cristologia filosofica di Til-
liette aveva preso le mosse. Il luogo privilegiato che introduce alla fondazione cristo-
logica del sistema, come suo vero cardine, ¢ quel passo di Fede e sapere, dedicato al
Venerdi santo del sapere speculativo, che si arrende di fronte alla negativita del reale:
«Cosi a cio che era ancora, all’incirca, o precetto morale di un sacrificio dell’essere
empirico o il concetto dell’astrazione formale, il concetto puro deve dare un’esistenza
filosofica, deve dare dunque alla filosofia I’idea della liberta assoluta e con cio la pas-
sione assoluta o il Venerdi santo speculativo, che fu gia storico, e deve ristabilire que-
st’ultimo in tutta la verita e la durezza della sua assenza di Dio»®'.

E pero vero che la morte e la sofferenza del Venerdi santo consentono la forma-
zione di una totalita conclusa di universale e di particolare, in cui la negativita, I’og-
gettivita € presente ma conciliata con la soggettivita; in altri termini, se la separazione
intellettuale dalla realta é il momento dell’infelicita e della morte, la formazione del-
I’assoluto concreto, mercé ’intelletto, & la Pasqua di Risurrezione: «E solo da questa
durezza - poiché il carattere pil sereno, pit superficiale e piu singolare sia delle filo-
sofie dogmatiche che della religione naturale deve scomparire - che la suprema totali-
ta in tutta la sua serieta e dal suo pit riposto fondamento, abbracciando tutto contem-
poraneamente, e nella pil serena liberta della sua figura, puo e deve risuscitare» .

Lintero sistema hegeliano ¢ una cristologia filosofica, sia nel riconoscimento
del suo nucleo fondamentale, la dialettica intellettuale di soggetto e di oggetto, sia
nella sua conclusione ultima. Non € un caso quindi che Tilliette presti cosi tanta at-
tenzione alla Fenomenologia dello spirito: essa ¢ il testo hegeliano dove si puo me-

" G.W.E HEGEL, Glauben und Wissen, pp. 414- 415 (tr. it. pp. 252- 253).
2 Jbidem.



Enrico ColomBo 129

glio cogliere, sia I’infelicita della negazione, sia il suo esito ottimistico, che sfocia nel
raggiungimento del concetto di spirito. Nelle pagine della sezione della religione, Til-
liette vede all’opera, nella figura fenomenologica della religione rivelata, una pecu-
liare comprensione del mistero di Cristo, in cui si riflette, come avviene, del resto, per
ogni momento, |’intero movimento della coscienza e dello spirito.

Riprendendo riflessioni condotte a termine negli anni giovanili, in cui Hegel,
per contrastare il pericolo di positivita offerto dalla filosofia kantiana, cerca di radica-
lizzare il primato pratico® e lo lega cosi alla finalita concreta della coscienza storica,
si preoccupa ora di mostrare come la separazione di Cristo dal mondo, con la morte,
restituisca Cristo stesso alla comunita dei fedeli. «Cuomo divino o il Dio uomo, mor-
to, ¢ in sé I’autocoscienza universale; cio egli deve darsi per questa autocoscienza»®™.
Da questa citazione, che Tilliette fa di Hegel, ben si capisce che la morte di Cristo
produce la sua assoluta liberta, che ritorna a tutti gli uomini, contemporanei e succes-
sorl, per essere privata della sua immediatezza data: «’immediatezza (individualita)
della manifestazione dell’essere divino, dell’Emmanuele, contenuto semplice della
religione assoluta, riceve la sua verita dallo spirito della comunita di cui rappresenta
la sostanza o 1’in sé»®,

Hegel interpreta dunque 1’Incarnazione e la morte di Cristo, insieme all’impor-
si della Chiesa, che deve, secondo Tilliette, non solo rappresentare, ma, addirittura,
conferire sostanza mediata a Cristo. Avviene, ciog, un duplice movimento: con 1’In-
carnazione, Cristo ¢ la sostanza della comunita concreta, mentre, con la sua morte, si
sottrae alla Chiesa che, tuttavia, fa esperienza di questa lacerazione e ridona, attraver-
so s€, sostanza a Cristo; la Chiesa ¢ cosi davvero tutt’uno con il corpo sostanziale di
Cristo: «La Chiesa: mediante la comunita, lo Spirito ritorna a sé, passa nell’autoco-
scienza come tale e abbandona la rappresentazione» %.

Come si vede, ¢ lo stesso principio dialettico che presiede all’intero svolgimen-
to della Fenomenologia dello spirito, determinato nella sua «Prefazione» e nella sua
«Introduzione», 1a dove si designa la fenomenologia come la scissione dello spirito
che si da a conoscere grazie all’esperienza, a un tempo, gnoseologica e spirituale del-
la coscienza, fino a raggiungere il sapere assoluto: «La storia di Cristo & conforme al-
I’ldea, la biografia di Cristo & la testimonianza esteriore dell’Idea eterna, 1’Idea im-
manente attesta Cristo»®’.

¢ Cfad esempio su questo punto il saggio di C. CESA, Tra Moralitit e Sittlichkeit. Sul confronto di
Hegel con la filosofia pratica di Kant, in Aa. Vv., Hegel interprete di Kant, a cura di V. VERRA, Prismi,
Napoli 1981.

* G.WE Hegel, Phinomenologie des Geistes, hrsg. W. BONSIEPEN und R. HEEDE, in Hegels
Gesammelte Werke, Bd. IX, p. 414 (tr. it. Fenomenologia dello spirifo, a cura di E. DE NEGRI, 2 voll., La
Nuova Italia, Firenze 1960, 11, p. 276).

SIEDE R 146,

e U

57 Ibidem.



130 STATUS QUAESTIONIS

Hegel «ha voluto comprendere la religione cristiana e non sostituirla»®; nel far
questo, egli ha considerato Cristo come realizzazione piena dell’identita di ideale e di
reale, ritrovando, nella sua Incarnazione, nella sua morte e nella sua determinazione
da parte della comunita, il modello del movimento dialettico dello spirito; Cristo e la
Chiesa sono quindi esempi di un agire gnoseologico e ontologico, vera cifra del per-
corso fenomenologico hegeliano, che consente la formazione dell’intero sistema he-
geliano.

5. CENNI CONCLUSIVI

Si sono seguite fin qui le linee fondamentali della cristologia filosofica di Til-
liette, sforzandoci di mettere in luce, sia I’originalita teoretica sia la novita interpreta-
tiva storiografica; si sono privilegiati, in cio, alcuni aspetti del suo pensiero, con la
consapevolezza di aver limitato, in parte, la sua ricchezza; premeva comunque indi-
care la novita speculativa di Tilliette e il suo peculiare contributo per la formazione di
una metafisica cristiana, che facesse propri i punti di vista della filosofia moderna.
Proprio per questo, si & preferito dedicare molta attenzione alla filosofia di Kant e di
Hegel e, di questi, soprattutto all’aspetto sistematico, a cui introduce la Fenomenolo-
gia dello spirito, piti che alle Lezioni di filosofia della religione, pur cosi ben trattate
da Tilliette.

Tilliette conclude, dunque, il suo lungo e affascinante percorso, esortando con-
siderare Cristo come persona storica, costitutiva della filosofia: «E inevitabile che la
pietra angolare della storia sia anche la pietra angolare vivente della filosofia»®’; ma,
ancora una volta, la filosofia non puo rinunciare a essere comprensione concettuale
della realta: la filosofia esige ed erige «non il Cristo policromo dei miti e della cultu-
ra (la Christusmythe di Holderlin e Drews), ma il Cristo austero del pensiero»™.

La cristologia filosofica diventa, allora, intesa nel senso forte di Tilliette, la
possibilita di formazione di una metafisica, che tenga conto dei progressi e dei con-
cetti tipici della filosofia moderna, non rinunciando, pero, a essere pienamente cristia-
na. Proprio questo ha insegnato il pensiero di Kant e di Hegel: «Il kantismo puo esse-
re salutato come una filosofia cristiana dal momento che limita il sapere per far posto
alla fede, morale e da ultimo religiosa»’'; ma si deve abbandonare il pericolo di una
chiusura nella formalita trascendentale, che tuttavia permane nel criticismo e che li-

S fyi, p. 164.
SCEp 28
" Jvi, p. 295.
" Ivi, p. 58.



Enrico CoLomBo 131

mita la possibilita di conoscenza di Dio, grazie a Cristo. Hegel supera questa difficol-
ta; la sua filosofia «& una grandiosa filosofia cristiana, la riconciliazione compiuta tra
la filosofia e la religione»™. La cristologia filosofica hegeliana, erede e interprete del
criticismo, ¢ occasione di costruzione dell’intero sistema hegeliano, come ispirazione
dell’identita di gnoseologia e di ontologia.

I1 segreto della filosofia hegeliana, come autentica filosofia cristiana risiede,
allora, in quelle pagine della Fenomenologia dello spirito, in cui Hegel sostiene con
forza la possibilita di conoscenza dell’assoluto’™; ma cio ¢ permesso dalla presenza
del mistero di Cristo, concettualmente compreso.

2 [bidem.
 G.W.E. HEGEL, Phéiinomenologie des Geistes, p. 53ss (tr. it., I, p. 65ss).

Riassunto. La cristologia filosofica proposta da Xavier Tilliette & assai rile-
vante, da molteplici punti di vista; innanzitutto egli intende, per cristologia filoso-
fica, non la semplice presenza della figura di Cristo nel pensiero dei vari filosofi,
moderni e contemporanei, bensi la compenetrazione di filosofia e di Cristo, in
modo tale che Egli permetta la stessa determinazione dello statuto scientifico e
problematico della filosofia. La persona di Cristo offre alla filosofia un esempio di
posizione e di risoluzione di problemi filosofici, primi fra tutti quello della rela-
zione tra infinito e finito, tra I’'universale e il particolare; la cristologia vivifica
cosi la filosofia stessa, che si presenta come nelle prime comunita cristiane, se-
condo la testimonianza di Paolo (1Cor 1,22-23), aggiungendo perd la ricchezza, la
complicazione teoretica e la peculiarita della filosofia moderna. Cio consente la
possibilita di una filosofia ipso facto cristiana, proprio perché cristologia, e il
ribaltamento di alcuni luoghi comuni storiografici, primo fra tutti I’incompatibili-
ta assoluta tra il sistema kantiano, I’idealismo tedesco e il Cristianesimo, tesi di-
scussa grazie alla sua profonda conoscenza storico-filosofica.

Summary. The philosophic christology proposed by Xavier Tilliette is quite
relevant, out of several points of view; first of all, for philosophic christology he
doesn’t intend the simple presence of Christ’s figure in the thought of various
modern and contemporaneous philosophers, but compenetration of philosophy
and of Christ, in such a way that He permits the same determination of the
scientific and problematic statute of philosophy. The person of Christ offers to
philosophy an example of position and resolution of philosophic problems, in first
place that of relation between the infinite and the finished, the universal and the




132

particular; christology vivifies thus the same philosophy, which is the same as in
the first christian communities, according to Paul’s deposition (1Cor 1,22-23),
adding however the richness, the theoretical complication and the peculiarity of
modern philosophy. That provides the possibility of an ipso facto christian
philosophy, just because christology, and the upsetting of some historiographic
commonplaces, first of all the absolute incompatibility between Kant’s system,
German idealism and Christianity, the thesis being discussed thanks to his
profound historical-philosophic knowledge.

Inhaltsgabe. Die philosophische Christologie von Xavier Tilliette ist sehr
wichtig: vor allem, weil es dem Autor nicht nur um eine bloBe Gegenwart der
Gestalt Christi im Denken der verschiedenen modernen und zeitgendssischen
Philosophen geht, sondern um die gegenseitige Durchdringung von Philosophie
und Christus, so daf8 die gleiche Bestimmung méglich ist fiir die wissenschaftliche
Stellung der Philosophie. Die Person Christi bietet der Philosophie ein Beispiel an,
philosophische Probleme zu lésen, vor allem jene des Verhiltnisses zwischen
Begrenztem und Unbegrenztem sowie zwischen Allgemeinem und Einzelnem. Die
Christologie belebt so die Philosophie selbst, die sich wie in den ersten
christlichen Gemeinschaften vorstellt, gemidB dem Zeugnis des Paulus (1 Kor
1,22-23). Hinzugefiigt wird jedoch der Reichtum, die theoretische Verfeinerung
und Eigenheit der modernen Philosophie. Dies bringt mit sich die Méglichkeit
einer Philosophie, die ipso facto christlich ist, eben weil sie Christologie ist. Eine
weitere Folge ist das Umkippen einiger historiographischer Gemeinplitze, vor
allem die absolute Unvereinbarkeit zwischen dem System Kants, dem Deutschen
Idealismus und dem Christentum.




