RTLu Il (1998) 1, 135-149 135

Esperienza del diritto
ed esperienza di fede
al banco di prova

di un nuovo manuale
di diritto canonico’

Libero Gerosa
Facolta di Teologia, Paderborn (Germania)

1. PREMESSA

Con la sua assiomatica contrapposizione «Legge e Vangelo» Martin Lutero
aveva escluso il diritto canonico dal contenuto della fede, sottraendo alla relazione tra
P’elemento giuridico della Chiesa e il dogma ogni significato salvifico. Nell’ambito
del ritorno alle origini, promosso dal Romanticismo, questa sottrazione condusse ad
una radicale negazione di ogni connessione tra diritto e fede.

Questo avvenne soprattutto attraverso la tesi formulata da Rudolph Sohm:
«’umana mancanza di fede ha ritenuto di dover mettere al sicuro I’esistenza e la

! Questo saggio & il testo rivisto e provvisto di note, della conferenza che I’ Autore ha tenuto il 25
aprile 1996 a Vienna, durante la pubblica presentazione della collana di manuali AMATECA.



136 STATUS QUAESTIONIS

conservazione della Chiesa con mezzi umani, con I’innalzamento di colonne e travi
umane... Dappertutto il diritto canonico si ¢ rivelato un attacco all’essenza spirituale
della Chiesa ...L'essenza della Chiesa é spirituale, I'essenza del diritto é mondana.
L'essenza del diritto canonico sta in contraddizione con ['essenza della Chiesa».?
Anche in ambito cattolico si giunse, sia pure molto piu tardi, ad analoghe caratteriz-
zazioni del diritto della Chiesa. Gia prima del suo passaggio al protestantesimo Jose-
ph Klein definisce il diritto canonico come esteriore alla Chiesa, a confronto della li-
turgia®. Pertanto esso rappresenta una minaccia per la liberta della fede.

Questa concezione riduttiva del diritto canonico si ¢ poi diffusa dopo il Conci-
lio Vaticano II tra molti fedeli, favorita da alcuni teologi, che riconoscono al diritto
canonico esclusivamente un carattere di “servizio” e una funzione pastorale in rela-
zione alla missione della Chiesa. Inoltre questa funzione pastorale di servizio non pud
secondo essi venir pienamente adempiuta, se il contenuto normativo della legge ca-
nonica non viene accettato da tutti nella Chiesa®.

Anzi proprio nel fatto che la “ricezione” ¢ di decisiva importanza per consoli-
dare nella Chiesa il carattere vincolante di una norma giuridica, verrebbe alla luce il
fondamento del diritto canonico. Come ogni altra Societa anche la Chiesa non puo
fare a meno di regole vincolanti, che da tutti gli interessati vengono riconosciute ed
accettate poiché «qualunque comunita pretendesse di sussistere senza alcun assetto
vincolante finirebbe per suicidarsi»®,

Se si argomenta cosi, appare chiaro che il motivo ultimo del sussistere del dirit-
to canonico € unicamente un’esigenza sociologica e che questo diritto, di conseguen-
za, ¢ un ordinamento puramente esteriore e positivo, dunque una specie di “codice
del traffico stradale”, che non ¢ in grado di determinare interiormente e strutturalmen-
te la vita cristiana. Per la personale esperienza di fede le norme giuridiche hanno sol-
tanto il senso di regole etiche o d’ordine, poiché la forza vincolante della norma cano-
nica non deriva da un fondamento metafisico-teologico, ma piuttosto dalla sua capa-
citd di eliminare i possibili conflitti tra coscienza individuale e appartenenza alla
Chiesa.

Si deve quindi forzatamente giungere alla conclusione che tra diritto canonico
e sacramenti ¢’¢ una irrisolvibile antinomia?

* R. SOHM, Kirchenrecht. I. Die geschichtlichen Grundlagen, Leipzig 1892 (1923), Riedizione:
Darmstadt 1970, P. 700.

* Cf J. KLEIN, Skandalon. Um das Wesen des Katholizismus, Tiibingen 1958, p. 194.

¢ Cf P HUIZING, Reform des Kirchlichen Rechts, in “Concilium” 1 (1965), 670-685, particolar-
mente 676. Dello stesso autore si veda pure: L'ordinamento della Chiesa, in Mysterium Salutis. Nuovo
corso di dogmatica come teologia della storia della salvezza, a cura di J. FEINER - M. LOEHRER, Vol. 8:
Levento salvifico nella comunita di Gesit Cristo, Brescia 19772, pp. 193-228.

*. HUIZING, L'ordinamento della Chiesa, p. 195; Cf pure Ibidem, pp. 212-213.



LiBERO GEROSA 137

1. ESPERIENZA DEL DIRITTO E DELLA FEDE NELLA CHIESA OGGI

Attraverso I’influsso della dominante concezione positivistica del diritto e del-
la sempre maggiore spiritualizzazione della fede cristiana oggi non ¢ difficile trovare
motivi probanti del fatto che 1’abisso tra esperienza del diritto ed esperienza di fede
puo venir considerato come incolmabile.

1.1 L'ambivalenza dell esperienza del diritto

La comune esperienza fenomenologica del diritto & essenzialmente contrasse-
gnata da due diverse opposte percezioni®,

Da una parte il cittadino, e I’'uomo in genere percepisce in generale il diritto
come qualcosa di esteriore, come espressione umana di una volonta eteronoma, che
limita la liberta e I"autonomia della propria persona. Il diritto appare come espressio-
ne concreta della violenza costrittiva di un sistema di potere organizzato o addirittura
come atto arbifrario del pit forte. Di conseguenza il diritto viene sentito come qualco-
sa di manipolabile, che viene determinato dall’ideologia del detentore del potere, op-
pure come un tutto non unitario di norme eterogenee e spesso contradditorie.

D’altra parte lo stesso diritto si rivela per gli uomini come strumento impre-
scindibile per garantire alla convivenza civile ordine e pace, appunto per il fatto che
alla liberta individuale vengono poste determinate barriere. In questa seconda visione
il diritto si rivela per gli uomini come un fattore sociale massimamente importante,
che rende possibile alla persona singola e a tutta la comunita programmare il loro fu-
turo civile. La legge viene cosi sentita come elemento parificante e come espressione
umana di una piu alta giustizia, che va al di 1a degli interessi individuali.

La sovrapposizione di queste due percezioni, delle quali I'una & positiva e I’al-
tra negativa, rende chiaro il perché 1’esperienza fenomenologica del diritto possa es-
sere definita come paradossale.

La situazione del credente in relazione al diritto canonico & per molti versi si-
mile e percio altrettanto paradossale. Anche nella Chiesa il diritto canonico appare in
prima linea come qualcosa di negativo. La confessione della fede in Cristo, redentore
dell’uomo, che rappresenta una forte sfida alla liberta personale, viene delimitata nel-
le sue concrete espressioni dalla norma canonica. Anche il diritto divino, che si espri-
me in particolare nella profezia e nel carisma, storicamente puo imporre tutta la sua
forza vincolante solo attraverso la sua interpretazione e la sua fissazione nel diritto
umano. Meno immediata invece ¢ 1’esperienza positiva del diritto canonico come un
insieme di norme, che attraverso la protezione della verita essenziale del Sacramento
e della Parola di Dio garantisce il permanere dell’identita della Chiesa e dell’unita
della confessione di fede.

¢ CfE. CORECCO, Theologie des Kirchenrechts. Methodologische Ansdtze, Trevii 1980, pp. 7-9.



138 StATUS QUAESTIONIS

1.2 La duplice natura dell esperienza di fede

E innegabile che i concetti di “esperienza” nella storia della filosofia e di
“esperienza cristiana” nella storia della teologia abbiano conosciuto una lunga evolu-
zione semantica’; tuttavia a partire dalla tradizione cattolica la concreta “esperienza
di fede™ appare tutt’oggi sempre determinabile da due aspetti fondamentali: in primo
luogo a partire da una globale totalita di vita, che integra in sé anche il singolo atto
soggettivo di fede e dall’altra parte a partire dalla forza incisiva propria di quanto &
oggetto di fede®. Questa duplice natura dell’esperienza di fede ¢ gia nota all’apostolo
Paolo, che, per guadagnare il premio Gesu Cristo, vuole rinunciare a tutto: «Non perd
che io abbia gia conseguito il premio o sia ormai arrivato alla perfezione; solo mi
sforzo di correre per conquistarlo, poiché anch’io sono gia stato afferrato da Gesu
Cristo» (Fil 3,12).

Questa descrizione paolina dell’esperienza di fede viene commentata da Hans
Urs von Balthasar nella maniera seguente: «Entrambi i momenti - il protendersi del
credente verso Dio e I'imprimersi della forma di Cristo nel credente per mezzo di Dio
- significano totalita. 'uvomo non impegna la sua vita per un articolo di fede, ma per
Gesu Cristo e per la sua indivisibile verita che irraggia da ogni articolo. E Dio impri-
me nel credente non un tratto del suo Figlio, ma la sua indivisibile immagine essen-
ziale, anche se puo apparire differenziata in ogni anima personalmente a carismatica-
mente»’,

Solo se si tengono assieme questi due momenti dell’esperienza di fede si puo
tenere testa alle opposte tentazioni dell’individualismo e del formalismo.

2. LA VIA ATTRAVERSO UNA NUOVA CONCEZIONE DEL RAPPORTO TRA
ESPERIENZA DI FEDE ED ESPERIENZA DEL DIRITTO

2.1 Osservazioni preliminari

Dagli inizi della Chiesa fino ad oggi la sottolineatura sia degli aspetti negativi
dell’esperienza del diritto, sia degli elementi soggettivi dell’esperienza di fede condu-
ce sempre nuovamente a tensioni irriducibili tra fede e diritto, tra “caritas” e “ius”.

’ Su quest’evoluzione cf I. MITTELSTRASS, Erfuhrung. 1. Philosophisch, in LThK?, 3, pp. 752-
754; K. LEHMANN, Erfahrung, in Sacramentum Mundi, 1, pp. 1117-1123.

¥ un’analisi estesa del concetto di “esperienza di fede” cf H. U. VON BALTHASAR, Herrlichkeit.
Eine theologische Aesthetik. Schau der Gestalt, 1, Einsiedeln 1961, pp. 211-417 (tr. it. Gloria. La percezione
della forma, 1, Milano 1994% pp. 201-392).

¢ Ibidem, p. 233; cf anche DV 5 e DH 10.



LisERO GEROSA 139

Per evitare questo pericolo ¢’¢ bisogno di una pitl precisa conoscenza dell’esperienza
di fede nella sua interezza, che come tale include anche un elemento oggettivo giuri-
dico. La via verso questa conoscenza puo venir preparata da due diverse riflessioni
introduttive: la prima di natura filosofica, la seconda di natura teologica.

La prima ossetvazione preliminare puo venir schematizzata nella maniera se-
guente. La cosiddetta filosofia della coscienza, che & strettamente collegata con il
concetto di “esperienza”, da sola non puo legittimare nessuna verita oggettiva, poiché
la verita ¢ per essa solo un accordo della coscienza con se stessa.

La filosofia dell’essere da sola non ¢ da parte sua in grado di condurre la per-
sona alla verita oggettiva, poiché «la conoscenza degli oggettivi valori metafisici ri-
mane vuota e senza efficacia se non ¢ collegata con I’esperienza personale di questi
valori»'®,

Questa concezione costituisce il punto di vista pit importante dell’antropologia
conciliare. Infatti nella Dichiarazione sulla liberta religiosa “Dignitatis Humanae™
vengono riconosciuti non solo i diritti della persona umana, ma anche quelli della ve-
rita eterna, poiché al diritto alla liberta religiosa corrisponde 1’obbligo «di cercare la
verita e di attenersi ad essa» (DH 22.2).

La seconda osservazione introduttiva concerne invece il nucleo dell’ecclesiolo-
gia conciliare, e cio¢ il concetto-chiave della “communio Ecclesiae”. Questo concetto
biblico significa secondo i padri conciliari «non un qualche sentimento indetermina-
to, ma una realtd organica, che richiede una forma giuridica e allo stesso tempo & ani-
mata dalla carita»''. Questa affermazione ha parecchi significati ecclesiologici con
conseguenze giuridico-canoniche:

a) comunione spirituale e struttura ecclesiale visibile non sono due grandezze
divergenti, ma assieme formano la Chiesa come «un’unica complessa realta, che ¢
composta di due elementi umano e divino» (LG 8,1);

b) a livello strutturale-costituzionale (cioé sul piano della “communio Ecclesia-
rum”) vige nella Chiesa un’immanenza reciproca fra universale e particolare, poiché
le Chiese particolari sono configurate secondo I’immagine della Chiesa universale e
quest’ultima “sussiste in esse ¢ da esse” (LG 23,1)'%

¢) a livello antropologico (cioé sul piano della “communio fidelium”) il cristia-
1n0 non pud venir concepito come una grandezza individuale, contrapposta ad una re-

' R. BUTTIGLIONE, Karol Wojtyla und das Konzil, in Johannes Paul IT an der Universitiit Freiburg
in der Schweiz (13.6.1984), Freiburg 1984, pp. 61-77; ID., Il pensiero di Karol Wojtyla, Milano 1982; cf
anche K. WOITYLA, I fondamenti dell ordine etico, Bologna 1980.

"' NEP, Nr. 2. Per un commento dogmatico di questa affermazione conciliare of . RATZINGER,
Erlduternde Vorbemerkung, in LThK - Vat.II, vol. 1, pp. 348-359, soprattutto p. 353.

2 Per un’analisi del significato di questa formula, a livello di diritto costituzionale, ¢f W. AYMANS,
Die Communio Ecclesiarum als Gestaltgesetz der einen Kirche, in AFKKR 139 (1970) 69-90, qui 85.



140 STATUS QUAESTIONIS

alta collettiva®, poiché «la fede trinitaria & communio, credere trinitariamente signifi-
ca: diventare communio... I’io del Credo include quindi il passaggio dall’io privato
all’io ecclesialex'®.

Ambedue le osservazioni preliminari ci preparano la via per comprendere che
'esperienza di fede include anche una certa esperienza del diritto, poiché la socialita
ecclesiale - che ¢ la “communio ecclesiae” - non nasce primariamente da un dinami-
smo naturale, ma dalla Grazia (Parola, Sacramento e Carisma). La Communio forma
dunque contemporaneamente una realta strutturale e antropologica, in cui si “incar-
na” una grandezza teologica - cio¢ la Grazia - con la sua forza ultimamente vincolan-
e

Questa forza vincolante di provenienza teologica ha anche un qualche carattere
giuridico? Se si, allora in diritto canonico - ¢ con esso ’esperienza ecclesiale del di-
ritto - ¢ fondato non solo antropologicamente e sociologicamente, ma anche teologi-
camente. Dunque il diritto canonico ¢ implicato necessariamente dall’esperienza di
fede cristiana.

2.2.Parola e sacramento come elementi fondamentali della struttura
giuridica della Chiesa

Gia prima del Concilio Vaticano I1, e soprattutto a motivo della sua intenzione
di confrontarsi a fondo con la critica radicale di Sohm, Klaus Mérsdorf (1909-1989)
constata acutamente che la canonistica, per poter apportare la prova teologica della
giustificazione dell’esistenza di un ordinamento giuridico ecclesiale, deve chiaramen-
te dimostrare che la dimensione giuridica dell’esperienza eclesiale ¢ gid contenuta ne-
gli elementi strutturali della Chiesa'®. Questi elementi, sui quali Gest Cristo ha fon-
dato la sua Chiesa, sono la Parola di Dio e i Sacramenti.

Entrambi sono elementi costitutivi “primari” della Chiesa e non semplicemente
“derivati”. Entrambi sono - in quanto parola e segno - contemporaneamente anche
forme primarie della comunicazione umana e hanno percio una struttura ontologica,
che ¢ in grado di portare a espressione un comando giuridicamente vincolante.

In ogni tradizione culturale umana, non soltanto in quella biblica, sono stati re-
alizzati attraverso la parola e il simbolo fatti giuridicamente significativi. Utilizzando

* Cf E. CORECCO, Erwigungen zum Problem der Grundrechte des Christen in Kirche und
Gesellschaft. Methodologische Aspekte, in 1D., Ordinatio fidei. Schriften zum kanonischen Recht, a cura di
L. GEROSA - L. MUELLER, Paderborn 1994, pp. 161-189, qui pp. 178-179.

. J. RATZINGER, Theologische Prinzipieniehre, Bausteine zur Fondamentaltheologie, Monaco
1982, p. 23.

'* T lavori principali del canonista di Monaco di Baviera su questo tema risalgono tutti al tempo
prima o durante il Concilio: Zur Grundlegung des Rechtes in der Kirche, in MThZ 3 (1952) 329-348;



LiBERO GEROSA 141

questi due elementi per la trasmissione della salvezza agli uomini, Gesu Cristo confe-
ri ad essi un senso soprannaturale ed un’efficacia soteriologica, che possono vincola-
re i credenti non solo moralmente, ma anche giuridicamente. La parola diventa “Ke-
rygma”, e il simbolo segno “sacramentale” della presenza di Dio. Per il fatto che
Gesu Cristo si & incarnato, egli ha dato alla Parola e al Sacramento un valore definiti-
vo per I’esistenza umana, poiché egli ha impresso in essi «una forza che crea comu-
nione e che la mantiene» '°.

Questa intrinseca forza vincolante rende la Parola di Cristo un elemento essen-
ziale della costruzione della Chiesa visibile, un elemento che esibisce una propria di-
mensione giuridica. Quest’ultima si fonda perd non sul fatto che la parola puo venire
compresa dall’ascoltatore. bensi sul motivo formale che colui che parla ¢ il Figlio di
Dio stesso: “Locutio Dei attestans”. La stessa forza intrinsecamente vincolante & pos-
seduta anche dal segno sacramentale. Klaus Morsdorf comprende e sviluppa la di-
mensione giuridica del Sacramento nella sua analogia con il simbolo giuridico.

Sacramento e simbolo sono segni afferrabili, tangibili, che producono efficace-
mente una realta invisibile. Il simbolo produce questa realta invisibile per il fatto che
nella tradizione culturale universale (soprattutto in quella orientale), come anche nel-
la tradizione biblica, venne sempre visto come una forma della comunicazione uma-
na, che ha si effetto invisibile, ma socialmente riconosciuto come fonte di diritti e di
doveri e dunque come qualcosa di vincolante giuridicamente 7.

Di questo “simbolismo giuridico” fa parte ad esempio I’atto di acquisto nel di-
ritto germanico, ove la presenza materiale delle merci implicate era necessaria per la
prova della proprieta. Certi elementi di questa simbologia giuridica si sono conserva-
ti nella Chiesa, in particolare nella sua liturgia. Si pensi solamente all’imposizione
delle mani nel conferimento del sacramento della consacrazione sacerdotale, che ma-
nifestamente deriva dalla tradizione giuridica orientale.

1l Sacramento invece produce anche una realta invisibile come sorgente di di-
ritti e di doveri ed ¢ quindi giuridicamente importante, ma questo non in forza di un
riconoscimento da parte della societd umana alla cui tradizione appartiene questo
simbolo giuridico, bensi grazie al fatto che 1’esecutore di questo segno ultimamente &

Altkanonisches “Sakramentenrecht ”? Eine Auseinandersetzung mit den Anschauungen Rudolph Sohms iiber
die inneren Grundlagen des Dekretum Gratiani, in 1D., Schriften zum Kanonischen Recht, a cura di W,
AYMANS - K. T. GERINGER - H, SCHMITZ, Paderborn 1989, pp. 3-20; Kirchenrecht, in LThK2 (vol. 6,
Dp. 242-250; Wort und Sakramrnt als Bauelemente der Kirchenverfassung, in Id., Schriften zum Kanonischen
Recht, pp. 46-53).

' K. MOERSDORF, Lehrbuch des Kirchenrechts auf Grund des Codex Iuris Canonici. vol. 1:
Eileitung. Allgemeiner Teil und Personenrecht, Monaco 1964 p. 14.

7 capacita del simbolo di destare coscienza di responsabilita e solidarieta - valori fondamentali
della cultura giuridica - viene messa in luce anche nelle piu recenti analisi dell’esperienza simbolica della
scienza della religione, della filosofia e dell’antropologia. Cf, ad esempio, J. VIDAL, Sacré, symbole, créativiteé,
Louvain-la-Neuve 1990,



142 STATUS QUAESTIONIS

Gesu Cristo stesso, che lo ha istituito e pertanto gli ha conferito un proprio significa-
to e una propria efficacia.

Mostrando la stretta parentela tra simbolo giuridico e Sacramento, a Klaus
Maorsdorf riesce di fondare il carattere giuridico dell’ordinamento sacramentale della
Chiesa e allo stesso tempo la particolarita di questo diritto come uno “ius sacrum” di
fronte al diritto statale. Anzi, poiché la Parola e il Sacramento non obbligano in forza
del loro contenuto percepito soggettivamente ma perché colui che la pronuncia o lo
celebra ultimamente ¢ Gesu Cristo, ambedue possiedono un formale carattere giuridi-
co. Questo conferisce al diritto canonico una forza che ¢ piu vincolante di quella del
diritto statale, poiché & piu profondamente radicata nell’ordinamento giuridico dello
“ius divinum positivum”.

Questo non deve naturalmente significare che I’intero diritto canonico sia da
considerare come “ius divinum”. Cio che infatti Dio opera attraverso la Parola e il
Sacramento ¢ allo stesso tempo dono (“Gabe™), la cui efficacia salvifica dipende dal
fatto che 1’'uomo lo accolga nelle fede, e compito (“Aufgabe”), che viene adempiuto
dall’uomo con la sua personale, libera decisione. Solo alla luce della dottrina del
Concilio Vaticano II sulla Chiesa come “Communio™ questa e altre domande trovano
una risposta. Infatti i padri conciliari erano oltremodo consapevoli del posto che la
scienza canonistica deve occupare nell’insieme degli studi teologici, e spiegarono
chiaramente: «Si indirizzi lo sguardo, nella trattazione del diritto canonico,... al mi-
stero della Chiesa nel senso della Costituzione dogmatica sulla Chiesa, che ¢ stata
promulgata dal santo Sinodo» (OT 16,4).

Da questa chiara, decisa presa di posizione risultd un profondo rinnovamento
epistemologico e metodologico di questa disciplina, a cui parteciparono pili 0 meno
tutte le scuole canonistiche post-conciliari, anche se in questo ambito bisogna conce-
dere il primato senza dubbio alla cosiddetta “scuola di Monaco”. Meno significativa
si rivela invece la tensione della canonistica a rinnovare su questi nuovi fondamenti
teologici anche i suoi strumenti didattici, 1 suoi mezzi di insegnamento.

11 volume XII, gia apparso, della collana di manuali AMATECA (Il diritto del-
la Chiesa, Milano e Paderborn 1995) cerca di colmare questa lacuna.

3. CARATTERISTICHE ESSENZIALI DI UN NUOVO MANUALE PER IL
DIRITTO CANONICO

3.1. 1l principio ispiratore

Lidea di fondo che ispira questo manuale, intitolato /I diritto della Chiesa, & la
convinzione che ’intero diritto canonico, sia come struttura intrinseca della comunio-
ne ecclesiale, sia come scienza con una propria epistemologia e metodologia, ultima-
mente & configurato e percio spiegabile a partire dai tre elementi primordiali della co-



LiBERO GEROSA 143

stituzione della Chiesa: Parola, Sacramento, Carisma's.

Di tale intuizione 1’ Autore ¢ debitore al suo maestro scientifico: Eugenio Co-
recco, che figura come autore dell’edizione italiana del manuale. La redazione dello
stesso deriva percio dal desiderio di esaminare criticamente con la propria personale
ricerca e attivita di insegnamento la validita e la fecondita scientifica di quella conce-
zione di fondo".

Si tratta di uno strumento o sussidio per lo studio, destinato all’utilizzo in di-
versi ambiti linguistici ed ecclesiali. In esso si rispecchia inoltre la crescente familia-
ritd con il lavoro interdisciplinare dell’orientamento scientifico di AMATECA.

1l continuo rapporto con specialisti di altre discipline teologiche e di differente
provenienza culturale ed ecclesiale ha fatto comprendere all’ Autore che tutte le sin-
gole discipline teologiche e quindi anche il diritto canonico, sono da insegnare in ma-
niera tale che «dalle interne ragioni del rispettivo oggetto e in connessione con le al-
tre discipline, anche filosofiche, nonché con le scienze antropologiche, emerga chia-
ramente 1'unita di tutta la dottrina teologica e tutte le materie siano indirizzate ad
un’intensa conoscenza del mistero di Cristo, affinché cosi possa venir annunciato an-
cora piu efficacemente al popolo di Dio e a tutte le genti®,

3.2. Il metodo di lavoro

Nelle “Ordinationes™ della Costituzione apostolica “Sapientia Christiana” sulle
Universita, e le Facolta ecclesiastiche, il diritto canonico viene nominato come otta-
va, e quindi ultima, delle otto materie principali®'. Nonostante questo posto centrale il
diritto canonico ¢ ancora una materia di cui gli altri teologi normalmente non si occu-
pano. Ricerche come quella del vecchio maestro di teologia fondamentale Gottlieb
Soéhngen® restano purtroppo delle eccezioni.

Tuttavia oggi come ieri molte «tensioni all’interno della teologia, specialmente

* Per un’analisi estesa dell’importanza giuridica del carisma si veda L. GEROSA, Carisma e diritto
nella Chiesa. Riflessioni canonistiche sul “carisma originario” dei nuovi movimenti ecclesiali, Milano
1989, soprattutto pp. 180-203.

** Questa idea di fondo, che si sviluppo a poco a poco nell’intera ricerca canonistica di Eugenio
Corecco, venne tradotta in un primo piano di lavoro durante una comune settimana di studio a San Bartolomeo
al Mare in Liguria nella primavera 1989,

** GIOVANNI PAOLO II, Costituzione apostolica “Sapientia Christiana”, art. 67.2, in AAS 71
(1979) 469-499.

*' Cfi: anche c. 253 § 2; qui il legislatore ecclesiastico cita il diritto canonico addirittura come sesta
disciplina teologica.

* G. SOEHNGEN, Gesetz und Evangelium, Freiburg 1957; ID., Grundfragen einerRechtstheologie,
Monaco 1962



144 STATUS QUAESTIONIS

dell’ecclesiologia, vengono a galla con chiarezza proprio nel diritto canonico»®.

Per questo, ¢ nella consapevolezza che le questioni metodologiche sono sem-
pre anche questioni di contenuto®, nel citato manuale all’inizio (cioé nel primo e nel
secondo capitolo) viene presentato sia 1’angolo di prospettiva scelto, sia il metodo di
lavoro. Poiché, come si & gia visto, I’oggetto materiale (“obiectum quod™) del diritto
canonico € la “communio Ecclesiae”, dunque una categoria sintetica, che include tut-
te le altre - come “popolo di Dio” e “corpo mistico” - lo strumento di conoscenza
(“obiectum quo”), che & idoneo alla comprensione della sua intima essenza, non puo
essere altro che la fede.

Caratterizzare in questa maniera il metodo scientifico della canonistica® non
significa in alcun modo sminuire la sua specifica particolarita all’interno della teolo-
gia. Anzi, all’interno del pluralismo teologico dell’epoca post-conciliare, con la sua
frammentazione troppo accentuata, significa piuttosto creare i fondamenti imprescin-
dibili per la conservazione della specifica identita della canonistica nei confronti del-
le altre discipline teologiche. La sua autonomia non ¢ mai assoluta, poiché la partico-
larita della teologia come scienza richiede una relazione di reciproca integrazione fra
tutte le sue singole componenti®.

Cio significa inoltre che il ruolo del canonista si puo definire schematicamente
come segue: da una parte egli si differenzia dall’abituale giurista, poiché € un teolo-
go, che lavora alla luce della “fides qua” e della “fides quae creditur™; dall’altra parte
egli si differenzia da un dogmatico o da un altro teologo, poiché 1’oggetto materiale
della sua conoscenza non ¢ il mistero cristiano nella sua interezza, ma semplicemente
nelle sue implicazioni strutturali, giuridiche, siano esse di diritto divino o di diritto
umano. La questione circa il metodo abbraccia cosi sempre la questione circa gli ele-
menti di fondo di una definizione della legge canonica. E proprio su questo piano
I’ipotesi di lavoro del manuale qui considerato suona: la «lex canonica» ¢ soprattutto
una «ordinatio fidei»?’.

Questa affermazione non vuole in alcun modo eliminare la ragione dal proces-
so di conoscenza e di produzione del diritto della Chiesa, ma piuttosto determinare di
nuovo correttamente e precisamente il suo posto nelle connessioni tra norma canoni-
ca e verita cattolica: «La legge canonica ¢ un’indicazione di fede configurata con i
mezzi della ragione, universale, giuridicamente vincolante ed orientata alla promo-

# K. WALF, Kirchenrecht, Diisseldorf 1984, p. 10.

* Cf W. KASPER, Die Methoden der Dogmatik. Einheit und Vielheit, Monaco 1972, p. 14 (tr. it.
Per un rinnovamento del metodo teologico, Brescia 1969).

2 Cf L. GEROSA, La legge canonica quale "ordinatio fidei". La lezione di Eugenio Corecco sul
metodo scientifico della canonistica, in Antropologia, fede e diritto ecclesiale a cura di L. GEROSA, Milano
1995, pp. 15-31.

* Cf H. U. VON BALTHASAR, Einfaltungen. Auf Wegen christlicher Einigung, Einsiedeln 1987,
pp. 63-68 (tr. it. Con occhi complici, Brescia 1970).

*" Sul sorgere e sull’importanza di questa ipotesi di lavoro di Eugenio Corecco cf L. GEROSA:



LiBEro GEROSA 145

zione della vita della Communio...»*. Questo corrisponde anche alla concezione di
un Hans Urs von Balthasar, secondo il quale nella Chiesa come Communio il diritto
canonico ha la funzione di garantirle che sia e rimanga sempre “comunita d’amore”?;
comunita di quell’amore la cui quint’essenza ¢ Gesu Cristo e che viene donata agli
uomini dallo Spirito Santo.

3.3. L'ordine sistematico della materia

La fecondita scientifica del principio di fondo e del metodo di lavoro di questo
manuale lo si puo intravedere gia dall’ordine sistematico dell’intera materia. Nei con-
fronti di quella dei numerosi compendii e commentarii di diritto canonico, che nel-
'ultimo decennio sono apparsi in diverse lingue, questa sistematica ¢ completamente
nuova.

Essa non corrisponde nemmeno a quella del nuovo codice del 1983, come si
puod desumere facilmente da un confronto dei due indici, poiché il nuovo Codex non
ha recepito completamente la dottrina del Concilio Vaticano II sulla Chiesa come
Communio®.

Come tale - cio¢ come comunita di fede e di vita, che lo Spirito Santo prepara e
guida «attraverso i diversi doni gerarchici e carismatici» (LG 4) - la Chiesa sorge so-
prattutto dall’ascolto della Parola di Dio. Percio il terzo capitolo di questo manuale &
dedicato interamente agli elementi giuridici del servizio alla Parola di Dio. Questo
servizio concerne come “munus” tutta la Chiesa, poiché esso si struttura continua-
mente come azione reciproca tra il magistero apostolico e il “sensus fidei” di tutti i
fedeli.

Dei diversi mezzi di predicazione viene descritto in primo luogo il profilo ca-
nonico della predicazione, della catechesi e del magistero ecclesiastico; immediata-
mente dopo vengono brevemente presentati i pill importanti strumenti giuridici per la
messa al sicuro della fede, dal “nihil obstat” e dalla “missio canonica” fino alla cen-
sura ecclesiale e al procedimento di esame delle dottrine; infine viene discussa la for-

“Lex canonica” als “ordinatio fidei”. Einleitende Erwlagungen zum Schlussbegriff der kanonischen Lehre
von Eugenio Corecco, in: E. CORECCO, Ordinatio fidei, pp. IX-XXIIL

* W. AYMANS - K. MOERSDORE, Kanonisches Recht. Lehrbuch aufgrund des Codex Turis Ca-
nonici. L:Einleitende Grundfragen. Allgemeine Normen, Paderborn 1991, p. 159.

* H. U. VON BALTHASAR presenta questa definizione nel suo breve, ma profondo saggio sul
diritto canonico. Cf Theologie, vol. Ill: Der Geist Wahrheit, Basilea 1987, pp. 325-330, qui p. 327. Nella
nota 93 egli cita una formula poco conosciuta, ma potentemente programmatica, poiché venne scritta subito
dopo il Vaticano IT e gia molto prima della promulgazione del nuovo Codice della Chiesa latina. Essa suona:
«Le droit de I'Eglise est le gardien de la communion» (B. DUPUY, 0.p., Esprit Saint et anthropologie
chrétienne, in: Eglise et Esprit. Actes du Symposium organisé par |'Académie internationale des Sciences
religicuses, Parigi 1969, p. 326).

** Cf, su questo giudizio, E. CORECCO, Die kulturellen und ekklesiologischen Voraussetzungen
des neuen CIC, in ID., Ordinatio fidei, pp. 85-108.



146 STATUS QUAESTIONIS

ma fondamentale di un processo canonico, che conduce sempre ad una sentenza di
natura dichiarativa, poiché il giudice fondamentalmente deve sempre constatare dati
di fatto oggettivi, ad esempio la validita dei sacramenti, |’appartenenza o non apparte-
nenza alla “communio plena”, la legalita del culto pubblico o la conformita alla fede
di una dottrina. La portata giuridica di queste circostanze oggettive va aldila del sem-
plice interesse privato del singolo fedele. Essa concerne 1’intera realta della Chiesa
come Communio, poiché la sua struttura giuridica non ha in prima linea come “telos”
quello di tutelare i diritti soggettivi dei singoli credenti, bensi quello di garantire 1’in-
tegrita e la verita del contenuto salvifico della Parola e dei Sacramenti.

Cio corrisponde all'essenza della teologia sacramentaria conciliare, che sta alla
base del quarto capitolo sul “diritto sacramentale”. Come tutte le azioni liturgiche i
sacramenti «non sono di natura privata, ma sono celebrazioni della Chiesa, che ¢ il
sacramento di unita» (SC 26). Questa forte sottolineatura della stretta connessione tra
i sacramenti ¢ la “communio Ecclesiae”, che esprime 1’intima ordinazione di tutti i
sacramenti all’Eucarestia, spiega la sistematica priorita che viene attribuita a questo
sacramento sia sul piano dogmatico, sia su quello giuridico®'. Infatti la “communio
eucharistica” & la sintesi compiuta dei due aspetti costitutivi (“communio cum Deo” e
“communio fidelium”) della Chiesa come comunione. Questo non significa che
tutto cio che il concetto di “communio” significa debba essere formalizzato anche a
livello giuridico, ma semplicemente che nella “comunione all’altare” (LG 26,1), nel-
la “communio” eucaristica la forza costitutiva e giuridicamente vincolante del sacra-
mento dell’Eucarestia giunge alla sua espressione pil alta. Anzi, non & un’esagerazio-
ne o un errore affermare che secondo la dottrina del Concilio Vaticano II 1a dove
I’Eucarestia non viene piu celebrata in alcun modo la Chiesa stessa come Communio
cessa in qualche maniera di esistere®.

Il paragrafo sull’Eucarestia termina con alcune considerazioni su due questioni
delicate soprattutto sotto 1’aspetto pastorale: la questione dell’ospitalita eucaristica
nei confronti di cristiani non cattolici e la questione dei separati risposati. Alla fine
vengono presentati i principi di fondo del diritto patrimoniale canonico, poiché come
«fonte e culmine di tutta la vita cristiana» (LG 11,1) I’Eucarestia ha a che fare con
tutti gli aspetti concreti della vita degli uomini e delle donne, che Dio con il Battesi-
mo chiama a «crescere assieme verso 1 unita non secondo la carne, ma nell’unita del-
lo Spirito, e a formare il nuovo popolo di Dio» (LG 9,1).

' Questa collocazione sistematica viene proposta ad esempio da K. RAHNER, Kirche und
Sakramente, Freiburg 1968 (3), p. 73 e viene assunta anche in documenti della Santa Sede; cf, ad es., Nr. 5-
15 dell’Istruzione “Eucharisticum Sacramentum” (AAS 59 (1967) 359-573) e Nr. 58 del “Directorium
catechisticum generale” (AAS 64 (1972) 97-176).

* Si veda su questo R. AHLERS, Communio Eucharistica. Eine kirchenrechtliche Untersuchung
zur Bucharistielehre im Codex Iuris Canonici, Regensburg 1990, soprattutto pp. 81.185.



LIBERO GEROSA 147

Lesperienza della comunita cristiana e soprattutto della comunita eucaristica si
ripercuote - «Gratia perficit, non destruit naturam» - su tutte le relazioni del “christifi-
delis”, e dunque anche sulle sue relazioni coi beni materiali. Non a caso & sorta, pro-
prio in connessione con la celebrazione eucaristica, una tradizione di doni e collette,
da cui la Chiesa nel corso dei secoli ha tratto a poco a poco i criteri e i principi di fon-
do che ancora oggi formano la base del suo diritto patrimoniale.

In maniera simile anche gli altri quattro paragrafi del capitolo sui sacramenti
terminano con alcune considerazioni su questioni particolari di natura giuridica: il pa-
ragrafo sul battesimo termina con il problema della differenza tra comunita ecclesiale
e sette religiose e quello di un catalogo dei diritti ¢ doveri di tutti i fedeli; il paragrafo
sulla cresima con le questioni riguardanti I’accettazione di cristiani non cattolici nella
comunione piena della Chiesa, come pure il problema del “pieno” esercizio dei diritti
e doveri dei laici; il paragrafo sulla penitenza con il commentario sulle norme del co-
dice concernenti le sanzioni canoniche e le modalita di dichiararle o infliggerle; il pa-
ragrafo sulla estrema unzione con alcune notazioni sugli elementi giuridici della cele-
brazione dei sacramentali e della sepoltura ecclesiastica; il paragrafo sulla consacra-
zione sacerdotale con una breve presentazione della dottrina del Concilio Vaticano I
sull’unita della “sacra potestas” e la sua contradditoria ricezione nel nuovo codice
della Chiesa cattolica latina. Un breve ma dettagliato paragrafo sul matrimonio e i
processi matrimoniali conclude il capitolo sul diritto sacramentale.

Nella salda convinzione che secondo I’ecclesiologia, che il Concilio Vaticano
II ha sviluppato attorno alla Communio come suo concetto centrale, i carismi sono
necessari per la vita della Chiesa™, viene abbozzato nel quinto capitolo del manuale il
profilo giuridico-canonico delle diverse forme di aggregazione ecclesiale, dalle asso-
ciazioni di fedeli (cc. 298-329) fino agli istituti di vita consacrata e alle societa di vita
apostolica (cc. 573-746).

Lessenza strutturale dell’intera comunita ecclesiale che sorge dalla parola di
Dio, dai sacramenti e dai carismi, viene descritta dai padri conciliari con il principio
della immanenza reciproca di Chiesa universale e Chiese particolari, e fissata nella
formula “in quibus et ex quibus™ di LG 23,1.

Conformemente a questo principio e a quello della reciproca immanenza del-
I’elemento personale e dell’elemento sinodale della “sacra potestas™ - che vengono
affrontati insieme con altri importanti concetti giuridico-canonici in alcune considera-
zioni introduttive - tutti gli organi istituzionali ed il particolare gli organi direttivi o di
governo della “communio Ecclesiae et Ecclesiarum” vengono nuovamente ripensati e
brevemente presentati nella loro conformazione giuridica nel sesto ed ultimo capitolo
di questo manuale.

* Cf soprattutto LG 32, ma anche LG 4,1 ¢ (X INN G S



148 STATUS QUAESTIONIS

In conclusione: il modello-guida decisivo di questa rinnovata presentazione de-
gli organi direttivi ecclesiali e dell’intera struttura giuridica della Chiesa ¢ I’idea della
continua “ablatio”, del togliere via cio che & diventato vecchio e superfluo, affinché la
“nobilis forma” - cioé cid che ¢ veramente essenziale - divenga visibile*. Solo cosi il
rapporto relazionale tra esperienza di fede ed esperienza del diritto puo restare sem-
pre vivo e fecondo.

¥ Cf su questo J. RATZINGER, Eine Gemeinschaft in steter Erneurung, in: ID., Zur Gemeinschaft
gerufen. Kirche heute verstehen, Freiburg 1991, pp. 124-147, qui p. 133 (tr. it. La Chiesa. Una comunita
sempre in cammino, Cinisello Balsamo (MI), 1991).

Riassunto. La cultura moderna ¢ dominata dalla concezione positivistica del
diritto e dalla spiritualizzazione di ogni forma di fede. Per questa ragione oggi, an-
che in campo cattolico, ¢’é il rischio che ’antinomia - d’origine luterana - fra espe-
rienza del diritto ed esperienza di fede sia percepita come incolmabile. Per evitare
questo pericolo & necessario approfondire il significato canonistico della lezione
conciliare sulla Chiesa come comunione. Attraverso 1’analisi dell’intrinseca di-
mensione giuridica dei suoi elementi primari (Parola di Dio, Sacramenti, Carismi)
¢ infatti possibile recuperare il nesso fra esperienza di fede ed esperienza giuridica,
fra norma canonica e verita cattolica. Il diritto canonico cessa cosi di essere un ele-
mento estraneo nel ventaglio delle discipline insegnate in una facolta di teologia.

Summary. Modern culture is mastered by a positivist conception of right
and by spiritualization of any form of faith. For this reason, in catholic range
also, there is today a risk of considering the antinomy - of lutheran derivation -
between juridic experience and faith experience as unfeasible. In order to avoid
this danger it is imperative to investigate the canonical significance of the conci-
liar lesson on Church as communion. Through analysis of the essential juridical
dimension of its chief elements (God’s Word, Sacraments, Charisms) it is in fact
possible to recover the link between faith experience and juridic experience, and
between canonical norm and catholic truth. Canon law ceases being an
extraneous element in the disciplines taught in a theological faculty.




LiBERO GEROSA 149

Inhaltsgabe. Die moderne Kultur ist vom Rechtspositivismus und von
einem ekklesiologischen Spiritualismus sehr stark gepriigt.Deshalb lauft man
heute - auch in der katholischen Kirche - Gefahr, die Kluft lutherischer Herkunft
zwischen Glaubenserfahrung und Rechtserfahrung fiir uniiberbriickbar zu
halten.Um diese Gefahr zu vermeiden, ist es notwendig die kanonistische
Bedeutung der konziliaren Lehre iiber die Kirche als “communio” zu vertiefen.
Durch die Analyse der inneren rechtlichen Dimension der Primirelemente der
kirchlichen Verfassung (Wort Gottes, Sakramente und Charismen) ist es
tatséchlich mdglich, den Zusammenhang zwischen Glaubenserfahrung und
Rechtserfahrung zwischen kanonischen Normen und katholischer Wahrheit zu
erldutern. Das Kirchenrecht kann somit seinen Platz innerhalb der theologischen
Disziplinen zuriickgewinnen.




