Abelardo Lobato




RTLu Il (1998) 1, 150-161 151

Non «contro»
ma «attraverso»
le circostanze!

Card. Miroslav Vlk
Arcivescovo di Praga (Repubblica Ceca)

Nel nostro mondo ci sono ottimisti e pessimisti. Certamente & conosciuta la
battuta della bottiglia mezzo piena e mezzo vuota. Lottimista gioisce per il fatto che
¢’¢ la meta del contenuto, il pessimista piange perché nella bottiglia manca una meta
del contenuto. E vero che «omnis comparatio claudicat», ma nonostante questo mi
pare che questa metafora popolare ci riveli qualcosa sul modo di vedere la realta oggi.

1. LA BASE DI OGNI TEMPO

1l famoso dialogo ne I Fratelli Karamazov - che ispira tutto il nostro meeting -
tra lo starets Zosima ed il giovane, incontrato per caso, sul tema del creato, esprime
una visione ottimista della realta. Altre visioni, come quella dei nichilisti degli anni
sessanta del secolo scorso, sono invece segnate da un radicale pessimismo e giungo-
no alla negazione tragica del senso e dei valori. Nella sua opera Dostojevski mette a
confronto non soltanto due concezioni filosofiche diverse, ma due visioni radical-
mente contrastanti.

!Intervento tenuto in occasione del "Meeting per I'amicizia dei popoli" (Rimini, 2 agosto 1997).



152 Vi1A DELLA CHIESA NEL MONDO

Quella dello scrittore rusoo, espressa dallo starets Zosima, vede le cose dal
punto di vista di Dio, in quanto si radica nella fede e nella Bibbia. Nelle prime pagine
dell’ Antico Testamento, dove si racconta la creazione, leggiamo per sette volte «E
Dio vide che era cosa buona» (Gn 1,4.10.12.18.21.25 e 31). Lultima volta ’espres-
sione di rafforza ancora: «Dio vide quanto aveva fatto, ed ecco, era cosa molto buo-
na» (v. 31).

Ma Dio ¢ sorpresa e per amore affida la «cosa molto buonay alle mani dell’uo-
mo perché "opera della creazione continui. Cuomo riceve da Dio un compito preci-
so: «Riempite la terra, custoditela e siate i signori...», (Gn 1,28). Luomo, “immagi-
ne” di quel Dio che aveva creato tutte le cose buone, riceve la missione di una signo-
ria da intendersi come custodia e sviluppo di tutte le cose secondo le leggi inscritte da
Dio nel reale. Cuomo ha il compito grandioso di “continuare” la creazione del Para-
diso. Dio - la sorgente del creato - condivide con I’'uomo la sua potenza creatrice.
L'uomo ¢ chiamato a giocare, nella somiglianza a Dio, il ruolo di un “signore” che
pero ¢ dipendente dal Creatore, dalle sue leggi. In questo gioco di rapporti tra Dio,
’uomo ed il creato, tutto ¢ uno. E Dio infatti I’unica fonte di tutto cio che & buono,
bello e vero. Cuomo non ¢ all’origine del creato, ma riceve da Dio un mandato di “si-
gnoria” e “collaborazione”, che ¢ realizzabile solo in rapporto con Lui.

Questa visione del reale ¢ aperta, contiene il futuro, la prospettiva, la novita.
Possiamo dire che essa ¢ intrisa di speranza, proprio perché radicata in Dio che & im-
menso e che, essendo 1’amore, & sempre nuovo, rinnovante. Dio & amore trinitario,
cioé un rapporto, un dono reciproco senza riserve tra le tre persone. I Padri della
Chiesa orientale chiamavano questo rapporto tra le persone divine “pericoresi”, paro-
la che alcuni hanno tradotto con “danza festosa™. Poiché Dio & ’origine di tutto, la di-
namica trinitaria ¢ anche I’immagine e la legge di tutto il reale. E la dinamica trinita-
ria che genera I’apertura reciproca tra le persone divine ¢ quindi 1’apertura reciproca
tra Dio, 'uomo il mondo. Ma ¢ anche la dinamica trinitaria che genera I’apertura
scambievole degli uomini fra loro e verso la natura. E questa I’immagine, la somi-
glianza costitutiva del reale che porta con sé la speranza. E la via dove il rapporto ¢ il
cuore dell’essere.

La seconda visione, quella che Dostojevski vuole confutare, & la via dell’auto-
nomia e della solitudine. La visione ¢ meramente umana, parte dall’uomo visto come
un “signore” indipendente e autonomo che ha preso tutto nelle proprie mani, “libe-
randosi” da Dio.

Se, pero, nella vita ’'uomo si considera solo, allora deve salvarsi da solo! La si-
tuazione umana puo allora essere paragonata ad una scalata in montagna con la quale
si puo anche andare molto in alto e conquistare mete grandi, ma che alla fine deve
confrontarsi con un abisso inatteso, quello del dolore e della morte.”Alla fine” si & dei
disperati!

Questa via dell’autonomia ha una lunga storia dopo Adamo ed Eva (che posso-
no esserne ritenuti gli inventori!). La cultura attuale ne & segnata in modo tutto parti-
colare. Basta pensare ad una certa assolutizzazione e sacralizzazione del soggetto nel-



CaArD. MiRosLAW VLK 153

la modernita, o alle cadute unilaterali della grande valorizzazione della liberta.

[>assolutizzazione ha mostrato i segni dello scacco: proprio il soggetto, cosi ce-
lebrato, sembra spesso scomparire nei meandri e nelle reti dei condizionamenti, delle
strutture psicologiche, sociali, linguistiche... cio¢ in un formicaio dove chi conta non
sono i soggetti, ma le strutture! Anche la liberta rivela di non essere onnipotente: ¢ gia
contraddetta nella sua origine: non ho potuto decidere io liberamente di nascere. E mes-
sa poi in scacco infinite volte nella vita: come ¢ possibile che le mie decisioni libere
cambino il passato? Come & possibile cambiare I’ultimo futuro, la morte?

Emerge allora la domanda: soggetti liberi si, ma per che cosa? La liberta pende
sul nulla o esiste un bene a cui merita affidare la mia vita? Liberta per amare, ma esi-
ste I’amore? O ogni amore ¢ destinato a tradirti? Liberta per far festa, ma esiste la fe-
sta? O ¢ solo I'illusione di una sera?

Alla fine del nostro secolo, piu fortemente che mai, alle volte, ci sembra di re-
spirare una situazione disperata o quasi infernale. Su tanti sentieri sembrano scompa-
rire la prospettiva, la speranza, il futuro. Si sente una grande solitudine dell’uomo ¢
I’assenza del coraggio della solidarieta con gli altri.

In realta oggi sta anche rinascendo la domanda, la ricerca, la nostalgia di un fu-
turo, di una novita. Linteresse sempre piu diffuso per la realta del sacro ¢ una delle
espressioni di questa nuova ricerca che pero € ancora immersa in una grande ambi-
guita. Spesso, infatti, non si intravvede il vero volto di Chi si sta cercando: il «sacro»
trovato in certe esperienze, come nelle sette e nei fenomeni magici o spiritistici, risul-
ta ancora drammaticamente vicino al nulla anonimo del nichilismo piuttosto che al
volto del Dio di Abramo, di Giacobbe e di Gesu Cristo.

-

2. LA VISIONE CRISTIANA E POSITIVA

Occorre, pero, fare ancora un passo per poter giungere ad affermare con serie-
ta che la realta € positiva. Non si tratta, ciog, solo di vedela dal punto di vista di Dio,
ma anche di scoprire cosa € lo stesso conoscere, il pensare, la concezione della verita
dal punto di vista di Dio, cio¢ secondo il suo “modo” di pensare, cosi come ¢ rivelato
nella Scrittura.

Come sostiene, fra gli altri, il teologo W. Kasper?, il pensiero occidentale si &
sempre preoccupato di raggiungere cio che da sempre esiste, di conoscere una sostan-
za (Wesen) che Hegel definisce genialmente come «quello che ¢ stato» (Ge-wesen-
sein). Per questo pensiero, fondamentalmente, non succede mai niente di nuovo nel
tempo, non accade niente di nuovo sotto il sole, tutto ¢ ripetizione di una sostanza
eterna esistita da sempre. Nietzsche ha parlato di una eterna ripetizione dell’uguale: il

*Cfr. W. KASPER, Dogma unter dem Wort Gottes, Mainz 1965, pp. 101-104.



154 V1A DELLA CHIESA NEL MONDO

cammino della storia non ¢ un dinamismo di vera autotrascendenza, ma un processo
continuo verso il fondamento eterno. La verita & intesa come I’epifania della sostanza
eterna delle cose, di cio che era, delle cose passate. Non c‘¢ vero futuro!

D’altra parte il Dio dei cristiani costringe ad andare oltre questa unica preoccu-
pazione di scoprire un passato fisso, dato gia da sempre. Egli dice di sé : «Guardate,
io faccio nuove tutte le cose» (Ap 21, 5) «Non ricordatevi delle cose passate, non pre-
occupatevi piti delle cose antiche! Ecco, faccio una cosa nuova, essa gia germoglia,
non ve ne accorgete? Aprird nel deserto una strada ...» (Is 43, 18-19).

Kasper sostiene inoltre che questo nuovo & possibile perché Dio & il nuovo piti
originario. Dio infatti non € solo legato alla sostanza come a quello che ¢ esistito da
sempre (das Wesen als das ewig Gewesene), ma molto di piu, nel rapporto verso il
mondo, vede le cose e le situazioni nella loro potenza e ha in sé la possibilita di un
nuovo inizio. Per questo puo promettere qualcosa di nuovo, un nuovo che non ¢ de-
ducibile con un ragionamento metafisico da quello che & gia stato. La verita diviene
allora promessa (promissio) di qualcosa che ancora non ¢’é e che ¢ indeducibile dalla
realta che ¢ stata fin ora, qualcosa che & futuro e che si aggiunge a quello che c¢’¢
adesso. Il futuro & vera novita e non solo prolungamento di quello che ¢ gia stato e ri-
velazione della sostanza di quello che & da sempre. Non esiste allora nessun «princi-
pio speranza» ma solo speranza come carisma dell’essere.

Secondo il pensiero del tardo Schelling, tutta la filosofia da Aristotele ad Hegel
avrebbe conosciuto solo «il Dio alla finewe non il Dio che puo essere inizio. In questo
percorso del pensiero occidentale sarebbero gia contenute le radici del nichilismo che
ha segnato la nostra storia, perché manca la dimensione del futuro e della speranza.
La struttura di speranza della verita & possibile solo dove ¢’¢ realmente un nuovo ini-
zio creante, una nuova creazione, dove accade una parusia che non ¢ ripetizione del
gia stato, ma presenza che e anche futuro. La verita di questo Dio si lascia riconosce-
re solo nel modo della speranza credente, ma mai si pud anticipare in un concetto.

3. LE PECULIARITA DEL NOSTRO TEMPO

Lo starets di Dostojevski esalta il creato, la natura e ogni cosa, poiché il mondo
¢ segno della bellezza e del vero. Egli possiede questa visione delle cose da Dio, ini-
zio sempre creante, e puod quindi affermare la positivita della realta.

Ma ¢ molto arduo riportare questo dialogo dello starets Zosima immediatamen-
te nel nostro oggi, 100 anni dopo. Potrebbe essere del tutto incompreso, perché il no-
stro tempo € diverso. Il tentativo di fondarci esclusivamente sull’umano, il desiderio
esasperato di consumare, la ricerca ossessiva di una felicitd mondana non resistono
all’incontro con il lato oscuro della vita che € I’esperienza del negativo, della preca-
rieta, del dolore ed infine della morte.

Davanti alla grande potenza del male che anche oggi & all’opera e sembra cor-



CARrRD. MirosLaw Vik 155

rodere tutto, anche le cose pitl sacre, anche la vita stessa di ognuno, come & possibile
ancora affermare la positivita del reale? Come ancora essere ottimisti? Dove vediamo
che esiste un nuovo inizio creante che sia in grado di passare dentro il male e nello
stesso tempo possa dischiudere la novita, la speranza? Dove & aperto davanti a noi un
futuro nonostante il tragico inscritto nella storia e nella natura?

Il punto che mi sembra decisivo per la nostra cultura & avere il coraggio, e for-
se I’'umilta, per andare ad imparare dall’unica e misteriosa cattedra che puo aprire un
varco di luce nella notte: quella del Dio crocifisso fuori le mura, quando si fece buio
su tutta la terra. E ancora troppo incompreso ¢ inaudito il Crocifisso come il Dio del
nostro tempo. Per poter affermare la positivita della realta, senza volerci nascondere
la durezza del dolore ¢ delle lacrime che appartengono alla vita, ¢ necessario riscopri-
re con grande serieta che ’affermazione della positivita del reale & possibile solo se
passa attraverso una visione “illuminata” del dolore, o, pill ancora, se & stato possibi-
le sperimentare nella vita vissuta e raccontabile che il dolore non & lo scacco inesora-
bile della positivita del reale.

Chi ci dischiude il segreto ¢ proprio il Dio Crocifisso. E il Dio sulla croce che
«crea le cose nuovey, incomincia la nuova tappa della storia del mondo e apre una
nuova speranza, un nuovo futuro.

4. ALCUNI FRAMMENTI DI VITA PERSONALE

Allora - piuttosto che ragionare o «filosofare» - voglio comunicarvi I’esperien-
za della vita. Durante il duro periodo della persecuzione nel mio Paese, ad un certo
punto mi hanno colpito profondamente i capitoli 8-10 del vangelo secondo Marco.
Gesu annuncia tre volte la sua passione e collega strettamente quest’annuncio con
quello della sua resurrezione. E interessante notare che cio avviene sempre dopo un
momento solenne: dopo la professione di fede di Pietro, dopo la trasfigurazione o la
guarigione di un indemoniato, o di fronte all’incomprensione degli apostoli: Gesu
parla della sua morte e Giacomo e Giovanni chiedono di sedere alla sua destra e alla
sua sinistra nella gloria!

Gesu rimprovera Pietro in modo durissimo: «Hypag...Satana» (Mc 8,33),
quando questi lo vuole distogliere dalla sua strada. Con le stesse parole: «Hypage,
Satana» (Mt 4,10), nel deserto Gest aveva cacciato il diavolo che per primo aveva
cercato di sedurlo.

E la tentazione di percorrere delle vie umane, troppo umane, solo umane, per
raggiungere la felicita, il benessere, la pace, la comunione con il divino e tra gli uomi-
ni. Ma dopo la caduta del primo Adamo e la venuta in mezzo a noi del nuovo Adamo,
non c’é nessun’altra strada verso la felicita nel futuro, dell 'uomo, che quella di Dio,
la strada dell’amore estremo, il piu dispiegato: quello rivelato sulla croce.

Quando Gesu ha annunciato la sua passione, la sua croce, la sua Kenosis abis-



156 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

sale nella santissima Eucarestia, molti non hanno capito e se ne sono andati via (cf.
Gv 6). Quando Pietro ha rifiutato la Kenosis di Gesu nel cenacolo, il suo atteggia-
mento di croce nel gesto della lavanda dei piedi, Gesu ha detto chiaramente: «non
avrai parte con me» (Gv 13, 8).

Essere in comunione con Gesu significa camminare con lui - che ¢ la Via - sul-
la stessa sua strada della croce. Paolo lo esprime con il suo tipico ed eloquente syn:
synstaurothenai (essere con-crocifissi: cf. Rm 6,6; Gal 2,20), synegerthénai (essere
co-risorti: cf. Col 3,1). Portare la croce significa essere con-crocifissi con Lui, avere
con Lui, il Crocifisso, una comunione di cammino e di destino. I tedeschi lo esprimo-
no con una bella parole: Weggemeinschaft, Schicksalgsgemeinschaft.

All’inizio del comunismo, negli anni *50, abbiamo aspettato la salvezza dagli
Stati occidentali democratici, dalle armi americane, dalle forze umane. Dio ci ha fatto
capire piano piano, come chiesa, che la sua strada, la strada del futuro, era un’altra.
Anche alcuni sacerdoti hanno tentato di salvare la chiesa per altre vie, con il compro-
messo. Ma in questo modo la strada non si & aperta.

Finita la primavera di Praga, 1’atmosfera ¢ diventata pit dura. Siamo rimasti
soli, abbandonati. Ma la cortina di ferro non era cosi fitta da non lasciar filtrare le
nuove correnti spirituali nate in occidente che ci aiutavano a riandare al cuore del
vangelo, cio¢ alla notizia sconvolgente della morte e resurrezione del Cristo. Perso-
nalmente penso qui in particolare alla spiritualitd dei Focolari e alla sua visione di
Gesu Crocifisso ed Abbandonato.

Paragonando il mio capire la croce con quello di chi viveva questa spiritualita,
mi sono accorto ben presto che io vedevo la croce di Gesu soprattutto come un ogget-
to sacro, come uno strumento della salvezza, come un simbolo di tutti i dolori miei e
del mondo, delle sofferenze e persecuzioni che prendevo su di me spiritualmente
come croce. A contatto con questa spiritualita ho avvertito che la croce per me, fino a
quel momento, era come spersonalizzata: era una cosa, era uno strumento, non era
lui, Gesu, una persona.

Gia I’insegnamento del Concilio Vaticano Il mi aveva messo nel cuore il desi-
derio di un rapporto pil personale con il mistero della croce. Cio avviene la dove esso
sottolinea, per es. nella Dei Ferbum (n. 2), il carattere personale della rivelazione: Dio
«rivela Se stesso», «parla agli uomini e si intrattiene con essi come con amici»; o
dove, nella Sacrosanctum Concilium (n. 7), richiama la presenza viva del Signore at-
traverso la sua Parola, i Sacramenti, la comunione tra i fedeli sotto la guida dei pasto-
fises

Mi affascinava questa figura di Gesu Abbandonato dei Focolari. Leggendo e
meditando una volta il profeta Isaia, mi hanno colpito nel cap. 53,4 le parole: «Egli
ha portato i nostri affanni, egli si & addossato i nostri dolori». Non soltanto i peccati,
ma tutti i dolori e tutte le sofferenze: non soltanto quelli del passato, ma anche i miei
e quelli di tutti gli uomini di oggi.

Quando ancora oggi m’incontro con i dolori della vita, che Gest «si & gia ad-
dossatox, essi mi uniscono adesso, misticamente, a lui che li porta su di Sé. E per via



CARD. MiRosLAW VIK 157

di una pericoresi del tempo, di una pericoresi (un rapporto vivo) del passato col pre-
sente che si dischiude in un futuro nuovo, che i dolori s’intrecciano e sono una cosa
sola in Cristo. Ecco allora che abbracciando i miei dolori e le mie sofferenze presenti,
abbraccio in essi Gesu Crocifisso.

Le mie sofferenze e la mia persecuzione hanno ricevuto un volto vivo, quello
del Crocifisso. E stata una scoperta grande, come ’entrare in un “gioco” divino: ri-
scoprire in tutte le sofferenze questo «uomo dei dolorix» «disprezzato e reietto dagli
uomini» (Is 53,3).

Non mi ha frenato in questo «gioco» 1’apparenza rischiosa e audace di questa
idea. La scoprivo totalmente in consonanza con la teologia di San Paolo, con il suo
essere con-crocifissi e con-risorti, € con la teologia del cap. 25 di Matteo dove la pre-
senza nascosta di Gesu si svela nei malati e nei sofferenti, negli affamati e negli asse-
tati, nei carcerati e negli abbandonati. Lo insegna anche il Concilio nella Lumen gen-
tium, affermando che «la Chiesa riconosce nei poveri e nei sofferenti I’immagine del
suo Fondatore, povero e sofferente (...) e in loro intende servire Cristo (n. 8); e nella
Gaudium et spes, sottolineando che «con ’incarnazione il Figlio di Dio si & unito in
certo modo a ogni uomoy (n. 22),

Questa visione del Crocifisso ¢ diventata per me la sorgente di luce e di forza
nel periodo della persecuzione, quando, dopo i primi tre anni di vita presbiterale (ave-
vo dovuto aspettare 12 anni prima di essere ordinato!), lo Stato comunista mi ha im-
posto di lasciare l'incarico di segretario del mio vescovo. E stato per lui ed anche per
me un grande dolore. Dopo una breve lotta nel mio intimo, ho detto il mio “si”’. Gesu,
sulla croce, ¢ stato espulso dalla terra per opera dei suoi persecutori. Questa mia
espulsione ¢ sua - mi dicevo.

Nessuno mi poteva aiutare. Sono rimasto solo. Con quell’atteggiamento sono
partito per il mio «esilio» in un paesino di montagna. Ma 1’esperienza dell’esilio non
finiva li: comunciava appena. Dopo sedici mesi di permanenza, la mia presenza co-
minciava a dar fastidio. I comunisti dicevano che avevo un’influenza eccessiva sulla
gente, che non obbediva pitl alle loro direttive, mentre ascoltava cio che dicevo io.

Il giorno dei defunti, uscendo di chiesa dopo la celebrazione della Messa mat-
tutina, mi telefono il segretario degli affari ecclesiastici della provincia, per dirmi che
il mio incarico era terminato. Cercai di difendermi rispondendo che avrei almeno do-
vuto celebrare la Messa della sera che era stata gia annunciata e alla quale, trattando-
si del giorno dei morti, avrebbero partecipato anche i non praticanti. Il segretario re-
plico che non avevo piti la licenza dello Stato e che quindi non potevo piu celebrare
nessuna Messa.

Fu un colpo durissimo. Dovetti lottare dentro di me per accettare questa nuova
partecipazione all’abbandono di Gesn in croce. La sera, alla presenza di tantissime
persone venute per la Messa, dissi che non potevo celebrare e che era venuto per me
il momento di testimoniare con i fatti quello che avevo loro predicato: la croce. Poi
aggiunsi che perdonavo coloro che mi avevano fatto del male. Subito dopo dovetti
partire, perché nella piazza c’era la polizia e volevo evitare una possibile provocazio-



158 VA DELLA CHIESA NEL MONDO

ne della quale, naturalmente, mi avrebbero ritenuto responsabile.

Sono rimasto di nuovo solo, abbandonato, nel buio. Ma questo buio si rischia-
rava... Capivo che anche Gesl era stato abbandonato nel buio e che il mio buio di
quel momento era contenuto nel Suo buio sulla croce, e che percio esso faceva da tra-
mite fra me e lui. A questo mio buio ho dato un nome pur senza intravederne il volto:
era Gesu. Ero solo, ma nella pace e addirittura nella gioia, in quella gioia che nasce
dalla croce.

Dopo un po’ di tempo mi fu assegnata una nuova parrocchia, fuori della Boe-
mia meridionale, ai limiti della diocesi. La piaga a poco a poco era sanata, ma |’espe-
rienza non si & pitl cancellata. Il Crocifisso era entrato nella mia vita e aveva impresso
per sempre il suo sigillo nel mio cuore.

Dopo sette anni di gioiosa attivitd, durante i quali si era venuta creando una
grande famiglia parrocchiale, mi fu tolta di nuovo la licenza statale e con essa questa
volta anche la possibilita di lavorare pubblicamente come sacerdote. Era il 1978, e
presentandomi per I'ultima volta ai miei parrocchiani dovetti appoggiarmi all’ambo-
ne per non cadere, tanta era la mia sofferenza.

Ero rifiutato. Anche Lui, Gesu Crocifisso, era il Rifiutato dagli uomini fino al
momento pit profondo della sua vita, quando aveva gridato il suo sentirsi abbandona-
to persino dal Padre suo: «Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?» (Mt
27,46; Mc 15,34). Mi sforzai di abbracciare quella situazione come il Suo abbandono,
come Lui stesso.

Divenuto un «rifugiato», ho vissuto a Praga per nascondermi meglio dalla poli-
zia. Non avevo dubbi: era iniziata per me la «notte oscura». Dicevo sempte il mio
“si” al Signore, ma dovevo lottare per mantenermi fedele, perché tutto in me si ribel-
lava e spesso gridavo: «Perché, Signore?». Una volta, mentre mi facevo questa do-
manda, avvertii dentro di me anche la risposta: «Perché ti voglio bene». Erano le pa-
role di una canzone, ma la mia anima fu illuminata e capii che cosa voleva dirmi il
Signore: «Non voglio il tuo lavoro. Voglio te, voglio il tuo tempo per me. Il tuo lavo-
ro poteva ancora essere un ostacolo tra noi, e io voglio che tu viva per me, non per il
lavoroy.

Compresi che Dio tiene nelle mani il tempo, la storia, i potenti di questo mon-
do. Capii che ogni situazione ci rivela il disegno dell’amore divino per noi ed escla-
mai: «Di nuovo ho creduto all’amore di Dio» (cf. 1Gv 4,15).

Cosi la fede mi accompagno con la sua pace anche durante il mio nuovo lavoro
di pulitore di vetrine per le strade di Praga. Per quasi dieci anni percorsi quelle strade,
con il caldo e con il freddo, sostenuto dalla fede e dall’amore.

Capii che Gesu ha vissuto la croce costantemente nella sua vita, non soltanto
alla fine. Gesu ha vissuto la croce fin dal momento in cui si ¢ incarnato: perché face-
va la volonta del Padre, non la sua (cf. Gv 5,30; 6,38), Capii che la croce doveva es-
sere una coordinata costante della mia vita, una coordinata normale. Lavare le vetrine
come lavoro quotidiano era una croce: non 1’avevo scelto io, e forse avrei dovuto far-
lo per tutta la vita.




CARrD. MiRosLaw ViIK 159

Quei dieci anni sono stati i piu benedetti della mia vita sacerdotale. Sentivo
che vivevo il sacerdozio in pienezza e, se anche ero assalito da momenti di sconforto,
subito riemergeva la forza del Crocifisso. Abbracciare Gesu abbandonato sulla croce
¢ stato per me, sempre e di nuovo, una fonte di luce e di forza! Gesu ha emesso lo
Spirito sulla croce (cf. Gv 19,20), e io sulla croce ero ogni volta pill pienamente sa-
cerdote.

Non si puo immaginare la mia gioia quando un giorno ho letto le parole di Gio-
vanni Paolo Il rivolte a numerosi sacerdoti radunati per un congresso nell’ Aula Paolo
VI, nel 1982: «Abbracciando nelle prove quotidiane Gesu sofferente, ci si unisce im-
mediatamente allo Spirito del Risorto e alla sua forza corroborante (cf. Rm 6,5; Fil
1,19)»%.

Ecco il segreto della forza che mi ha sostenuto in questi dieci anni, ecco la luce
della speranza - la croce che non era soltanto un oggetto sacro, ma una persona viva:
Gest Crocifisso ed Abbandonato, incontrato e abbracciato nei dolori e nelle sofferen-
ze!

Si, la croce & la speranza che ¢ la luce per la vita e per il futuro. Speranza che non
delude. E che puoi sperimentare come tale. Un anno prima della "rivoluzione di vellu-
to", sono potuto ritornare in una piccola parrocchia. Tre mesi dopo la rivoluzione sono
stato nominato vescovo di Ceske Budeovice, un anno dopo arcivescovo di Praga.

Quasi come riassunto di questa testimonianza, vorrei raccontare un’esperienza
forte di pochi anni fa. Alla fine del mese di novembre del 1994, sedevo nell’ Aula Pa-
olo V1, al primo posto della fila destra vestito da cardinale, davanti alla grande scultu-
ra di Gesu Risorto. Era come un sogno per me: un rifugiato, un pulitore di vetrine a
Praga, condannato a tacere e sparire...Guardando quell’immagine davvero impressio-
nante del Risorto, ho ascoltato la lettura della prima lettera di San Pietro (1 Pt 5,6)
nella liturgia della creazione dei nuovi cardinali: «Umiliatevi sotto la potente mano di
Dio ...».

I miei pensieri tornano ad un luogo di pellegrinaggio nella Boemia del Sud. E
I’anno 1952, due giorni dopo il mio esame di maturita superato con la qualifica emi-
nenter in tutte le discipline, ma con ’unica prospettiva di diventare operaio semplice
in una fabbrica o in una mattonaia, perché non facevo parte della gioventi comunista.
Anche in quel giorno si leggeva nella Messa proprio questa lettura. Allora ho detto di
si, ho accettato questa parola di Dio come parola-guida per il mio futuro: «umiliatevi
sotto la potente mano di Dio». Prendi la tua croce, la tua debolezza, il tuo buio, I’es-
sere niente... E adesso qui, davanti alla raffigurazione del Risorto, cosi grande che
non puoi non essere tutto preso da Lui, sento le stesse parole. Ma subito mi pervade
una grandissima gioia quando sento anche la frase seguente: «affinché vi esalti a suo
tempo... dopo un breve soffrire...». Capisco! Adesso ¢ il “suo tempo”. Io lo vivo! Non

3 Omelia del Santo Padre Giovanni Paolo II nella S. Messa per il Congresso internazionale “Il sa-
cerdote oggi - il religioso oggi”, 30 aprile 1982, n. 3.



160 VimA DELLA CHIESA NEL MONDO

per un’esaltazione ed un onore personali, ovviamente, ma per continuare a lavorare
pubblicamente ed esplicitamente per il suo Regno!

La croce, la luce, la speranza. Comincio umilmente a capire di piu. Lo vedo, lo
tocco con le mie mani. E vero, Lui ¢ la fonte della forza, della luce, della speranza,
della realta piena di gioia.

5. LINEE CONCLUSIVE

Proprio attraverso quella croce che mostrava la potenza del male, Dio ¢ entrato
in tutte le ferite dell’'umanita e le ha accolte in sé. Egli ha preso il dolore nelle sue
mani divine, nel suo cuore amante ed ha aperto cosi anche per noi la strada per supe-
rare il negativo. Infatti questo amore ha vinto.

11 Cristo crocifisso non ¢ il «Dio alla finey», ma sempre nuovo inizio creante. Egli
¢ il Dio che si ¢ confrontato con quel nulla teorizzato dai nichilisti, con I’esperienza del-
’assenza di senso, con la proclamazione della nostra cultura della «morte di Dio», con
I’ateismo, con il silenzio di Dio, fino a sperimentare 1’abbandono sulla croce. Ma ¢ an-
dato oltre, € passato, ¢ risorto. Questo il movimento dell’amore fino all’estremo di auto-
trascendenza che col Cristo diviene il cuore della storia e del reale ed apre un nuovo fu-
turo, la logica trinitaria che ci viene rivelata come |’essenza della vita di Dio. Un dono
radicale reciproco della vita che non & morte, ma sprigiona di continuo una nuova real-
ta, una nuova persona: lo Spirito di Dio, lo Spirito del Risorto.

Nel collegamento piu stretto con il Cristo crocifisso, con il suo amore che giun-
ge fino a morire, possiamo cambiare il negativo in vita, come in una divina alchimia.
Con lui il momento del pit grande dolore diventa, infatti, I’occasione del piu grande
amore. Come la sua morte sulla croce & stata trasformata nella resurrezione, cosi &
aperto davanti a noi, dopo ogni Venerdi Santo, il futuro della vita nuova.



CARD. MiRosLAW VIK 161

Riassunto. La storia dell’uomo di ogni tempo ¢ aperta alla novita e al futuro
e ha prospettive reali, quando egli sa di essere creatura di Dio e si comporta in
modo che ’opera della creazione continui nell’amore. Diversamente, la solitudine
disperata viene a prevalere nell’esaltazione di una’idea di liberta che considera il
dolore come la fine insensata di tutto. La scelta di chi é rimasto fedele a Gesu Cri-
sto nei Paesi del socialismo reale, durante i decenni della dittature comuniste, testi-
monia che nel collegamento piu stretto con I’amore di Cristo crocifisso il negativo
pud trasformarsi in vita feconda. Come la sua morte sulla croce ¢& stata trasformata
nella resurrezione, cosi € aperto davanti ad ogni essere umano, dopo ogni Venerdi
Santo, il futuro della vita nuova.

Summary. History of man of any time is open to novelty and future and
has real perspectives, when he knows he is God’s creature and behaves in a way
creation may continue in love. Otherwise, desperate loneliness prevails exaltating
an idea of liberty which considers suffering as the senseless end of everything. The
choice of those remained faithful to Jesus Christ in countries of real socialism,
during the decades of communist dictatorships, confirms the fact that in tight
connection with the love of the crucified Christ, the negative can turn to fecund
life. As His death on the cross has been transformed into resurrection, in front of
every human being stands, after each Good Friday, the future of the new life.

Inhaltsgabe. Die Geschichte des Menschen einer jeden Zeit ist offen fiir das
Neue und besitzt wirkliche Zukunftsperspektiven, wenn der Mensch sich bewuBt
ist, Geschopf Gottes zu sein und sich so verhilt, daB das Schépfungswerk in der
Liebe weitergefiihrt wird. Im Unterschied dazu iiberwiegt die verzweifelte
Einsamkeit in der Verherrlichung einer Freiheitsidee, welche den Schmerz als
unsinniges Ende von allem betrachtet. Die Entscheidung dessen, der in den
Léandern des real existierenden Sozialismus Jesus Christus treu geblieben ist,
wihrend der jahrzehntelangen kommunistischen Diktaturen, zeigt, daB in enger
Verbindung mit dem gekreuzigten Christus sich das Negative in fruchtbares Leben
verwandeln kann. Wie der Tod Christi am Kreuz der Auferstehung gewichen ist,
so steht fiir jedes menschliche Wesen nach einem jeden Karfreitag die Zukunft
offen fiir ein neues Leben.




