RTLU Il (1998) 1, 163-171 163

Thomas More
e il primato della coscienza

Sen. Francesco Cossiga

gia Presidente della Repubblica Italiana
Conferenza nel “V Dies Academicus”
Lugano, 24 maggio 1997

Sono grato ¢ lieto per la possibilita che, con questo invito che tanto mi onora,
mi viene data di celebrare con voi, il Dies Academicus della Facolta di Teologia di
Lugano. E un’occasione molto cara al mio cuore di poter rendere testimonianza a chi
questa Facolta volle, Eugenio Corecco, Vescovo, giurista che mi gratifico della sua
amicizia, che io da parte mia nutrii per Iui insieme a una grande ammirazione.

E una occasione preziosa per chi, come me, coltivando 1’ideale di una universi-
ta che sia luogo di ricerca comunitaria della verita, come ancora ci insegna John Hen-
ry Newman, considera di grande valore che, in questa comunita della cultura e del sa-
pere che ¢ nata e cresce nel Ticino, trovi posto una Facolta di Teologia dalla quale
chierici e laici, anche di credo e di convinzioni diverse dal suo orientamento costituti-
VO, possano attingere conoscenza da quel tesoro di sapienza, che & costituito dalla
“scienza di Dio”, creata dai padri di teologia antichi, greci e latini, e giunta sino al
Concilio Vaticano II.

«Thomas More e il primato della coscienza», non, sia ben chiaro, «Il primato
della coscienza in Thomas More»: perché questo primato non ¢ un fatto teorico rac-
chiuso in opere di intelligenza, ma un valore vissuto come canone di tutta una vita e
testimoniato con il sangue; non & un’ideologia, ma un avvenimento e dell’avveni-
mento ha la drammatica forza di esempio.

In un mondo in cui purtroppo non & scomparsa la tragica pretesa del potere-ve-
ritd, del potere che vuole essere verita di cui giacobinismo, fascismo, nazismo e co-



164 CRONACA DELLA FACOLTA - DOCUMENTAZIONE

munismo sono state manifestazioni concrete, in un mondo in cui, d’altro canto, sem-
bra perdersi il valore dell’essere e della verita e tutto sembra, in nome di una liberta
astratta, risolversi in un soggettivismo soprattutto morale, che vuole travestirsi da co-
scienza, la testimonianza e 1’insegnamento della vita e della morte di San Tommaso
Moro possono essere motivo di meditazione per I"'uomo moderno.

Si per I’'uomo moderno, se per uomo moderno intendiamo colui che vive e par-
tecipa delle aspirazioni, dei dubbi, delle certezze, delle ricchezze o delle miserie del
suo tempo € vuole vivere con consapevole pienezza il tempo in cui Dio lo ha colloca-
to. Perché Thomas More fu uomo moderno che visse con pienezza la ricca stagione
culturale dell’Europa; fu uomo moderno, perché del suo tempo seppe vivere tutte le
stagioni e tutte le ore.

Sarebbe affascinante se a voi € a me oggi potesse essere offerto I’affresco vi-
vente di Thomas More, letterato, avvocato, giudice, diplomatico, politico, con i suoi
amici e maestri: Colet, Grocyn, Lily, Erasmo; tra Oxford e la tumultuosa Londra; nel
silenzio delle scuole di diritto (Ia New Inn e la Lincoln’s Inn) e nella severita della
Certosa in cui pregava e meditava sul suo e per il suo futuro; dalla raccolta ma allegra
vivace casa di campagna di Chelsea ai fasti della Corte del Re; dalle aule di giustizia
al Parlamento; dalla piccola Chiesa di Tutti i Santi alla grigia dimora terrena finale: la
Torre di Londra.

Ma occorrerebbe un Holbein della parola che questo affresco grandioso “rac-
contasse” con la stessa freschezza e immediatezza con cui immortalo 1’effige di Tho-
mas More e disegno il gruppo festante della sua famiglia. Ma non questo, non ci sa-
rebbe neanche bisogno di dirlo, io sono.

Ché d’altronde non vedo che cosa per conoscere il Moro vivo, ancor oggi sia
meglio, nella loro semplicita, che la vita che ne scrisse, con straordinaria immediatez-
za, il genero William Roper e il sublime ritratto che ne fece Erasmo da Rotterdam
nella splendida lettera scritta a Ulrich von Hutten.

Se poi vogliamo un racconto della sua anima, ci sono le sue lettere e in partico-
lare quelle scritte in prigionia, il suo Dialogo del Conforto nelle Tribolazioni e la Tri-
stezza di Cristo nell'Orto degli ulivi. Della sua giocosa speculazione storico-filosofi-
ca rimane la sua difficile Utopia e della sua arguzia gli Epigrammi latini.

Sarebbe bello che io vi introducessi e che c¢i intrattenessimo tra noi, come si era
soliti intrattenersi nella bella casa di Chelsea, con conversari di religione, filosofia,
lettere, matematica, astronomia, in latino, greco e inglese, tra la amata figliola Marga-
ret e la affaccendata Lady Alice, mentre circolavano animali di ogni specie e il buffo-
ne interrompeva con arguti motteggi i severi discorsi.

Ma io non sono né pittore, né letterato, né storico, conosco poco il latino e ho
dimenticato quasi del tutto il greco. Ma sono amico di Thomas More, di quell’amici-
zia che solo 1 grandi e i Santi possono regalarci oltre la morte.

Conobbi Moro in una stanzetta di un ospedale di Londra e ne coltivai I’amici-
zia per tutta la vita: perché anch’io posso essere amico di Moro, un uomo nato per
I’amicizia, un amico che lo ascolta e lo prega, tentando di coglierne e, se possibile



SEN. FrRaNCEScO Cossica 165

con I’aiuto di Dio, seguirne gli insegnamenti.

Questa mia lettura ¢ ¢io che rimane nella mia mente e nel mio cuore dell’esem-
pio e dell’insegnamento di Thomas More su un punto centrale della sua vita: il prima-
to della coscienza. Il primato della coscienza non fu solo la fiamma che illumino la
sua accettazione del martirio, ma la luce che illumino il cammino tutto della sua vita.
E un filo rosso, che attraversa e sostiene tutta la sua esistenza, anche se lo infiamma
nel momento della prova e illumina la triste vicenda dell’affermarsi della tirannide e
della sua resistenza ad essa.

1. SANTO PERCHE MARTIRE O MARTIRE PERCHE SANTO?

Thomas More (cosi come pure Fisher, vescovo di Rochester) fu santo perché
martire o martire perché santo? Solo Dio lo sa. Ma la sua Chiesa, ascrivendolo “a giu-
sto titolo™ nel numero dei Santi Martiri di Cristo, lo fa certo soprattutto per il sangue
effuso con la gloriosa morte per la Chiesa, ma racconta altresi la esimia santita di vita
e le sue preclare opere.

E il primato della coscienza, il suo seguire la coscienza come fonte certa di
norme irrinunciabili di vita, fu infatti la fiaccola che lo guido, anche se poi portd a un
incendio di forza intellettuale e morale e di testimonianza nel momento finale della
sua vita.

Forse gia Tommaso Moro, il paggio del Cancelliere Cardinal Mortom, era san-
to, almeno si preparava ad esserlo; e cosi anche il Thomas More studente a Oxford,
con maestri insigni: il Tommaso Moro che ne fu dopo solo due anni richiamato dal
padre, meno fiducioso nelle lettere che nell’avvocatura. Vi fu certo battaglia nell’ani-
ma di Thomas, ma egli obbedi e torno a Londra a studiare quel capolavoro di illogici-
ta (?) teorica che ¢ la Common Law.

E qui affronto, sotto la guida spirituale di Colet, Decano di S. Paolo e forse poi
anche di Grocyn, la prima prova della sua coscienza: la sua vocazione. Aveva pensato
di farsi francescano e poi forse anche certosino.

Durante i suoi studi di diritto visse nella Certosa in ascolto di Dio. Per un uomo
chiamato alla cultura essere chierico, meglio se religioso, era I’occasione migliore.
Tommaso, pero, conosceva, sotto la luce di Dio, se stesso, conosceva la sua carne e in
coscienza ritenne che la scelta giusta fosse per lui quella pitt comune: meglio sposo
casto che chierico libertino. E decise per il matrimonio. Per tutta la vita gli rimase la
nostalgia di una scelta diversa, ma a quella dettata dalla coscienza rimase fedele. Si
sposo, ebbe quattro figli, rimase vedovo, si risposo piuttosto rapidamente, perché la
coscienza gli dettava di dare una madre ai piccoli figli, una padrona alla sua casa e
anche una moglie a lui, sebbene, come scrive a Erasmo, “né giovane né bella”: Lady
Alice.

Una coscienza semplice, modesta e pratica, formata da una meditazione della



166 CRONACA DELLA FACOLTA - DOCUMENTAZIONE

legge di Dio e da una accettazione del proprio essere, anche del proprio corpo. Fu
cosi due volte marito affettuoso, padre e tutore amorevole, capo di casa intelligente e
munifico, ospite squisito, amo tanto la sua famiglia che fantastico quanto bello sareb-
be potuto essere vivere tutti insieme, anche con le due mogli, se i costumi e il fato
I’avessero permesso....

Tommaso Moro fu uomo esemplare di lettere (e a dire il vero che cosa mai non
fu Tommaso?), un apologeta ¢ un controversista eccezionale. Ma radice di ogni suo
pensiero scritto fu la verita, ricercata con impegno e presa poi a fondamento della sua
coscienza.

2.ALLA RICERCA DELLA VERITA

Thomas More amava Erasmo e credeva in Erasmo ¢ lo riteneva prezioso per la
Chiesa, piu di quanto molti vescovi, monaci e teologi lo credessero: per questo non
esitd a impegnarsi, quando la coscienza glielo comando, in polemiche aspre (egli era
molto sincero e talvolta duro nelle polemiche, con linguaggio crudo perfino!): esem-
plare una lettera scritta nel 1519 a un monaco, critico violento di Erasmo.

Ma la sua coscienza era una coscienza indipendente: I’affetto per Erasmo lo
mosse a scrivere, ma soprattutto lo mosse la verita di Erasmo. La sua coscienza non si
lasciava piegare neanche dagli affetti. E quando suo genero William Roper, marito
della sua prediletta figlia Margaret, si “invaghi” del luteranesimo, egli lo contrastd
con amore € vivacemente e poi, perché la sua era una coscienza ferma ma non prepo-
tente, si ritird a pregare, e con esito positivo, per lui.

Egli fu avvocato brillante e di grande successo: fermissimo nella difesa degli
interessi del suo cliente: famosa fu la sua difesa dello Stato della Chiesa, per un va-
scello approdato sulle coste inglesi e che la Corona rivendicava.

Ma dove eccelse fu come giudice, in tutti i gradi, fino a capo della magistratura
quale Lord Cancelliere. Come egli intendesse dover essere la coscienza nel giudicare
lo espresse chiaramente affermando che, ove si fossero presentati a lui in una lite il
padre e il diavolo, e la ragione fosse stata dalla parte del diavolo, egli avrebbe giudi-
cato il favore di quest’ultimo.

La sua coscienza era retta, ma non pedante! E lo dimostra la storia delle coppe!
Come ancora si usa nella lotta politica, specie quando ammantata di rigore giudizia-
rio, quando Thomas More fu per gravi questioni convocato davanti alla Commissione
reale, un membro di essa, il padre di Anna Bolena, lo accuso di avere come giudice
accettato un illecito compenso. Ed egli serenamente ammise di avere accettato, dopo
che la sentenza era stata pronunciata, una preziosa coppa da una signora che aveva
vinto la causa, di avere brindato con essa con ottimo vino alla salute del marito e di
avere quindi inviato, per la fine dell’anno, con i suoi auguri la stessa coppa al marito
della signora suo tramite. Un’altra volta accettd la coppa, che gli piaceva assai, ma al



SEN. FrRancEsco Cossica 167

donatore ne dono una di maggior valore. Egli aveva cioé una coscienza retta, ma
semplice e non bigotta, che rimaneva saldamente ancorata alla veritd, ma tutto conce-
deva, salvo la verita, alla cortesia e alla debolezza umana. In Italia sarebbe condanna-
to per corruzione.

La sua vita politica inizia alla Camera dei Comuni sotto Enrico VII, alla cui ri-
chiesta di stabilire un'esosa tassa egli si oppose vittoriosamente. La coscienza come
abito di giudicare il vero doveva essere gia ben formata in lui. Ed egli rivendic® il ri-
spetto della coscienza dei Comuni, cioé dei deputati, come fondamento della liberta
di parola e di voto dei membri della Camera, in un celebre discorso rivolto, quale
Speaker della Camera dei Comuni, al Re Enrico VIII . E molte altre cose potrebbero
raccontarsi della sua vita a testimoniare come egli sempre onord il primato della co-
scienza che per lui fu liberta di coscienza, non intendendola egli come suo solo privi-
legio!

3. LE SCELTE DETTATE DALLA SUA COSCIENZA

Santo perché martire o martire perché santo? Certo egli fu martire, testimone
della liberta della Chiesa, e in questo martirio testimone di altre cose ancora: il pri-
mato del Papa, la santita del matrimonio, il primato della verita sul potere e cio il
primato della liberta della coscienza. Ma certo il martirio accettd in nome di questo
primato nei confronti del potere e in nome della liberta della coscienza di fronte a un
potere che voleva imporsi come liberta.

Al martirio egli si preparo misteriosamente da paggio a studente di Oxford, al-
lievo delle Inn’s Courts e poi ospite dei Certosini, nella sua scelta del matrimonio,
nella sua vita di marito, padre tutore e maestro di altri giovani che allietavano la sua
casa e che trovavano in lui un padre, nella sua azione di letterato, diplomatico, avvo-
cato, giudice, parlamentare e vi si prepard formando la sua coscienza sulla verita.

Per Thomas More la coscienza non fu mai un dato esclusivamente soggettivo:
essa ¢ fondata sulla verita, ¢ I’adesione a una verita ricercata con umilta e impegno,
un abito intellettuale e morale che si esprime di fronte a un fatto in un giudizio da cui
origina un comportamento coerente.

E per Moro il primato della coscienza fu prima che un diritto un dovere. E non
si appello ad esso nei casi concreti senza aver prima investigato alla ricerca della ve-
rita. Le scelte che per coscienza fece durante tutta la sua vita: I’abbandono di Oxford,
la scelta dell’avvocatura, le sue missioni diplomatiche, il suo scrivere, il suo essere
deputato, parlare e votare contro il Re, e cosi via furono tutto un maturare questa co-
scienza come abito intellettuale e morale. Si trattd di ricerca e testimonianza del vero
concreto.

E cid non avvenne senza dolore, sofferenze atroci e dubbi, tentazioni e grazie,
Ne sono testimonianza le parole rivolte all’amato suo genero William Roper nel mo-



168 CRONACA DELLA FACOLTA - DOCUMENTAZIONE

mento in cui More lasciava la casa, la moglie e i figli per avere come ultima destina-
zione la Torre e il supplizio: “Figlio mio, grazie al Signore la battaglia ¢ stata vinta™.
E di quale battaglia egli parlasse, a favore della verita, in omaggio alla coscienza,
contro la paura della morte e lo stesso umano affetto per la famiglia, ciascuno di noi
comprende.

E nel Dialogo nelle tribolazioni, scritto nella Torre, con profondita e arguzia, la
sua esposizione convinta degli argomenti contro il suicidio puo ragionevolmente far
credere quanto egli sia stato sottilmente tentato da tale opszione per conciliare la fe-
delta alla coscienza e la paura del futuro (quella gia da lui vissuta quando insonne, ac-
canto a Lady Alice placidamente addormentata, lucidamente immaginava quel che gli
sarebbe potuto accadere!).

Ma il mondo della politica di Enrico VIIL, la tragica vicenda del distacco del-
|’antica e veneranda Chiesa Anglicana (che cosi si chiamava da sempre) da Roma, fu
il teatro della tragedia e del trionfo cristiano di Thomas More, della sua testimonian-
za al Papato e alla Chiesa nell’affermazione di fronte al potere della fedelta alla sua
coscienza.

Enrico VIII era stato un sovrano cattolico e fedelissimo, quasi un “papista”,
nelle sue convinzioni religiose intime (e di fede cattolica rimase anche dopo lo sci-
sma) e nella sua politica, ecclesiale e no! La sua opposizione al luteranesimo fu in-
flessibile e lo porto a scrivere la famosa Assertio septem sacramentorum contro le
tesi sacramentali di Lutero per le quali Leone XIII gli concesse il titolo “Defensor Fi-
dei”, con saggezza a moderare le sue eccessive affermazioni circa il potere del Papa
era, ironia della storia, intervenuto inutilmente Thomas More, gia suo consigliere.

In questa chiave di controversie religiose e di rotture del tessuto ecclesiale e re-
ligioso della Comunita Cristiana, I’Europa, scoppia la “grave questione” e cio¢ la
questione matrimoniale di Enrico VIIL Cio di cui si discuteva era la validita del ma-
trimonio di Enrico con Caterina d’Aragona, vedova del fratello maggiore Arturo. Era
una complicata questione basata sull’interpretazione da dare ad alcuni divieti del Vec-
chio Testamento, trasferiti nel Diritto Canonico, ma dispensati dal Papa. La questione
stessa era innescata dall’innamoramento del Re per una giovane ed avvenente dami-
gella di Corte Anna Boleyn, ma aveva implicazioni politico-dinastiche: Caterina era
nipote di Carlo V Imperatore e il Re da lei non aveva avuto successori maschi.

Tra scrupoli seri o asseriti del Re, pareri e consigli di universita ed ecclesiasti-
ci, complicazioni internazionali, il Re reagi alla avocazione a Roma della causa, pri-
ma sposandosi con Anna e poi facendo dichiarare nullo il matrimonio con Caterina
dall’ Arcivescovo di Canterbury Cranner. Era la prima rottura con Roma che dichiaro
valido il matrimonio con Caterina e scomunico Enrico.

Quale fu I’atteggiamento di Thomas More? Proprio al ritorno da una missione
diplomatica Moro si senti interpellare dal Re che gli sottopose i passi del Levitico e
del Deuteronomio e gliene diede la sua interpretazione, sollecitando il suo avviso.
Moro gli espresse la sua opinione, prima facie, che il Papa poteva dispensare dal di-
vieto e che quindi il matrimonio era valido. Il Re lo invito a studiare il problema e a



SEN. FrancEsco CossicAa 169

consultarsi con altri: Moro, con I’impegno che gli era consueto, lo fece, ma rimase
della sua opinione.

Non contento di come il Cardinale Wolsey si era comportato, Enrico lo rimosse
da Cancelliere e udito il Consiglio, nomind suo successore Tommaso Moro. Perché lo
fece? Certo la sua stima per Moro era grande e forse egli riteneva con la nomina di
portarlo dalla sua parte: ma cid non avvenne. Moro supplico il Re di non coinvolger-
lo nella «grave questione» e si occupd di giustizia e di altri affari temporali. Perché
Moro accettd? Perché, come egli aveva scritto in Utopia : «non si deve abbandonare
la nave in piena tempesta, solo perché non potete comandare i venti... se non potete
far andare bene tutte le cose, dovete almeno contenerle, perché vadano il meno male
possibile». Ma il Re non lo lascio in pace! Ne¢ lascio in pace I’Episcopato e il Clero
d’Inghilterra. E cosi inizid una sequela di ancor piu tragici avvenimenti.

Accusando il clero di essere stato complice dell’ex Cancelliere il Cardinale
Wolsey nel violare i diritti della Corona a esercitare la sua giurisdizione, Enrico VIII
non si accontentd dell’offerta dell’enorme somma di centomila sterline che la Convo-
cazione di Canterbury gli fece, seguita, per la somma di diciottomila sterline, dalla
Convocazione di York, ma chiese di essere riconosciuto unico e supremo Capo della
Chiesa in Inghilterra. Poco dopo la convocazione cedette: fu il primo grave strappo.

Nel 1532 la Camera dei Comuni presento al Re una petizione contro i Vescovi.
I Vescovi si imposero riaffermando il diritto solenne della Chiesa di legiferare nel
proprio campo senza dover dipendere dall’autorita civile. La risposta non piacque al
Re e subito fece presentare alla Convocazione del Re un ultimatum in cui si chiedeva
ai Vescovi di rinunciare al loro diritto di legiferare. Pochi giorni dopo vi fu la seconda
capitolazione dei Vescovi, che si impegnarono a non riunirsi e a non prendere deci-
sioni senza il consenso del Re. Il 16 maggio 1532 Tommaso Moro ottiene dal re la di-
spensa dal Cancellierato.

4. MARTIRE DELLA LIBERTA DI COSCIENZA

E inizio il calvario. Accusato di complicita con la monaca di Kent, che aveva
“profetizzato” la morte del Re se avesse sposato Anna Boleyn, Tommaso dovette di-
scolparsi di fronte a una Commissione nominata dal Re: in tale occasione egli si senti
chiedere il suo assenso alla “grave questione” e cio¢ al matrimonio del Re: egli non
cedette. Venne accusato di avere spinto il Re a scrivere I’ Acceptio Septem Sacramen-
torum, enfatizzando il potere papale: egli lo nego e dimostro il contrario.

Per prudenza, all’ultimo momento il suo nome venne tolto dal bill of attainder,
I’atto del Parlamento con cui, senza processo, si poteva condannare chiunque. Ma
«quod differtur non aufertur», dird Moro alla sua figliola. E cosi fu. Uanno 1534 fu
1’anno cruciale.

Il 23 marzo venne approvato 1’atto di successione che prevedeva un giuramen-



170 CRONACA DELLA FACOLTA - DOCUMENTAZIONE

to di leale adesione alla successione cosi stabilita. Il 13 aprile a Moro fu richiesto di
firmarlo: egli rifiutd e fu mandato alla Torre. Ostinandosi nel rifiuto fu, insieme al Ve-
scovo John Fischer, di Rochester, colpito da un act of attainder e cioé condannato per
legge al carcere perpetuo e alla confisca dei beni: con questa procedura di legge, per
timore di portarlo di fronte a un tribunale regolare.

Alla riapertura dl Parlamento, il 3 novembre 1534, venne approvato 1’ Atto di Su-
premazia, che sanzionava la capitolazione dei Vescovi e proclamava il Re capo supre-
mo in terra della Chiesa Anglicana, con obbligo di sottomissione con giuramento. Tho-
mas More rifiuto di giurare e, con lui, John Fisher e qualche religioso certosino e fran-
cescano, furono i primi a essere suppliziati. In carcere Tommaso fu sottoposto a indici-
bili pressioni perché firmasse: e dovette accettare 1’incomprensione dei familiari.

Non giurd e tacque i motivi del suo diniego. Processato, su una falsa testimo-
nianza del Procuratore Generale Rich, fu condannato a morte. Dopo la condanna egli
parld finalmente alto e forte. Il giorno 6 luglio 1536, vigilia della traslazione delle re-
liquie di S. Tomaso Becket, altro martire, Tommaso Moro fu decapitato nella rotonda
della Torre di Londra.

In questa baraonda di amori e tradimenti, lusinghe e minacce, capitolazioni di
vescovi e clero, leggi e giuramenti, Tommaso Moro con pochi altri rimase fermo nel
rifiutare ¢id che la coscienza non gli permetteva. Ma che cosa la coscienza non gli
permetteva? Di riconoscere 1’invalidita di un matrimonio cristiano pronunziata con
usurpazione della giurisdizione suprema della Chiesa. Egli era pronto a riconoscere la
successione nella linea di Anna Boleyn: perché, nel Regno d’Inghilterra, non ¢ il Re
che fa le leggi, ma sono le leggi che fanno il Re.

Egli si rifiuto di firmare ’atto di supremazia che proclamava il Re Capo Supre-
mo della Chiesa in terra: perché non riconosceva a un Parlamento temporale il diritto
di statuire in materia ecclesiastica e perché teneva per fermo il primato del Papa. Ma
fino alla condanna, rifiutd di motivare il suo diniego. Il primato della coscienza cui
per tutta la vita Thomas More si era attenuto, fu la sua norma di comportamento an-
che di fronte al Re, al Parlamento, ai Vescovi e ai Tribunali.

Egli non cerco il martirio, ma cristianamente lo accetto quando lo considero
ineluttabile. E il primato di una coscienza che si affida alla veritd, ma che non affida il
suo fardello a nessun altro. Il primato di una coscienza che, chiudendosi, se ¢ neces-
sario, nel silenzio, che (questo significo il suo silenzio, oltre che tattica processuale
legittima!) non giudica nessuno, nessuno vuole condannare, tutti rispetta. Obbediente
alla sua coscienza solo con un altro Vescovo e con pochi religiosi, egli testimonio in
favore del sacramento del matrimonio, in favore del primato del Papa e della liberta
della Chiesa Anglicana, fedele alla piu antica tradizione che nella Magna Carta recita-
va : «Ecclesia anglicana libera sit». Perché egli comprese che il primato di Pietro ¢
garanzia di liberta delle Chiese Particolari.

Per questo egli & martire della Chiesa. Ma, per la singolare, secondo il messag-
gio cristiano, unita della verita, egli fu testimone, assertore e martire per la liberta del-
la Chiesa, ma anche per la liberta del cittadino verso lo Stato (il Re e il Parlamento).



SeN. FrancEsco Cossica 171

Egli nego al Re e al Parlamento il potere di legiferare in materia ecclesiastica (anche
se 1 Vescovi e il clero avevano capitolato), affermando cosi con singolare modernita il
principio di divisione e la sacra laicita dello Stato e la laicita della Chiesa.

Cosi facendo egli si oppose alla pretesa di un potere che pretendeva di entrare
nelle coscienze, a quel potere-verita che ¢ la tentazione di ordinamenti temporali poli-
tici, che nessun altro riconoscono non solo sopra, ma neanche accanto a sé. Ed egli
fu, percid, anche martire della liberta nel senso piu moderno del termine.

E cosi Thomas More, cavaliere, letterato, avvocato, giudice, diplomatico, poli-
tico, mori per la Chiesa e per la liberta di coscienza, santo e martire e noi, per la sua
santita e il suo martirio, possiamo concludere, come recita una splendida preghiera
anglicana, «che I’Onnipotente, per la sua intercessione ci faccia sempre seguire la no-
stra coscienza ed essere buoni servitori del Re, ma anzitutto di Dio».



