RTLu lll (1998) 2, 183-188 183

INTRODUZIONE

Lettura cristiana
del desiderio

Abelardo, Lobato, 9’?
Rettore d(e7[a Facolta di Teologia, Lugano

Permettetemi alcune brevi parole sul tema scelto, che ruota attorno al rapporto
esistente tra due concetti: “desiderio” e “salvezza”. Il nesso tra i due si trova nell’es-
sere umano. C'uomo ¢ chiamato alla salvezza e non alla perdizione. Ogni uomo ha
esperienza del desiderio di salvezza, & consapevole di avere una pulsione fondamen-
tale, che sta alla base dell’'umana esistenza, sempre fragile, inconsistente, soggetta a
molte miserie, come dice il libro di Giobbe.

La grande minaccia che incombe sull’ente & il ritorno al non-essere, quella che
grava sul vivente ¢ la morte. Altre minacce sono i bisogni, le malattie, i disagi del-
Desistenza. La salvezza consiste nella liberazione da tali situazioni nelle quali I’'uomo -
si perde. La prima legge dell’essere ¢ la conservazione nell’essere. 11 desiderio del-
'uomo non si limita all’essere, si protende verso la pienezza dell’essere, 1’uomo desi-
dera vivere e vivere bene per sempre.

I rapporto tra desiderio e salvezza si sviluppa in questa cornice, in cui si
radicano le radici di ogni ente, in modo speciale dell’uomo. Il Colloquio centra la sua
attenzione su questo rapporto nelle due direzioni speculative: quella filosofica e
quella teologica



184 INTRODUZIONE

Lessere dell’uomo gia ¢ dall’inizio della sua esistenza, e diviene mentre esiste.
Ogni uomo sulla terra, in quanto homo viator ¢ in cammino e, finché non arriva al
fine al cui tende per sua natura, & un desiderante. Il desiderio & la sua longa manus
che va immediatamente verso il fine, e abbraccia tutto il lungo itinerario necessario
per giungervi. Duomo puo essere definito anche in base alla prospettiva dei desider,
allo stesso modo in cui viene definito per la dimensione della ragione, come fa
Cartesio «une chose qui pense».

La Vulgata descrive Daniele come «vir desideriorum» (Dn 9,23; 11,11). Pud
essere tradotto come “essere desiderato” o “desiderante”. Ogni uomo pud esser de-
scritto in questo modo: un essere che desidera cid che gli manca. Desidera perché
ama, e desidera mentre il bene amato ¢ ancora assente. Il desiderio ¢ un indice che
punta verso il bene, verso I’assenza di esso. Il bene desiderato come fine ¢ gia presen-
te nella sua assenza. Il fine & il desiderio, I'impeto verso di essa. Il fine ¢ la salvezza.
1l processo dell’homo viator implica la struttura del rapporto tra salvezza come fine e
desiderio come via verso il fine.

11 Colloquio si misura con questo problema, quale viene vissuto nella nostra
cultura. Non tocca a me offrire dal principio né I’esposizione, né la soluzione. Mi
spetta soltanto I’introduzione. A questo scopo mi limito ad una triplice riflessione che
riguarda la situazione, il radicamento ontologico, la soluzione cristiana. Le mie paro-
le concernono una mera indicazione di queste tre piste, che ci conducono verso il nu-
cleo del problema.

1. SITUAZIONE CULTURALE

11 paradosso umanista del nostro tempo si verifica anche in questo problema
del desiderio di salvezza: nella cultura antropocentrica non ¢’é risposta alle grandi
questioni dell’'uomo, come questa del desiderio di salvezza. Cuomo che oggi sa tante
cose su di sé, ha dimenticato la piu radicale: la salvezza. E diventato un ignorante ra-
dicale. Sono opportune le parole di San Giovanni della Croce: «El que al final de la
jornada se salva, sabe, y el que no, no sabe nada»'. E anche quelle del poeta Lope de
Vega: «Porque la vida es corta, viviendo todo falta, muriendo todo sobra»®. E in fine
quelle del vangelo: «A che serve che I'uomo sottometta a s¢ tutto il mondo se perde la
sua anima?» (Mt 16,26).

La salvezza ¢ il vero problema dell’uomo. La cultura antropologica si vanta di
avere una comprensione umana totale, ma in realta confessa di ignorare piu che mai
cosa sia I’'uomo, e lo riduce sempre di pit ai fenomeni che si risolvono nell’attualita.

! San JUAN DE LA CRUZ, Qbras completas, BAC, Madrid 1991, p. 385.
2 LOPE DE VEGA, Canciones, Aguilar, Madrid 1965, p. 302.



ABELARDO Losato O.P. 185

L orizzonte di comprensione si & ridotto. Il “quarto uomo” che ci si presenta, dopo
quello greco, cristiano, € moderno, € I'uomo fenomenico. I1 vento del nichilismo lo
ha lasciato nudo, scalzo, inerme, preda dell’assurdo, del relativo e del presente. Il de-
siderio di salvezza ¢ ridotto, indebolito. Nell’ orizzonte dell’immanenza non c¢’¢ posto
per il desiderio di salvezza trascendente. La cultura inmersa nel presente esclude il
desiderio del futuro!

La situazione di questa dimensione dell’'umano si puo descrivere in analogia
con il rapporto alla trascendenza, alla verita, ai valori. In realta ¢ una situazione di
apatia. Leclissi dei valori tocca Dio, la verita, il bene. Il crollo delle grandi ideologie
ha lasciato un vuoto culturale, propizio al relativo e al nichilismo. Il nostro orizzonte
culturale sembra non voler andare oltre se stesso. Ci troviamo agli antipodi della tra-
dizione umanista e cristiana del passato. Il vir desideriorum ¢ svuotato nel suo inter-
no.

L uomo attuale che si vanta di fare robots a sua immagine e somiglianza, in re-
alta fa uomini sempre piu simili ai robots. Luomo della cultura del presente non solo
dimostra di avere perduto il senso dei valori, ma anche la spinta del impulso fonda-
mentale. Le nuove generazioni dell’occidente risultano svogliate, apatiche, incapaci
della trascendenza, nonché nei desideri. Non si tratta del ritorno dell’atarassia stoica,
ma della caduta nel vuoto dei valori che suscitano il desiderio della vita, della vita
buona, della vita per sempre. Leclissi culturale del sec. XX tocca anche il midollo
dell’uomo come soggetto desiderante.

2. LA STRUTTURA DESIDERANTE DELL'UOMO

Al di 12 della situazione, che deve essere superata con il ritorno delle pulsioni
fondamentali, 1’antropoanalisi oggettiva scopre la struttura ontologica e in essa c’é
posto per il desiderio di salvezza, molto appiattito nella nostra cultura. Un’antropolo-
gia essenziale dell’uomo svela all'uomo stesso la sua profondita e in essa il luogo e il
ruolo del desiderio.

I fenomeni sono punto di partenza, ma non sono tutto I’'uomo. Bisogna prende-
re sul serio la condizione integrale dell’uomo: un essere composto di corpo e anima,
materia e spirito, in una vera unita che ha il fondamento nella forma spirituale, un es-
sere, che anche diviene mediante il suo dinamismo.

1 fenomeni hanno un fondamento del quale sono soltanto espressioni. Lantro-
pologia svela la radice unitaria della pluralita dell’'umano, arriva al nucleo del sogget-
to, alla persona, fonte dalla quale tutto procede. Il soggetto personale non ¢ statico,
anzi & vivente e da origine a un dinamismo inesauribile. La pulsione fondamentale
del soggetto umano lo porta verso il dinamismo perficiente, verso il divenire nella
storia e la costruzione della personalitd. La realtd umana fonda i processi del profon-
do, nei quali accade il divenire.



186 INTRODUZIONE

I processi umani si sviluppano come un circolo, con un movimento di uscita
dal profondo del soggetto e di ritorno al punto di partenza. L'uomo & 1’essere nel
mondo, aperto alla totalita. In questo processo del dinamismo perficiente vi sono due
tipi di attivita, passiva e attiva. L’anima riceve a suo modo la realta del mondo; I’ani-
ma agisce sul mondo con le sue possibilita in quanto forma del corpo, il quale & il suo
strumento.

Risulta cosi il circolo nei due momenti di attivita umana: motus a rebus in
animam, motus ab anima ad res! La prima attivita & conoscitiva, la seconda &
desiderativa, la prima tende alla verita, la seconda al bene. Luomo viene al mondo
pieno di potenzialita per la nobilta dello spirito, ma viene alla corporeita come via
verso la pienezza dell’essere sia nella conoscenza che nell’appetito.

Il circolo ha inizio nella condizione razionale dell’'uomo conoscente che si apre
alla realta esterna, e termina nella stessa realta conosciuta nella sua verita e desidera-
ta come bene e perfezione. Linizio esistenziale del processo si trova nell’apprensione
del fine - primum in intentione - e il primo passo verso il fine ¢ il desiderio come pri-
mo atto dell’amore del fine. Il termine sara solo nella piena possessione del bene de-
siderato. La realta umana ¢ desiderio, conatus existendi, come piaceva a Spinoza.

La natura dispone I’'uomo per questo duplice dinamismo: ¢i sono impulsi, istin-
ti per connaturalita in tutte e due dimensioni, conoscitiva e desiderativa, ci sono an-
che due ordini, uno sensibile, I’altro spirituale. Lappetito o desiderio segue sempre la
conoscenza. Il desiderio tende al fine in assoluto, al bene totale, al possesso del bene
e domina tutto il processo: essere, essere felice, conservare e propagare la vita, essere
in societa, essere nella verita e nei valori, essere con Dio. La struttura umana implica
la capacita nell’'uomo di trascendere se stesso. La sua natura lo porta al bene con-
gruente con essa e lo allontana dal male. Cio che si appetisce per natura, per natura
anche si conosce. Tutte le tre definizioni dell’'uomo che Scheler trova nella storia cul-
turale, greca, cristiana, moderna, ’animale rationale, I’imago Dei, la freccia dell’evo-
luzione, hanno un posto di privilegio per il desiderio e la salvezza: ’appetito del
bene, la traccia del creatore, la pulsione verso la perfezione. Il desiderio & il primo
passo dell’amore verso la salvezza, verso il raggiungimento del fine.

11 desiderio nella struttura ontologica e nel dinamismo conseguente & come il
livello medio tra un fondamento, che ¢ ’amore o il primato del fine, e il
raggiungimento come salvezza e felicita. 11 desiderio si estende alla totalita dell’uma-
no, alla natura sui due versanti, sensibile e spirituale. C’¢ nell’uomo un desiderio che
implica la corporeita con i suoi bisogni esistenziali - la fame, la sete, il piacere, il be-
nessere - che muove con la pulsione verso i beni corrispondenti e propizia la fuga dei
mali che minacciano. Questo ¢ il desiderio che suscita le passioni. E ¢’¢ un desiderio
spirituale che va oltre i limiti del sensibile, dell’utile, e punta verso i valori superiori,
verso la trascendenza, e si dirige soprattutto verso le persone, verso Dio amato in se
stesso. Sono questi desideri della felicita, del bene, dell’amore assoluto che indicano
la profondita dell’'umano. L'uomo sente nel profondo un desiderio di perfezione ine-
sauribile. Nessun bene concreto gli basta, mai potra dirsi soddisfatto del tutto, mentre



ABELARDO Losato O.P. 187

¢ homo viator, aspira, sospira, si muove verso mete ulteriori. Agostino lo ha espresso
in modo perfetto, nelle due formule: «capax Dei, fecisti nos Domine ad te!»*.

La psicologia del profondo ha scavato in questa fossa dell’affetto, della
pulsione, degli istinti, ma non in modo soddisfacente, sia per il metodo riduttivo, sia
per la mancanza di penetrazione metafisica. Cuomo integrale non ¢ solo corpo, non &
solo pulsione e istinto, ¢ anzitutto un soggetto personale creato per amore, e destinato
alla comunione con I’amore infinito. Pascal lo diceva in modo indimenticabile,
«’homme dépasse infinitement 1’homme!»*. Il desiderio appartiene alla struttura
ontologica della persona che diviene personalita e ha la sua radice nella condizione
spirituale che ¢ aperta all’infinito.

3. LA LETTURA CRISTIANA

Tutte le culture hanno fatto la “lettura” di questa struttura dell’uomo, come es-
sere in cammino, indigente e magnifico allo stesso tempo, nobile per natura, tante
volte misero per propria colpa, povero nella realta, ambizioso nelle possibilita. I}uo-
mo si € trovato sempre nel centro della realt, e nonostante la sua piccolezza, si & cre-
duto pit grande del mondo che lo circonda. Il desiderio di superare i limiti della quar-
ta dimensione, come essere nel tempo e nello spazio, & la sua caratteristica. Il suo de-
siderio di salvezza attraversa tutta la storia e puo dirsi all’origine della sua dimensio-
ne culturale. L'animale si rassegna alla propria situazione, I’'uomo cerca di superarla.
La cultura ha origine nel desiderio di salvezza dell’uomo. La cultura implica la totali-
ta di quanto 1’'uomo aggiunge alla propria natura. C'uomo si salva nella cultura. E un
essere che vive dell’arte e della ragione.

La cultura greca conosce la soferia, il desiderio della salvezza degli uomini.
Questa salvezza si verifica nei diversi domini dell’uvomo culturale. Puo darsi la sal-
vezza economica, politica, religiosa: in questi campi si parla dei “salvatori” della cit-
ta, del pericolo, della morte. Si scopre nella filosofia un desiderio di salvezza.
Aristotele parla della “salvezza” della potenza nell’atto, della filosofia come
“soteria”. Data la struttura profonda del desiderio e del bisogno di salvezza & possibi-
le I’interpretazione di tutta la storia dell’uomo come una ricerca di risposta ai grandi
bisogni e desideri di salvezza. Questo cammino € lungo e il Colloquio potra percor-
rerlo.

Non si pud ignorare che tra i filosofi contemporanei interpreti del desiderio di
salvezza spicca la lettura ben documentata che ne ha fatto Ernst Bloch. Egli rifiuta
Iinterpretazione freudiana delle pulsioni e desideri, come riduttiva all’ambito inferio-

* AGOSTINO, Confessiones,,1.
“B. PASCAL, Pensées,263.



188 INTRODUZIONE

re dell’uomo, e propone una sua posizione molto argomentata, in opposizione radica-
le agli psicologi del profondo, a Nietzsche, agli idealisti. La pulsione radicale ¢ di
tipo affettivo, va verso il futuro, spinge 1’uomo alla creazione della cultura.

La cultura nasce dai desideri o sogni dell’uomo sveglio. Con paziente analisi
da la caccia ai desideri inconscii nei diversi strati dell’esistenza, nell’eta della vita,
dei desideri del popolo, delle utopie per un mondo migliore, dell’istante pieno nell’ar-
te, nella musica, nella religione. La sua utopia concreta ¢ marxista, con I’innovazione
dell’assorbimento della religione: Ubi Lenim ibi Jerusalem! La sua opera Das Prinzip
Hoffnung costituisce ’intento della lettura marxista del desiderio di salvezza dell’uo-
mo.

Di fronte a tutte le letture del desiderio di salvezza si presenta la lettura cristia-
na, la quale implica una antropologia, con la verita tutta intera sull’uomo, e una esten-
sione della capacita dell’uomo a un ordine nuovo, inaugurato in Gesu Cristo, il Salva-
tore dell’uomo. E lui che ha portato «il vangelo di salvezza» (Ef 1,13), fondato nella
«potenza di Dio», (Rm 1,16). Egli si & fatto uomo per la nostra salvezza. Il cristiano ¢
’uomo nuovo. La grazia perfeziona la natura, non la distrugge. Perci¢ il cristiano co-
nosce il duplice ordine del desiderio, quello della beatitudine in Dio e quello della
salvezza: mediante la natura spirituale I’'uomo desidera conoscere e vedere Dio, ed €
in grado di amarlo, condotto dal pit profondo istinto che lega la creatura ragionevole
al Creatore. Portato dalla grazia e dalle virtd teologali, egli desidera la salvezza e la
vita in comunione con Dio.

Mi piacerebbe esporre il pensiero di Tommaso, che da buon teologo ha fatto
questa lettura del desiderio e del mistero della salvezza. Ma non ho lo spazio per far-
lo. Tocca ai relatori. «Desiderium est inclinatio voluntatis ad aliquod bonum
consequendumy’. Tommaso indica che le grandi passioni dell’'uomo sono la gioia, la
tristezza, la speranza e il timore. Il desiderio di salvezza ¢ personificato nella speran-
za che tende verso la pienezza della gioia nella comunione con Dio®.

La lettura del desiderio di salvezza piu integrale & quella cristiana. L'uomo in-
serito in Cristo va al di 12 della propria natura, riceve una nuova capacita per andare
verso Dio. Il vangelo & vangelo di salvezza. Cristo ¢ il Salvatore dell’'uomo, € nessu-
no si salva se non attraverso di lui. Uuomo riceve una nuova natura nella grazia, la
quale si protende mediante le “braccia” delle virti teologali, che lo portano fino a Dio
in se stesso. uomo nuovo trova compimento al desiderio di salvezza in Cristo me-
diante la fede, la speranza e la carita.

Tale & la profondita del dibattito che oggi si apre, e del discorso che noi qui
dobbiamo portare per un contributo odierno, per destare I'uomo del nostro tempo dal
sogno freudiano e dall’apatia dei desideri nella quale si trova affinché possa trovarsi
nello stadio cristiano di grazia, di crescita e di salvezza.

5 Cfr. TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae, 111, 62,2.
$ ID., Summa contra Gentiles, 111, 26.



