RTLU Il (1998) 2, 239-247 239

Il desiderio della salvezza
in Origene

di Agnell Rickenmann
Facolta di Teologia, Lugano

Poter dedicare la mia relazione ad uno dei piu grandi ricercatori di Dio, cioé
Origene, ¢ un grande onore per me. Nello stesso momento & un’occasione per presen-
tare almeno brevemente qualche aspetto dei risultati della mia ricerca triennale su
Origene e la sua nozione del “desiderio di Dio”. La relazione presente puo offrire di
conseguenza la visione di nuovi aspetti ancora poco conosciuti nella ricerca su
Origene. Questo mio lavoro di dottorato mi ha condotto in un mondo di pensiero piu
che affascinante, anzi in un mondo di una seducente attualita in alcuni punti'. A mio
parere siamo solo all’ inizio di una grande riscoperta di Origene apperta al mondo cat-
tolico con le ricerche di Hans-Urs von Balthasar e di Henri de Lubac e approfondite
dai lavori accurati di Henri Crouzel. Questa relazione si articola in cinque punti.

' A. Rickenmann, Sehnsucht nach Gott bei Origenes. Ein Weg zur verborgenen Weisheit des
Hohenliedes, Pontificia Universitas Gregoriana, Roma 1997, Moderatore: Prof. Gilles Pelland, SJ.

? Occorre menzionare anche il libro del Gesuita tedesco A. Lieske, Die Theologie der Logosmystik
bei Origenes, MBTh 22, Miinster 1938.



240 RELAZIONI

1. IL DESIDERIO DELLA SALVEZZA IN ORIGENE E IL DESIDERIO DI Dio

Per Origene nel nostro mondo ¢’¢ un profondo desiderio di salvezza in tutti gli
esseri. Questo fatto ¢ la conseguenza di una radicale autoinsufficenza della creatura,
che “post lapsum” ha perso il contatto immediato con il suo Dio che riempiva conti-
nuamente la sua poverta con la sua pienezza. Avendo girato le spalle a Dio, la creatu-
ra, cio¢ 1’anima che sta in fondo ad ogni creatura animata, questa creatura ¢ decaduta
ma ha sempre la possibilita di riorientarsi mediante un desiderio purificato ed orienta-
to rettamente verso la salvezza e la pienezza che si trovano nella meta giusta che
Dio, fonte di ogni pienezza.

Pero anche per Origene, questa meta € raggiungibile soltanto attraverso un Dio
“esempio” - un Dio, che si & incarnato veramente in Cristo, diventato cosi
fundamentum, via et praecursor per far raggiungere all’uomo la mystica sapientiae -
cioé i misteri della sagezza®. Secondo Origene questi misteri mistici comprendono,
come vedremo, non solo la salvezza dello spirito ma essenzialmente i misteri dell” in-
carnazione, decantati nel canto d’amore tra il verbo di Dio e I’anima, prefigurati nel
Cantico dei Cantici, che & I’ intimo cantico sponsale della creatura con il suo creatore.
Questo desiderio di salvezza in Origene ¢ dunque il desiderio di Dio.

2. PROSPETTIVA PER UNA RICERCA SISTEMATICA DEL DESIDERIO DI
Dio 1xn ORIGENE

Benché in diversi saggi il tema del desiderio in Origene venga menzionato e
sottolineato, come per esempio nel libro classico Das Vollkommenheitsideal des
Origenes di Volker o Eros and Psyche di Rist, il tema del desiderio di Dio in Origene
fino ad oggi non ¢ stato oggetto di grandi ricerche sistematiche. Ragioni decisive di
questa assenza possono essere state le difficolta circa le fonti e i contesti diversi nei
quali il tema ¢ coglibile. Tali condizioni di base impediscono uno sguardo rapido e si-
stematico su di esso. Non ¢ invece per niente sorprendente che “il desiderio di Dio”
in Origene trovi il suo culmine precisamente nel suo Commento sul Cantico. Nono-
stante ci0, I’importanza di quest’osservazione non ha trovato finora un esame detta-
gliato. :

La prospettiva di lavoro, cioé trovare un cammino verso la saggezza nascosta
del Cantico dei Cantici seguendo meticolosamente lo sviluppo del desiderio di Dio,
che parte per cosi dire dallo stomaco per finire nello spirito e che riconcilia finalmen-
te le due realta, ¢ una prospettiva nuova e originale derivante dal lavoro che sta dietro

3 Origene, Comm. in Cant., IV, 2, 11 (SC 376, p. 704)



AGNELL RICKENMANN 241

questa relazione. Si mette in evidenza una via teologica della sagezza che non trova il
suo compimento nella mera “spiritualizzazione” della realta come lo pensava ancora
Volker.

I desiderio di Dio trova il suo fine nell” unione dell’anima con il logos o della
chiesa con Cristo, accenni al creatore e alla creatura. Ma questa unione per Origene &
possibile soltanto, se si accetta 1’ “assunzione della carne”, cioé I’ incarnazione del
Logos. Tale osservazione non rimane senza conseguenze neanche per Origene. L esa-
me del tema sempre nel Commento al Cantico, tenendo presente I’aiuto
metodologico offerto da Origene stesso nel prologo del Commento suddetto, ci guida
inoltre verso una prospettiva interessante e nuova nella ricerca attuale su Origene.

In questo aiuto metodologico si trova una osservazione ripetuta spesso nel
Commento al Cantico: la vera saggezza & quella salomonica ed ¢ tripartita. Gli stu-
diosi M. Harl e S. Leanza o anche M. Simonetti hanno richiamato 1’attenzione sull’
importanza della saggezza salomonica tripartita per una sistematica teologica®. Que-
sta triplice via di ascesa come la concepisce Origene nei libri salomonici: Proverbi -
Ecclesiaste e Cantico dei Cantici segue il modello greco proposto dalla Stoa per rag-
giungere la conoscenza della realta: Ethiké - Physiké e Epoptike (o Mystike)®.

Percio si cerca qui di descrivere la via d’accesso mediante uno sguardo idoneo
sui testi tramandati, che tenga anche conto, possibilmente, della gamma piu vasta di
aspetti essenziali che conducono organicamente al livello del Cantico. Ne risulta che
il Cantico rappresenta la fine della via della saggezza non solo perché ¢ difficilmente
leggibile o interpretabile, ma perché il suo contenuto, che il Commento origeniano
cerca di decifrare, & il piu segreto, santo e intimo. Questo contenuto diventa leggibile
soltanto nel caso, in cui si siano superati i gradini precedenti del sapere teologico-fi-
losofico mediante una coscienza preparata e una condotta di vita adatta.

Il Commento si presenta, di consequenza, come chiave all’ “Epoptike” o
“Mystike”, come termine e fine sistematico del lavoro teologico di Origene. Se si
vuol evitare la parola problematica di “sistema” o “sistematico” nel contesto della ri-
cerca attuale su Origene, si pud almeno dire che il Commento sta comunque al punto
che Origene stesso considera il piti alto e piu santo del suo pensiero. Questa realta in-
duce ad un modo di parlare “mistico”, come direbbe Origene o come diremmo noi
oggi, un modo di parlare per immagini, una vera e propria teologia dell’ immagine -
dell’eikén.

* M. Harl, Les trois livres de Salomon et les trois parties de la philosophie dans les Prologues des
Commentaires sur le Cantique des Cantiques, Berlin 1987, TU 133, pp. 249-269; S. Leanza, La classifica-
zione dei libri Salomonici e i suoi riflessi sulla questione dei rapporti tra Bibbia e scienze profane, da
Origene agli scrittori medievali, Augustinianum, Roma 1974, p. 14; Origene, Commento al Cantico dei
Cantici, a cura di M., Simonetti, 1, Cittd Nuova, Roma 1976, p. 52.

* Cfr. Stoicorum Veterum Fragmenta (SVF), a cura di J. v. Arnim, voll. I-IV, Biblioteca Teubneriana,
Leipzig 19642,



242 RELAZIONI

E una teologia dell’ immagine, che tocca con le sue icone archetipiche un livel-
lo di pensiero e di sensibilita che sfugge al linguaggio analitico-discorsivo. La natura
di un tale livello di linguaggio rinvia inoltre alla necessita di un ordine in questo mon-
do delle immagini e ad un’istruzione obbligatoria al fine di interpretare corettamente
tali immagini ed evitare ogni esegesi arbitraria.

Per risolvere questo problema ermeneutico, dev’ essere elaborato dunque un
accesso teologico che tenga conto del suggerimento fatto da Origene stesso nel prolo-
go del suo Commento®. In altri termini: il pensiero sistematico deve seguire la via
salomonica della saggezza, che per Origene nella Bibbia ¢ afferabile nei tre libri
salomonici: Proverbi, Ecclesiste e Cantico dei Cantici. Questi tre gradi del sapere e
della saggezza che conducono alla perfezione corrispondono, come abbiamo detto, ai
termini greci e stoici: “Etica - Fisica - Epottica o Mistica”.

Siccome per Origene il Cantico dei Cantici sta alla fine di questo processo di
saggezza, che e anche processo teologico e filosofico, un accesso al Cantico e il suo
Commento devono considerare necessariamente i due gradini preliminari: “L'etica e
la fisica”. Per questo compito comprensibilmente vanno tenuti presente soprattutto te-
sti che sono disponibili nell’originale greco o che permettono un confronto maggiore
con altri testi e frammenti. Con un tale metodo, che cerca di rendere sicura la base di
lavoro, si puo offrire la garanzia che il pensiero origeniano a riguardo del desiderio di
Dio sia, per quanto possibile, salvaguardato nella sua autenticita.

3. IL DESIDERIO DI DIO NELLE PRINCIPALI OPERE DI ORIGENE

Un primo sguardo al Commento a Giovanni offre al lavoro teologico i punti
basilari per la comprensione del “desiderio” in Origene. Il desiderio & I’espressione
della scelta volontaria e libera dell’uomo di fronte alla sua facolta di libero arbitrio.
Secondo la sua scelta I’'uomo diventa - e questo diventare € essenziale - figlio del Dio
buono o figlio del padre della menzogna. Con il “libero arbitrio” e dunque con la pos-
sibilita di sviluppo nell’essere umano Origene si oppone radicalmente al
determinismo gnostico.

A differenza della concezione gnostica del “desiderio”, questa forza dell’anima
non &, per Origene, male in sé, ma ¢ essenzialmente “neutra” e dev’essere orientata in
una direzione positiva mediante la fede vissuta. Inoltre Origene si serve, in tutte le
sue opere, del vocabolario biblico per esprimere il desiderio come realta aperta a tutti
gli sviluppi - e dunque méson, mentre la filosofia greca con Aristotele e Platone per
esempio proponeva la distinzione tra un desiderio cattivo chiamato sovente epithymia

¢ Comm. in Cant. Prol. 3, 1-23 ¢ un capitolo dedicato esclusivamente a questa tematica.



AGNELL RICKENMANN 243

¢ uno buono, orexis o pothos. Letica per Origene si lega di consequenza alla metafi-
sica teologica della lotta tra bene e male.

Nel Contra Celsum Origene si difende magistralmente mettendo in evidenza
che la fede cristiana nella risurrezione non ¢ mera proiezione di un desiderio cieco o
irrazionale, ma 1’espressione piu alta di una speranza purificata mediante lo spirito
che porta a una conclusione credibile della ricerca personale. Questa speranza non ha
a che vedere con i miti ellenici eccetto per la forma metonimica dell’ espressione
esteriore. Nella discussione con Celso il desiderio purificato per Origene conduce
filosoficamente alla capacita di distinzione tra il vero bene e il bene solo apparente.

Lopera origeniana De principiis offre la possibilita di analizzare il “desiderio”
come forza fondamentale dell’anima. Con questo si chiarifica, che il desiderio del-
’essenziale e del vero ha una funzione di deciframento, che lascia presagire il piano
divino di salvezza’. Partendo dal sensibile e dal corporale il desiderio tende alla real-
ta dello spirito umano e riunisce cosi le forze del cuore e della ragione®. Riflessione
teorica e prassi etica si condizionano percio a vicenda.

Scrutando gli aspetti spirituali del desiderio nell’ Esegesi origeniana dei Salmi
questa complementarieta si accentua ancora di pit. Le omelie sui salmi e il Fram-
mento sul salmo 77 descrivono il cammino del popolo d’Israele come “typos” del
cammino che deve fare ogni uomo nel deserto della sua vita®. Intanto questo deserto &
il luogo della liberazione dai legami con la realta effimera della materia. In questo
senso la “fisica” per Origene significa il saper dare a tale realtd materiale il posto che
gli conviene nella realta dell’ essere in sé. Cioé: si deve sapere che la realta materiale
¢ soltanto realta provvisoria, caduca e immagine dell’ eterno, vero e proprio spirituale
e celeste. Percio dapprima il desiderio si deve orientare al Logos - Christos”, che apre
questo cammino verso 1’ essenziale e lo spirituale'®.

Diventare il “figlio” di Cristo significa allora seguire la via mistica nella liberta
della conoscenza della verita e non nella schiaviti dell” ignoranza e della menzogna.
Espressione, o fypos di questa liberazione sono i Cantica, canti di liberazione come
vengono cantati spesso nel AT (p. es. dopo il passagio attraverso il Mar Rosso)"'.
Questo livello di liberazione non raggiunge ancora I’effetto salvifico del “Canticum
Canticorum”, e il canto dei cantici percid non é ancora cantato in esso. Lultima os-
servazione implica delle conseguenze di tale portata sistematica che dev’essere pre-
sentata nella conclusione di questa relazione.

" De Principiis 11,11,4.

8 Cfr. anche Hom. TV,1 in Ps. 36; Hom. in Jer. XVIL6; De Principiis, 11,11,5-6.

°. Cfr. Omelie sui salmi, a cura di E. Prinzivalli, Biblioteca Patristica, vol. 18, Narchini, Firenze
1991 e per il frammento sul salmo 77: J.B. Pitra, Analecta sacra, spicilegio solesmensi, vol. IlI, Venezia
1883, reprint Gregg Press, England 1966, pp. 117-120.

1 Cfr. Hom. 14 in Ps. 36 / Hom. IV,1-2 in Ps. 36 / Hom. II,1-2+8+12 in Ps. 38.

' Hom. in Ex. VI,1.



244 RELAZIONI

4. IL CULMINE DEL DESIDERIO NEL COMMENTO AL CANTICO: LA
DRAMMATURGIA DEL DESIDERIO

Qui occorre descrivere il culmine del “desiderio” nel Cantico dei Cantici. Per
Origene il Cantico puo essere compreso adeguatamente sotto la forma di un dram-
ma'?, Percio & anche legittimo, nel contesto del Commento al Cantico, parlare di
“drammaturgia del desiderio”. Cosi per Origene i due personaggi principali (lat.
figurae) del Cantico, “sposo e sposa”, che si cantano a vicenda il loro canto nuziale,
non sono nient’ altro che “Mimesis”, imitazione della realta pit profonda, che ¢ il
grande dramma d’amore tra creatore e creatura. E essenzialmente Canto d’amore tra
Logos e anima. Cristo - Logos chiede in sposa la sua chiesa - anima e la conduce all’
unione d’amore. In questa dinamica d’amore si avvera una nuova creazione, che ren-
de la chiesa “kosmos” nel suo orientamento a Cristo’.

Questo orientamento del desiderio dello sposo svela per la sposa sempre di piu
i tesori della saggezza e il piano di salvezza dello sposo. Con immagini sempre nuo-
ve, che trae dalla poesia del Cantico, Origene descrive il desiderio ardente della spo-
sa, la sua ricerca e il suo incontro finale con lo sposo desiderato. Tutte queste imma-
gini, che formano una vera e propria teologia dell’ immagine, non sono che accenni
alla missione storica di Cristo e alla sua opera di salvezza. Allusioni esplicite a que-
st’opera salvifica nella vita concreta e storica di Gesu, che mettono insieme il lin-
guaggio mistico del Commento e la storia concreta, sottolineano questo nesso. Cosi il
desiderio dell” unione, che pure lo sposo prova per la sposa, conduce alla liberazione
e alla salvezza.

Varie immagini esprimono fropikos (metonimicamente) il luogo dell’unione
come p. es.: “la stanza del re”, “il banchetto”, “il riposo al petto di Cristo”, “la casa
del vino” e finalmente il “letto matrimoniale”. La via verso questo luogo d’unione
conduce di conseguenza attraverso i gradini dell” “Etica” alla “fisica” e da li alla “Mi-
stica” (Epottica).

Tale “Mistica” pero non € pili da considerare come esclusivamente “spiritua-
le”; salvezza e risurrezione includono per Origene (per il nesso suddetto) la realta
corporale, ma in una dimensione trasfigurata, che riconcilia ’antagonismo presente
tra spirito e materia. E questa una conseguenza dell’ esame delle immagini interpreta-
te da Origene nel suo Commento al Canticum Canticorum. Questa ¢ la ragione per
cui il contenuto mistico del Cantico dei Cantici significa 1’accesso al “sanctum
sanctorum” - cioé I’incarnazione, e non solo al sanctum, che significa la liberazione
da concezioni matarialistiche della realta salvifica stessa'®, come per esempio nei miti

12 Comm. in Cant. Prol. 1,1 etc., sottolineato moltissime volte da Origene.

'3 Cfr. . Losada, La iglesia kosmos en Origenes. Aportacion al estudio de la ecclesiologia de
Origenes, cap. VIII, Madrid 1969.

' Cfr. Origene si oppone spesso esplicitamente contro una tale concezione: p. es. Disputa con
Eraclide, 12,15-14,20.



AGNELL RICKENMANN 245

degli dei greci. Le immagini, essendo state imprigionate nel mondo materiale
(un’idea in sé assai platonica), mediante 1’opus salvificum del Cristo diventano tra-
sparenti alla realta spirituale. Lo spirituale pero da parte sua include la realtd materia-
le, come per esempio un testo scritto ha bisogno delle lettere, come elementi, per tra-
smettere il messaggio scritto. Percio la realta materiale ¢ oggetto essenziale della sal-
vezza. Per questo il Canticum Canticorum merita il suo nome Canto dei Cantici tanto
piti che inneggia non solo a una liberazione terrestre, ma a quella definitiva e
salvifica.

5. CONSEGUENZE TEOLOGICHE E SISTEMATICHE

Il punto piu affascinante nell’affrontare il tema del “Desiderium Dei” in
Origene puo essere visto nelle conseguenze che si aprono dopo aver seguito paziente-
mente i suoi testi. La conclusione della ricerca teologica pud combinare i fili essen-
ziali del tessuto teologico come dopo una ricerca indiziaria. Cominciando con
I’elementum (in greco: stoichéion) e con il suo significato doppio a livello materiale e
spirituale (per cui si attira I’attenzione sul processo d’apprendimento), passando all’
antropologia e alla forma di dramma del Cantico si deve concludere con I’apertura
potenziale della materia allo spirito. Questo elementum e la sua apertura per lo spiri-
tuale diventa quasi strumento per decifrare le immagini del Cantico e soprattutto il
loro significato “nascosto”.

Qui occorre fare il passo dal Canto semplice, o cantico di liberazione al
Cantico dei Cantici, che per Origene vuol essere visto insieme al «Santo dei Santi»'’.
Canticum Canticorum e Sanctum Sanctorum dunque devono essere intesi in un rap-
porto di reciprocita. Cio significa, che accanto alla via anabatica verso la perfezione
dell’'uomo, che “misticamente” (“mistico” nel senso origeniano) viene espresso con
sanctum o canticum (della liberazione), la via catabatica del “Dio incarnato” nel
16gos'® & indispensabile ed essenziale per la salvezza dell’ uomo'’.

In questo Cantico dei Cantici si riaccende il canto d’amore tra creatore e crea-
tura interrotto del peccato. Tale cantico perd include un’efficacia liberatrice e
salvifica, che precisamente non ¢& limitata alla realta spirituale ma esprime anche la
salvezza della corporalitd in quanto elementum trasparente al senso spirituale'®. Come
elementum materiale dev’essere trasfigurato'®, cosi come nella grammatica

'S Comm. in Cant. Prol. 4,14+28.

'® Fragm. Comm. in Cant. PG 13, 204D-205A (Procopio).

17 Hom. in Ex. V1,12.

'8 Cfr, Philocalia, 23,20 (SC 226, p. 200/202); Comm. in Matth. XVIL7.
! Hom. in Lev. L4.



246 RELAZIONI

’elementum, cioé la lettera, manifesta il suo senso soltanto, quando viene letta insie-
me alle altre lettere come parola e finalmente come frase che trasmette il suo signifi-
cato?. Questo processo di congiunzione o connessione & 1’opera salvifica del Cristo,
Logos incarnato, che da sommo sacerdote nel sanctum sanctorum offre se stesso
come sacerdote e vittima per la salvezza degli uomini?'.

Con I’immagine del velo che nasconde I’entrata al Santo dei Santi e nasconde
dunque anche 1’opera salvifica compiuta al suo interno Origene esprime la realta an-
cora quasi incomprensibile per 1'uomo, che quest’opera include salvando integral-
mente spirito, anima e corpo®. Percio l’efficacia soteriologica, che parte dal
Canticum Canticorum, e dunque anche dal desiderio di Dio che esprime, ha come
fine intimo la salvezza integrale di materia e spirito. La saggezza salvifica, nascosta
cosi nel Cantico dei Cantici, si svela sempre di piu mediante il desiderio rettamente
orientato finché nel compimento escatologico dell’ uomo cadranno gli ultimi
velamina. Per arrivare a questa meta, ci vuole per ’'uvomo una purificazione sempre
pit profonda. Questa offerta di salvezza ¢ la conseguenza che sta alla fine di una via
del “desiderio di Dio”, una via che consiste nella ricerca che anela a Dio.

2 Comm. in Matth. XVIL7.
! Cfr. Hom. in Ex. VI,1 confermato anche in Comm. in Joh. I, 277-278 (SC 120, p. 198).
2 Cfr. Hom. in Ex. IX,1-4; Hom. in Lev. I1,3.



AGNELL RICKENMANN 247

Riassunto. 11 desiderio di salvezza in Origene si articola come desiderio
di Dio, descritto con preferenza nel commento sul Cantico dei Cantici. Il teolo-
go alessandrino propone una ascesa triplice verso Dio, passando tramite
I’etica” (con il libero arbitrio) e la “fisica” (il mondo materiale” alla “mistica”
(I’unione con Dio). Lincontro fra I’ascesa della creatura e la discesa di Dio si
mostra nel Cantico dei Cantici come amore fra anima e Verbo, fra Chiesa e Cri-
sto. Il compimento della salvezza integrera anche la dimensione corporale, ben-
ché quest’ultima raggiungera un livello superiore.

Summary. The desire for salvation in Origen shows itsels as desire of
God, described with preference in the comment on the Song of Songs. The
alexandrian theologian proposes a threefold ascent to God, passing from
“ethics” (with free will) and “physics” (the material world) to “mystics” (the
union with God). The encounter between the ascent of creature and the descent
of God shows itself in the Song of Songs as love between the soul and the
Word, between the Church and Christ. The fulfillment of salvation will integra-
te also the corporal dimension, but on a higher level.

Inhaltsangabe. Das Heilsverlangen zeigt sich gemdll Origenes als
Sehnsucht nach Gott, die vorziiglich im Hohenliedkommentar beschrieben
wird. Der alexandrinische Theologe betont einen dreifachen Aufstieg zu Gott:
von der “Ethik” (mit dem freien Willen) und der “Physik” (der materiellen
Welt) hin zur “Mystik” (der Vereinigung mit Gott). Die Begegnung zwischen
dem Aufstieg des Geschopfes und dem Abstieg Gottes zeigt sich im Hohenlied
als Liebe zwischen Seele und gottlichem Wort, zwischen Kirche und Christus.
Die Vollendung des Heiles bezieht auch die materielle Dimension ein,
wenngleich auf einer héheren Ebene.



