RTLu Il (1998) 2, 265-289 265

Salvezza e condanna come

problemi filosofici:
riflessioni sul Gorgia
di Platone

Josef Seifert
Accaélémia Internazionale di Filosofia (Liechtenstein)

1. PREMESSA

Nell’analisi seguente vorrei delimitare il mio tema in due modi:

« in primo luogo, invece di trattare il tema del rapporto tra salvezza e condan-
na come problema filosofico in modo del tutto generale, lo tratterd solo in rapporto a
una sola opera filosofica che mi pare essere la piu grande opera puramente filosofica
in questa prospettiva, cioé il Gorgia di Platone'; poi mi riferird anche a James Joyce,
Portrait of the Artist as a Young Man,

« secondariamente, vorrei trattare non tanto il problema filosofico della salvez-
za, della beatitudine eterna, ma piuttosto il problema della condanna e della punizione
eterna, della perdita della salvezza eterna.

! Ringrazio per la collaborazione 1'Istituto “Platone” dell’ Accademia Internazionale di Filosofia, e
in particolare Giuseppe Girgenti.



266 [RELAZIONI

Le mie ragioni per una tale trattazione del tema sono varie. Prima di tutto,
questo problema non ¢ svolto esplicitamente nelle altre conferenze tenute in questo
convegno. In piu, in questo modo non ripetero cio che ho gia detto sul tema della feli-
cita eterna qui a Lugano ’anno scorso. Trattero dunque 1’argomento della salvezza
eterna solo come correlato della nozione della condanna. Ritornero pero alla grave
questione della perdita della salvezza eterna.

2. DUBBI TEOLOGICI SULLA REALE ESISTENZA DELL'INFERNO E UN
AIUTO DAL FILOSOFO PLATONE

Nella teologia e nella riflessione religiosa oggi il tema della salvezza, e ancora
di pin quello della condanna, quasi non giocano un ruolo di rilievo. Anche coloro che
ancora parlano dell’inferno - come Hans Urs von Balthasar - lo trattano in modo dub-
bioso, o negativo, come un imbarazzo del quale si spera che non esista. Anche alcuni
autori tra i pil cattolici negano oggi la condanna eterna o suggeriscono che, forse, o
almeno probabilmente, non esista realmente un inferno. Nel caso che esistesse, al suo
interno ci sarebbe solo il Diavolo, e forse due o tre arcangeli, ma certo non gli esseri
umani incapaci di una decisione con conseguenze negative eterne. I testi del Vangelo
che fanno riferimento all’inferno sono interpretati solo come possibilita astratte. Non
solo i pit grandi teologi, ma anche alcuni Santi, ad esempio una nuova Santa (che
sara canonizzata nell’ottobre 1998) della Chiesa, Suor Benedicta della Croce, Edith
Stein, hanno fatto osservazioni di questo genere: ¢ infinitamente improbabile che
I’amore infinito di Dio possa lasciare cadere nell’inferno un’anima, non trovando
nessun mezzo della sua misericordia infinita per salvarla®.

I dubbi di un inferno popolato di miserrimi dannati si estendono al di 13 della
dura dottrina sull’inferno stesso e mettono in dubbio anche I’esistenza del purgatorio,
conducendo cosi a dubbi piu radicali riguardanti il valore e il significato di qualsiasi
punizione morale dopo la morte. Se i teologi, nonostante il fatto dei frequentissimi ri-
ferimenti all’inferno nella Bibbia (i riferimenti diretti sono 54), negano o almeno du-
bitano dell’inferno, o anche di una punizione puramente morale, si potrebbe immagi-
nare che i filosofi dovrebbero parlarne molto di meno, e questo ¢ certamente vero in
generale. E, infatti, non ci sono filosofi oggi che parlano della dannazione.

Tuttavia, sarebbe falso credere che nella pura filosofia non ci sia mai stato un
filosofo che ha parlato della salvezza, o anche della condanna eterna. Infatti, trovia-
mo passi molto impressionanti su una punizione eterna gia in Platone, nel Gorgia,

2 Cfr. E. STEIN, Kreuzeswissenschaft, Louvain-Freiburg 1950 (testo postumo, lasciato incompiuto
dall’ Autrice).



JOSEF SEIFERT 267

che non solo insistono sulla necessita e sulla giustizia della punizione in quanto tale,
ma anche sulla condanna eterna come punizione giusta di mali morali estremi e insa-
nabili. Molto pit importante & il fatto che Platone offre una teoria della giustizia, del
senso e del valore di una punizione morale, che lasciano intendere in un certo grado
un valore positivo della punizione, incluso quella eterna, e cosi possono aiutarci ad
accettare il mistero di una condanna eterna cosi chiaramente insegnato dalla Bibbia e
dalla fede cattolica, riconciliandolo con la ragione.

3. UN CONCETTO DI SALVEZZA FILOSOFICAMENTE UTILIZZABILE

La religione ¢ legata essenzialmente, come dice Max Scheler?, alla nozione
della salvezza. La religione promette la salvezza, ci insegna le condizioni per ottene-
re la salvezza, benche il contenuto di questa salvezza rimanga indeterminato o riem-
pito di contenuti concreti diversissimi e reciprocamente incompatibili in differenti re-
ligioni. Dato che non tutti questi contenuti e non tutte queste idee sul cammino che
conduce alla salvezza sono logicamente compatibili, alcuni di essi devono essere fal-
si, il che una nuova “teologia della filosofia delle religioni” nega in un relativismo to-
tale. Ma, se si accetta I’intenzione delle affermazioni religiose di essere vere, & chia-
rissimo che una dottrina che insiste, ad esempio, su Gesu Cristo come unico
redentore, non pud accettare altri redentori o altre vie di salvezza eterna, ma deve
concludere che questi sono in errore.

Ma che cosa ¢ la salvezza? Se cerchiamo di avere un concetto filosoficamente
utilizzabile della salvezza, possiamo dire di essa: ¢ il bene ultimo e assoluto della
persona creata. Nessun bene che passa e puo essere seguito da mali pit gravi o eterni
puo essere chiamato salvezza. Questo ¢ anche filosoficamente evidente, e dunque le
affermazioni del Vecchio Testamento nelle quali sembra che beni temporali siano
chiamati salvezza, devono essere interpretate in questa luce in modo diverso: o come
simboli di beni ultimi e perpetui, 0 come sensi meramente analoghi di “salvezza”, che
non sono questo ultimo bene che da solo merita il titolo “salvezza” e non pud essere
seguito da mali ulteriori e perpetui o dal nulla. Anche la risposta di Cristo ai
Sadducei, che il Dio di Abramo, Isacco e Giacobbe € un Dio non di morti ma di vi-
venti, conferma questo.

3 «...(denn Religion ist primiir ein Weg zum Heil und zu einer endgiiltigen Heiligung, und erst sekundar
auch Theologie = Wissen und Wissenschaft von der gottlichen Realitiit),... Philosophische Gotteslehre wird
also primér auf der 4xiologie, tiberhaupt (nicht Ethik in spezifischem Sinne), nicht auf Ontologie zu ruhen
haben,...» (M. SCHELER, Absolutsphire und Realsetzung der Gottesidee, in ID., Schriften aus dem Nachlass,
Bd. I, Gesammelte Werke, X, a cura di Maria SCHELER, Francke, Bern-Miinchen 19862, pp. 179-253, pp.
184).4. Salvezza, dannazione, immoralita



268 RELAZIONI

4. SALVEZZA, DANNAZIONE, IMMORALITA

Negativamente parlando, la salvezza & ’essere salvo da ogni male perpetuo,
soprattutto dalla colpa grave e non perdonata o imperdonabile®.

A differenza della beatitudine eterna e perfetta, pero, la salvezza non esige 1’es-
sere gia liberato da ogni sofferenza e da ogni pena. Come cattolici, crediamo che le
anime nel purgatorio soffrono profondamente e gravemente, ma che la loro salvezza ¢
gia assicurata e che I’hanno gia, in un certo senso, realmente raggiunta. Per questa ra-
gione, hanno superato la disperazione che - nella sua ultima forma - puo solo esistere
quando non ¢’¢ pili nessuna speranza di salvezza. Benche la salvezza non implichi la
liberazione da ogni sofferenza, nella sua pienezza, perd, la salvezza puo essere attinta
solo dopo la fine di ogni sofferenza e di ogni pena. La salvezza pud compiersi solo
nella felicita trascendente, fondata sulla comunione e sulla visione della Verita e del
Bene ultimo, e con cid andiamo infinitamente al di 1a di una mera determinazione ne-
gativa della salvezza come assenza di disperazione, di colpa imperdonabile, ecc. La
salvezza nella sua pienezza puo solo consistere nell’ultimo bene positivo e nella feli-
cita eterna, nella comunione perfetta con Dio e con coloro che amiamo. La salvezza
implica anche un bene eterno e un essere immortale della persona salvata. Se la sua
vita si concludesse nel Nulla, se la morte e il non-essere del passato trionfassero sulla
vita, non si potrebbe parlare di salvezza. Per questa ragione, solo una persona o
un’anima immortale puo essere salvata.

Anche il male della disperazione totale non pud esistere senza immortalita,
come Soeren Kierkegaard ha mostrato, dicendo che “se non ci fosse niente di eterno
nell’uomo, 1’uomo non potrebbe mai disperare” e “se la disperazione potesse distrug-
gere il suo essere, non vi sarebbe disperazione™.

4 Come il Vangelo definisce un peccato quasi-diabolico “contro lo Spirito Santo” come imperdona-
bile.

5 «Se non ci fosse niente di eterno nell’uomo, egli non potrebbe affatto disperare; ma se la disperazione
potesse distrugere il suo io, non ci sarebbe neppure disperazione alcuna. A questo modo la disperazione, questa
malattia dell’io, & la malattia mortale. Il disperato & malato a morte» (S. KIERKEGAARD, La malattia morta-
le, I,A,C, in Opere, a cura di C. Fabro, Sansoni, Firenze 1972, p. 630). «Questa ¢ la formula della potenziazione
della disperazione, il salire della febbre nella malattia dell’io... Perché & proprio questo cio di cui egli dispera,
& proprio questo ch’egli, col suo tormento, non pud; poiché con la disperazione ¢ stato appiccato il fuoco a un
elemento che non puo bruciare, né bruciando distruggersi: nell’ion ( [vi, pp. 628-29). «...la disperazione &
un’autodistruzione dell’io, un’autodistruzione impotente di fare ¢id che essa vuole... ¢ questa impotenza € una
nuova forma di autodistruzione... ovvero la legge della potenziazione. Questo & il fuoco ardente, ovvero 1’ardo-
re gelido nella disperazione, il principio corrosivo il cui movimento ¢ continuamente rivolto verso I'interno,
che scava sempre pitl a fondo in un’autodistruzione impotente. Lungi dall’essere un conforto per il disperato,
il fatto che la disperazione non lo distrugge & piuttosto il contrario; quel conforto ¢ precisamente il suo tormen-
to, & cid che mantiene in vita il dolore che rode e la vita nel dolore; infatti, appunto per questo egli non si &



JOSEF SEIFERT 269

La salvezza esige un’ultima perfezione della beatitudine e della felicita, una
felicita che si pone al centro della persona e puo realizzarsi nella sua dimensione pil
profonda solo in una vita eterna nell’unione con Dio. Su questo tema abbiamo gia
parlato durante 1’ultimo convegno in questa Facolta.

N¢ la salvezza, né la dannazione e la disperazione ultima possono dunque esi-
stere senza immortalitd. Una persona che fosse distrutta nella morte, non potrebbe es-
sere salvata, ma anche non potrebbe cadere nelle tenebre ultime della disperazione.
Una fine della vita nel non-essere, come anche un’idea di salvezza in certe religioni
come il Buddismo, non sarebbe tuttavia alcuna salvezza in senso positivo, solo un
cessare di ogni pena e di ogni tribolazione.

Alla salvezza, e questo costituisce parte del dramma religioso, corrisponde la
possibilita di perdere o di non raccogliere la salvezza eterna. La perdita della salvezza
non puo essere sufficientemente compresa come semplice assenza della salvezza.
L opposto contrario drammatico della salvezza ¢ la condanna e la perdita della sal-
vezza a causa di essa. Questa antitesi non solo gioca un ruolo importante nella dram-
maticita della salvezza e nella drammatizzazione della salvezza come appare, ad
esempio nelle opere di Richard Wagner che in ultima analisi sono tutti drammi musi-
cali della salvezza. Si pensi al Fliegenden Holldnder, o al Tannhduser. Anche la mag-
gioranza delle religioni insegna che esiste un tale dramma della salvezza che puo fini-
re non solo nella salvezza ma anche nella dannazione. I’Islam, il Giudaismo, la reli-
gione cristiana, ed il Vangelo stesso, nonostante il fatto che sia la buona novella, inse-
gnano la dottrina del dramma fra la salvezza e la dannazione, fra la salvezza che cul-
mina nell’eterna beatitudine e la perdita eterna della salvezza. La religione cristiana
presenta la condanna eterna come un pericolo reale dal quale la religione, quando la
via della salvezza viene vissuta, ci libera. Dunque il tema della condanna, come an-
che quello della salvezza, si pongono come problemi al centro stesso della religione.
Filosoficamente, la salvezza & un problema molto meno grave della dannazione.
Mentre la salvezza pare riempire e concordare perfettamente con una “filosofia come
propedeutica della salvezza”, come ¢ esposta dal filosofo Agustin Basave?®, 1’idea del-
la dannazione sembra contraddire la verita eterna su Dio e sul suo amore, e pertanto
costituire un ostacolo tremendo al fatto che un vero filosofo accetti il Cristianesimo
come compimento della verita filosofica.

disperato, ma si dispera; non poter distruggere se stesso, non poter sbarazzarsi di se stesso, non poter annientar-
si... Disperare di sé, voler disperatamente sbarazzarsi di se stesso, & la formula per ogni disperazione, cosi che
la seconda forma della disperazione: disperatamente voler essere se stesso, pud essere ridotta alla prima: dispe-
ratamente non voler essere se stesso» (/vi, pp. 628-29).

¢ A. BASAVE, Metafisica de la muerte, Monterrey (Mexico) 1978. Cfi. anche J. SEIFERT, Augustin
Basave, an Important Philosopher of our Times, in Aa.Vv., Homenaje al Dr. Augustin Fernandez Basave
del Valle, Universidad Regiomontana, Monterrey 1984,



270 RELAZIONI

5. RIFIUTO FILOSOFICO DELLA DANNAZIONE

Certo, esistono davvero forme della dottrina della dannazione che contraddicono
non solo apparentamente ma certissimamente la giustizia e la misericordia divina, e che
devono essere rifiutate anche dal filosofo. Ad esempio, Dio non pud mai essere la causa
principale della dannazione, come se una decisione libera eterna di Dio fosse la causa
ultima della nostra condanna invece del nostro libero peccato. Una condanna eterna-
mente prestabilita in una predeterminazione divina al di fuori della nostra liberta, sareb-
be non solo teologicamente, ma anche filosoficamente impossibile. Se la salvezza come
fine secondario ultimo (il fine primario ultimo ¢ la glorificazione di Dio) dell’anima e
dell’angelo - almeno nelle sue dimensioni naturali e non puramente sovrannaturali -
fosse tolta dall’anima da Dio come fonte ultima della condanna, senza la libera azione
della creatura, e senza qualsiasi colpa sua, Dio sarebbe ingiustissimo. Un tale Dio cru-
dele che desidera il male eterno delle persone verrebbe giudicato dalle verita eterne del-
la Giustizia stessa e del Bene - verita necessarie ed eterne che non potrebbero mai esse-
re sospese nemmeno da Dio stesso. Una punizione eterna dell’anima senza una sua col-
pa nel senso di un peccato personale sembra essere contraddittoria, nonostante certi
aspetti contenuti nel mistero della fede nel peccato originale che sembrano implicare
precisamente questo. Ma anche nel caso del peccato originale, il peccato di Adamo, che
viene creduto come causa della perdita di salvezza per tutti gli uomini, deve essere un
atto libero cattivo per meritare una tale punizione’. A causa di queste verita eterne, intel-
ligibili e necessarie sulla colpa e sulla giustizia sarebbe un’idea orribile se una religione
insegnasse che Dio stesso sia la causa ultima dell’infelicita o della dannazione di Satana
o delle anime umane. No, almeno questo sorge con certezza ultima che ci permette una
critica filosofica e razionale delle false religioni e delle sette cristiane che insegnano
’opposto di questa verita, che Dio non potrebbe mai essere stato 1’origine primario del-
la dannazione. Una tale dottrina trasformerebbe Dio in un Satana e lo renderebbe molto
peggiore del diavolo: perché un essere assoluto e divino che volesse la pena e condanna
invece del bene sarebbe nella sua onniscienza e infinita infinitamente peggiore del Dia-
volo, che & una persona finita. La dottrina della dannazione eterna, dunque, puo avere
senso solo se si ammette il mistero di una liberta creata ultima, nella quale la persona
creata € in modo ultimo la causa di suoi peccati e possiede dominio sui suoi atti, in ma-
niera che questi atti sono perché egli vuole, e non sarebbero se egli non volesse®.
Aristotele ci dice che siamo «i padroni sull’essere o non-essere dei nostri atti»®.

’ Rimane ancora un mistero della solidarieta dell’umanitd, come il peccato del padre pud condurre
alla punizione dei figli. Questo mistero possiede la sua corrispondenza positiva nella redenzione dove I'atto
di perfetto amore di Cristo merita la nostra salvezza. Perd anche in questo mistero i peccati e i meriti perso-
nali di ciascuno rimangono centrali ¢ non possono essere rimpiazzati dai peccati o meriti di altre persone.
Rimane la responsabilitd personale. Cultima causa della dannazioe di pena in senso pieno pud dunque solo
essere il peccato personale.

8 Cfr. AGOSTINO, De civitate Dei, V, 10.

? «Ho on ge kurios esti tou einai kai tou me einai» (ARISTOTELE, Etica Eudemia, 11.V1,8-9; 1223 A
3ss). Si vedano anche ID., Ethica Nichomachea, 111; 1D., Magna Moralia, 87 B 31ss, specialmente 89 B 6ss.



JOSEF SEIFERT 271

6. L'ORRIBILE DI UNA DANNAZIONE ETERNA

Anche dopo questo chiarimento, tuttavia, la dottrina religiosa, e specificamente
cristiana, della perdizione - anche se almeno in fin dei conti solo a causa dei peccati
gravi delle creature - rimane difficilissima da accettare. In che modo si potrebbe mai
giustificare che atti commessi nel tempo da uomini confusi abbiano un' eco eterna, e
che anche atti forse difficilmente riconosciuti come mali morali gravi, come un adul-
terio accettato da tutte le persone coinvolte, o la contraccezione, possano essere pec-
cati gravi ed essere puniti nelle forme pit orribili di perpetue torture corporali e spiri-
tuali? 'uomo non puo neanche capire come le atrocita pit orribili di un Hitler possa-
no essere punite con pene e torture orribili ed eterne.

Quindi, questa dottrina della dannazione di alcune persone, e forse di moltissi-
me, anche se per loro colpa, pare una dottrina durissima e orribile. I’accettazione del-
Iinferno da parte della Chiesa e da molte altre confessioni cristiane costituisce senza
dubbio una delle ragioni piti gravi contro I’accettazione della religione cattolica e cri-
stiana, e deve anche essere considerata come una delle fonti dei dubbi piu profondi e
delle difficolta di molti Cristiani con la fede.

Autori come Friedrich Nietzsche o Friedrich Heer dichiaravano questa dottri-
na della dannazione eterna un orrore e I’effetto del Ressentiment (di risentimenti)'’.
Anche il poeta James Joyce tratta, nel Portrait of the Artist, il tema dell’inferno in
modo ampio e in un certo senso grandioso, nonostante il fatto che egli sviluppi questo
tema dell’inferno con un cinismo molto negativo. Joyce, esponendo le parole di un
Gesuita che insegna gli Esercizi Spirituali di Sant’Ignazio di Loyola, descrive I’infer-
no in modo cosi vivido e poeticamente concreto che si trasforma veramente in una
cosa insopportabile che pud imporre dubbi gravissimi alla fede nel nostro cuore. A
causa della lunghezza del testo lo collochiamo alla fine di questo articolo come Ap-
pendice che il lettore potra leggere subito per esperimentare la logica orribile del
male e della punizione ultima ed eterna.

Chi puo difendere simili atrocita seriamente? E certo che nessuna atrocita in-
flitta agli Ebrei dai Nazisti potrebbe essere paragonata all’intensita e all’orrore delle
pene infernali. Se qualsiasi uomo commettesse solo una piccolissima parte di tali
atrocita come punizione contro un criminale, sarebbe condannato da tutto il mondo
per violazioni terribili contro i diritti umani. Ma come mai potremmo credere che Dio
permetta o anche infligga tali enormita a persone amate e create da Lui? Penso che
questa difficolta meriti I’attenzione del teologo, ma anche del filosofo, perché si puo
ben comprendere da questa prospettiva che religioni come il tempio di Krishna o il
Buddismo appaiano molto pit umane a molti rispetto al Cristianesimo.

'* Sul tema dell’inferno e dei suoi tormenti atroci si potrebbero citare moltissimi autori classici, ad
esempio il sublime testo di San Bonaventura, Breviloguium, Sant’Ignazio di Loyola, San Tommaso, Santa
Caterina di Genova, e molti altri autori.



272 RELAZIONI

Alla Iuce dell’orrore di una tale visione dell’inferno, quale quella di molti San-
ti e teologi e come anche il poeta James Joyce lo dipinge a tinte forti, molti pensatori,
molto buoni e ferventi Cristiani, negano che 1’inferno possa esistere o contenere esse-
ri angelici o umani. In conseguenza di una tale opinione, vengono spesso negate an-
che le altre punizioni trascendenti, le punizioni temporali dell’altro mondo, ciog il
purgatorio, che i Protestanti (a causa della dottrina della sola gratia) rifiutano.

E si pud ben capire e anche guardare con simpatia umana una tale posizione, che
non pud accettare che un Dio buono possa creare o anche solo permettere 1’inferno
come punizione troppo orribile. Dunque ci sono molti Cristiani che negano 1’inferno.

Altri Cristiani, che giustissimamente, mi pare, insistono sul fatto che la Bibbia
parla spesso (54 volte e di pit) dell’inferno, e che questa dottrina ¢ inseparabile dal
Cristianesimo, abbandonano la Chiesa o il Cristianesimo stesso, spesso rivolgendosi
a religioni piti umanistiche, come i1 Testimoni di Geova, che negano un inferno che
non sia riducibile alla distruzione totale della persona, al suo annientamento radicale.

Per simili motivi I’idea di una condanna eterna appare a molti ugualmente di-
retta contro la teologia cristiana moderna come contro la ragione stessa e contro
I’'umanesimo.

7. COMMENTO ALLE AFFERMAZIONI DI PLATONE

Tornando al Gorgia di Platone, noi ci troviamo di fronte a una opera filosofica
che contiene passi molto sorprendenti sulla dannazione come quello che segue:

«Ora avviene che ogni uomo che sconti una pena rettamente inflittagli, diventi
migliore ed abbia vantaggio e serva di esempio agli altri, affinché gli altri, vedendolo
soffrire cid che soffre, siano colti da timore e diventino migliori. E coloro che traggo-
no giovamento, scontando la pena inflitta loro dagli dei e dagli uomini, sono quanti
abbiano commesso colpe sanabili. Comunque, il vantaggio viene loro solamente at-
traverso dolori e sofferenze, sia qui sulla terra, sia nell’ Ade: infatti dall’ingiustizia
non ci si puo liberare in modo diverso.

«Invece coloro che commisero le ingiustizie pit grandi, e che a causa di queste
ingiustizie siano diventati insanabili; servono unicamente da esempio agli altri; e
mentre costoro a s€ non recano nessun giovamento, appunto perché insanabili, ne
traggono invece giovamento gli altri, cio¢ coloro che li vedono soffrire i patimenti
pit grandi, pit dolorosi e piil spaventosi, per 1’eternita, a causa delle loro colpe: sono
veri e propri esempi sospesi 1a nel carcere dell’ Ade, spettacolo e ammonimento agli
ingiusti che continuano a giungere»!!,

' PLATONE, Gorgia, 525 c-d in ID., Tutti gli seritti, tr. it., a cura di G. REALE, Rusconi, Milano
1991, p. 929.



JOSEF SEIFERT 273

Anche i Padri hanno fatto riferimento a Platone quando hanno discusso 1’in-
ferno'. Interpretiamo questo testo passo dopo passo:

«Ora avviene che ogni uomo che sconti una pena rettamente inflittagli, diventi
migliore ed abbia vantaggio...».

Perché diviene migliore? Perché secondo Platone una punizione giusta non
solo € bella essendo giusta, ma anche possiede un effetto liberante dal male, espiando
il peccato, cio¢ dando una sorta di “tributo” pagato a Dio che rinnoverebbe I’armonia
della creazione disturbata dal peccato, e cosi purgando I’anima dalla macchia del pec-
cato.

«...e serva di esempio agli altri, affinché gli altri, vedendolo soffrire cid che
soffte, siano colti da timore e diventino migliori...».

La punizione possiede secondo Platone, a parte quella della espiazione e
purificazione, anche una funzione pedagogica. Evoca timore in altre persone. Infatti,
questo senso della punizione ¢ il solo per le anime dannate. Interpretiamo il testo se-
guente:

«...E coloro che traggono giovamento, scontando la pena inflitta loro dagli dei
e dagli uomini, sono quanti abbiano commesso colpe sanabili. Comunque, il vantag-
gio viene loro solamente attraverso dolori e sofferenze, sia qui sulla terra, sia nel-
I’Ade: infatti dall’ingiustizia non ci si puo liberare in modo diverso.

Dunque Platone dice che solo attraverso le sofferenze si puo essere liberati dal-
’ingiustizia. Uno degli effetti della punizione € I’espiazione e la purificazione dal-
I'ingiustizia.

*? «.Audetis ridere nos, cum gehennas dicimus, et inextinguibiles quosdam ignes, in quos animas
dejici ab earum hostibus, inimicisque cognovimus? Quid? Plato idem vester in eo volumine, quod de animae
immortalitate composuit, non Acherontem, non Stygem, non Cocytum fluvios, et Pyriphlegethontem nominat,
in quibus animas asseverat volvi, mergi, exuri? Et homo prudentiae non pravae, et examinis judiciique
perpensi rem inenodabilem suscipit: ut cum animas dicat immortales, perpetuas, et corporali soliditate privatas,
puniri eas dicat tamen, et doloribus afficiat sensuum. Quis autem hominum non videt quod sit immortale,
quod simplex, nullum posse dolorem admittere? quod autem sentiat dolorem, immortalitatem habere non
posse? Nec tamen ejus auctoritas plurimum a veritate declinat. Quamvis enim vir lenis, et benevolae voluntatis
inhumanum esse crediderit, capitali animas sententia condemnari: non est tamen absone suspicatus jaci eas
in flumina torrentia flammarum globis, et coenosis voraginibus tetra. Jaciuntur enim, et ad nihilum redactae,
interitionis perpetuae frustratione vanescunt. Sunt enim mediae qualitatis, sicut Christo auctore compertum
est, et interire quae possint, Deum si ignoraverint, vitae et ab exilio liberari, si ad ejus se minas, atque
indulgentias applicarints (ARNOBIO, Disputationum adversus Gentes libri septem, 11, 14 in PL 5, 831-
832).

«Ergo cum haec ita sint, non absone neque inaniter credimus, mediae qualitatis esse animas hominum,
utpote ab rebus non principalibus editas, Juri subjectas mortis, parvarum et labilium virium: perpetuitate
donari, si spem muneris tanti Deum ad principem conferant, cui sola potestas est talia corruptione exclusa
largiri. Sed stulte istud credimus? Quid ad vos? Ineptissime, fatue. Ubi vobis nocemus, vel quam vobis
facimus aut irrogamus injuriam, si omnipotentem confidimus Deum habiturum esse rationem nostri, cum

abire a corporibus coeperimus, et ab orci faucibus, quemadmodum dicitur, vindicari?» (Zvi, II, 53 in PL 5,
895).



274 RELAZIONI

Ma questa non ¢ la ragione piu profonda della punizione: che costituisce la ri-
sposta giusta e adeguata alla persona che commette il male'’. Forse la ragione piu
profonda della punizione, quella di essere adeguata al male morale e dovuta obietti-
vamente alla persona cattiva come risposta, non & stata sufficientemente percepita da
Platone. La stessa cosa si puo dire della verita metafisica che una tale punizione pura-
mente morale pud solo provenire dalla persona che incarna il mondo morale™.

E evidente che la rottura dell’ordine morale esige una soddisfazione che solo
puo consistere nel dolore, ma un dolore “inflitto loro”, dunque precisamente un do-
lore che & risposta giusta al male e dunque inflitta da una persona che deve possedere,
come vede Kant, una conoscenza perfetta dell’anima senza ignoranza, per sapere la
giusta misura, onnipotenza per prevenire ostacoli alla giustizia, e una volonta santis-
sima per poter essere giustificato come giudice eterno'®.

Pero ci si puo chiedere: come mai puo un male essere una risposta giusta al
male? Come mai si aggiunge al male un secondo male? Per capire la risposta corret-
ta a questa domanda si pud vedere inoltre comr i due mali siano diversissimi: [’uno é
morale e si dirige contro un altra persona, contro I’'uomo e in ultima analisi contro
Dio. Invece, la sofferenza, non essendo male nel senso morale della parola, si dirige
contro la felicita e gioia del soggetto che soffre. E dunque I’intuizione che la violazio-
ne dell’ordine oggettivo morale ed ultimamente 1’attacco contro la persona umana
dell’altro e contro Dio, merita la sofferenza di colui che ha commesso il male morale.

Platone presenta riguardo a questo punto un’altra intuizione profondissima,
morale e metafisica, quando afferma che I’effetto purgante delle punizioni non vale
per i mali totalmente mali, per i cattivi senza pentimento, senza volonta di essere buo-
ni. Solo i cattivi che si convertono e diventano in una certa misura buoni possono
trarre profitto dalle sofferenze e quindi essere liberati dall’ingiustizia. Pero, per colo-
ro che rimangono nel male, I’effetto liberante dall’ingiustizia, I’effetto dell’espiazio-
ne, della Sithne, non vale; perché questo effetto della punizione esige una sanabilita
morale, un pentimento, un accettare la punizione come giusta e meritata, nello spirito
della preghiera del buon ladrone: «Noi soffriamo perché lo meritiamo» (merito
patior). Per questa ragione, coloro che rimangono pervicacemente e ultimamente nel
male, non possono essere liberati dal male neanche attraverso la punizione. Platone
risponde in riferimento all’effetto pedagogico per gli altri:

«Invece coloro che commisero le ingiustizie pit grandi, e che a causa di que-
ste ingiustizie siano diventati insanabili, servono unicamente da esempio agli altri; e

' D. Von HILDEBRAND, Zum Wesen der Strafe, in Philosophisches Jahrbuch der
Gdrresgesellschaft, 32 (1919), pp. 1-14, in ID., Die Menschheit am Scheideweg, a cura di K. MERTENS,
Habbel, Regensburg 1955, pp. 107-126.

4 Cfr. D. Von HILDEBRAND, Uber die christliche Idee des himmlischen *tohnes, in Id., Die
Menschheit am Scheideweg, a cura di K. MERTENS, Habbel, Regensburg 1955, pp. 517-533.

!* Kant riconosce questo solo nel contesto dei Postulati della Ragione Pratica, e non come verita
ultime metafisiche.



JOSEF SEIFERT 275

mentre costoro a s€ non recano nessun giovamento, appunto perché insanabili, ne
traggono invece giovamento gli altri...».

I senso di questo passo ¢ chiaro. Ma & precisamente questo esempio di terrore
per gli altri veramente 1’unico senso della punizione eterna e del male morale “insa-
nabile”? Questo effetto per gli altri che non hanno ancora commesso il male morale
grave e che, per questa ragione, possono ancora convertirsi, & un effetto buono
estrinseco rispetto al malvagio. Rimane senza effetto sul soggetto stesso insanabile
delle punizioni. Questa tesi ¢ sorprendente in bocca a Socrate, che insegnava che vir-
fi & conoscenza, e che nessuno fa il male consapevolmente. Invece, il passo citato im-
plica I'idea (o diciamo I’esperienza?) di Platone di mali morali cosi gravi che non ci
si puo aspettare che saranno sanati attraverso punizioni o attraverso conoscenze o at-
tivita pedagogiche. Platone dunque riconobbe un male morale cosi profondo e puro e
perenne, che non puo essere sanato da una conoscenza del bene che potrebbe dare
origine al pentimento o all’espiazione. A causa di cid questo male merita punizioni
eterne'®. Ecco le parole incredibili del nostro filosofo:

«coloro che li vedono soffrire i patimenti pin grandi, pit dolorosi e piu spaven-
tosi, per I’eternita, a causa delle loro colpe: sono veri e propri esempi sospesi 12 nel
carcere dell’Ade, spettacolo e ammonimento agli ingiusti che continuano a giunge-
rey.

8. IL SENSO INTRINSECO DELLE PUNIZIONI

Sembra pero di nuovo che Platone, asserendo gli effetti esterni per altri che de-
rivano da questi patimenti degli ingiusti insanabili, non tocchi ancora la ragione piu
profonda e il senso intrinseco di queste punizioni se non intende con parole sue che
queste anime cattive soffrono “a causa delle loro colpe™: cioé che la persona possedu-
ta dall’orgoglio profondo e da altri vizi puo divenire cosi cieca per i valori che non
distingue pitl il bene ed il male, e che punisce se stessa a causa dei suoi vizi e dei suoi
peccati, ma anche che merita una tale punizione eterna a causa della sua colpa.

Ci permettiamo una breve discussione di questo tema nell’opera di Santa
Caterina da Genova. Nel suo Trattato del Purgatorio,"” che anche San Francesco di

' Anche i primi Padri della Chiesa scrivono riguardo alle punizioni eterne: «Sed seponatur interim
nobis hic locus de ira Dei disserendi, quod et uberior est materia et opere proprio latius exequenda. Illos ergo
nequissimos spiritus quisquis ueneratus fuerit ac secutus, neque caelo neque luce potietur, quae sunt Dei,
sed in illa decidet quae in distributione rerum adtributa esse ipsi malorum principi disputauimus, in tenebras
scilicet et inferos et supplicium sempiternumy» (LATTANZIO, De divinis institutionibus, 1, cap.17,5,ed. P
MONAT, SC 337, Cerf, Paris 1987, pp. 204-206).

" Cfr. Libro de la vita mirabile et doctrina santa de la beata Caterinetta da Genoa, per Antonio
Bellono, Genova 1551. I brani citati in questa relazione sono tratti da SANTA CATERINA DA GENOVA,
Trattato del Purgatorio e altri scritti, a cura di T. GIUGGIA, Gribaudi, Milano 1996 e da The Life and
Sayings of Saint Catherine of Genoa, ed. Paul Garvin, Alba House, New York 1964.



276 RELAZIONI

Sales raccomandava come l'opera piu profonda su questo tema, la Santa parte total-
mente dall’amore di Dio per capire non solo il cielo ma anche il purgatorio e I'infer-
no'®. amore puro per Dio stesso ci mostra I’orrore del peccato in tal modo che pos-
siamo capire solo in questa luce dell’amore puro di Dio la necessita e la giustizia del-
le pene temporali ed eterne'®.

Simile al testo di Dostojevskij su Marmeladov che vede la sua punizione nel
confronto con I’amore di sua figlia Sonya i cui occhi amanti danno un inferno al pa-
dre cattivo, il purgatorio o inferno sono visti come derivanti solo dal confronto dell’
anima con la santitd e con 1’ Amore divino?. Uanima non desiderebbe essere nella
presenza divina se non fosse pura e se la sua presenza offendesse Dio. Sceglie 1’amo-
re al di 1a della propria beatitudine e non sopporterebbe la presenza di Dio senza la
perfezione e la purezza del suo amore?'. In questo modo, il passo del Vangelo per cui
Cristo non ¢ venuto a giudicare il mondo ma che colui che non crede si giudica da se
stesso, acquista significato. Pero ci sono due sensi analoghi dei quali Platone parla in
altri passi: I’uno deriva dalla sua tesi per cui il male dell’ingiustizia ¢ male, ed & un
male per I’ingiusto: no, decisamente non perché all’ingiustizia segue la sofferenza
della punizione, ma proprio il contrario: a causa della sua bruttezza interiore, del suo
disvalore intrinseco.

Socrate dice che, cosi come commettere 1’ingiustizia ¢ peggiore del soffrirla,
allo stesso modo anche il possesso di un tale male & peggiore per [’anima ingiusta 1i-
spetto al patire I’ingiustizia. Dato che solo il male morale rende I’anima brutta e catti-
va, esso costituisce il male pil grave per [’anima. Infatti, il cattivo pud essere in rap-
porto con il Bene solo attraverso la punizione. Dunque, infatti, il male morale non pu-
nito & peggiore del male morale punito. Ecco la tesi incredibilmente rivoluzionaria di
Socrate: il pit grande male & 1’ingiustizia non punita:

«SOCRATE - E invece, secondo il mio modo di vedere, o Polo, chi commette
ingiustizia e chi & ingiusto ¢ infelice in tutti i casi; ma ¢ certo pil infelice se, commet-
tendo ingiustizia, non sconti la pena e non venga punito, mentre & meno infelice se
sconta la pena della sua colpa ed ¢ punito dagli dei e dagli uomini...

«POLO - Dici assurdita, Socrate!» [473A-B]

Esso &, per questo, il solo modo per I’anima di entrare in rapporto con
la luce e con il bene della giustizia, attraverso la sofferenza e la punizione. Il male in-
sanabile non pud entrare in rapporto e partecipare del bene se non attraverso le soffe-
renze e i patimenti giusti. Solo in essi vive ancora la luce del bene con la quale anche
I’anima del cattivo puo entrare in rapporto in questo modo estrinseco:

18 Cft. Appendice B, (1) e (2).

1% Cfr. Appendice B, (3)

20 Cfr. Appendice B, (4) e similmente (5), (6), (7), (8). Tuttavia si vedano anche i testi (9).(10).(11).

?! Dostojevskij nei discorsi di Zosima e Santa Caterina da Genova discutono in modo bellissimo
questa ragione interna della punizione. Cfr. per Santa Caterina in Appendice B, (12) e (13).



JOSEF SEIFERT 277

«SOCRATE - Purché, o Callicle, egli abbia quella sola cosa che piu volte an-
che tu mi hai concesso: che, ciog, egli abbia aiutato se stesso [D] col non aver né det-
to né fatto nulla di ingiusto, né verso gli uomini né verso gli dei. E questo, infatti, il
pit valido soccorso che piu volte abbiamo convenuto che si possa dare a se medesi-
mi,

«Se dunque qualcuno, confutandomi, mi dimostrasse che io non sono capace di
recare a me stesso né ad altri questo aiuto, allora proverei vergogna, sia che mi si con-
futasse di fronte a molti, sia di fronte a pochi, sia che si fosse da solo a solo. Se per
questa incapacita io dovessi morire, allora mi adirerei. Ma se dovessi morire per man-
canza di retorica lusingatrice, sono certo che mi vedresti sopportare con serenita [E]
la morte.

«Infatti, nessuno teme il morire per se stesso, a meno che non sia un uomo del
tutto insensato e vile, ma € da temere il commettere ingiustizia. Infatti, I’estremo di
tutti i mali & I’andare all’ Ade con 1’anima carica di molte ingiustizie®®».

La seconda ragione interna della punizione del male insanabile e secondo Pla-
tone la giustizia e il fatto che nessuna sofferenza puo essere confrontata con il male
morale. ’adeguamento stesso della punizione puo esser capito solo in questa luce,
che viene vista quando consideriamo che il soffrire non ¢ cosi brutto come commette-
re I'ingiustizia che proviene dal cuore e dalla liberta della persona.

«SOCRATE - Allora io dicevo la verita, affermando che puod ben verificarsi
che un uomo, che nella Citta fa le cose che gli pare, non abbia un grande potere e non
faccia le cose che vuole*».

«SOCRATE - In questo senso: che il piu grande dei mali ¢ il fare ingiustizia.

«POLO - Questo ¢ il male piu grande? Non ¢ pit grande il ricevere ingiustizia?

«SOCRATE - Niente affatto!

«POLO - E allora, tu preferiresti ricevere ingiustizia piuttosto che farla?[C]

«SOCRATE - Io non preferirei né una né 1’altra cosa; ma, se fosse necessario o
fare o ricevere ingiustizia, sceglierei piuttosto il ricevere che non il fare ingiustizia»™.

«SOCRATE - Secondo me, si, o Polo. Infatti io dico che chi € onesto e buono,
uomo o donna che sia, & felice, e che I’ingiusto e malvagio & infelice»?.

Forse la ragione piu profonda della punizione sta nella gravita del male morale,
in confronto a cui i mali della sofferenza sono incommensurabili e molto meno gravi.
La fonte ultima della salvezza umana invece sta non in qualsiasi bene limitato, ma
nella bonta e nella bellezza infinite intrinseche di Dio stesso, della cui gloria noi par-
teciperemo. Questa beatitudine ¢ I’irradiamento di ogni bene e di ogni amore che ri-
troviamo in Dio, questa beatitudine ¢ Dio che ci ama piu di quanto possiamo e dob-
biamo essere amati.

2 PLATONE, Gorgia, 522 C-E (tr. it., p. 927).

® [vi, 468 B-479 E (tr. it., pp. 881-892). 1l passo citato & 468 E(tr. it., p. 881).
% Jvi, 469 B-C (tr. it., p. 882).

* vi, 470 E (tr. it,, p. 883).



278 RELAZIONI

APPENDICE

Abbiamo gia considerato i testi profondissimi e belli di Santa Caterina da Ge-
nova sull’amore e sul cielo, e i suoi testi molto profondi e sublimi sul mistero del pur-
gatorio e sul mistero molto pill incomprensibile dell’inferno. Peré vorrei anche mette-
re in Appendice il testo di James Joyce sull’inferno, testo in parte cinico e orribile, in
parte molto forte linguisticamente, e impressionante nonostante la sua crudelta e lo
spirito di fondo anti-cristiano. Per sopportare questo testo, vorrei mettere di nuovo
anche nell’appendice i testi bellissimi di Santa Caterina di Genova e ricordare i testi
molti simili trovati in / Fratelli Karamazov di Dostojevskij sull’inferno nei discorsi di
Starets Zosima.

A. JamEs JOYCE, A PORTRAIT OF THE ARTIST AS 4 YOUNG MAN*®

«Now let us try for a moment to realize, as far as we can, the nature of that
abode of the damned which the justice of an offended God has called into existence
for the eternal punishment of sinners. Hell is a strait and dark and foul-smelling
prison, an abode of demons and lost souls, filled with fire and smoke. The straitness
of this prison house is expressly designed by God to punish those who refused to be
bound by His laws. In earthly prisons the poor captive has at least some liberty of
movement, were it only within the four walls of his cell or in the gloomy yard of his
prison. Not so in hell. There, by reason of the great number of the damned, the
prisoners are heaped together in their awful prison, the walls of which are said to be
four thousand miles thick: and the damned are so utterly bound and helpless that, as a
blessed saint, saint Anselm, writes in his book on similitudes?, they are not even able
to remove from the eye a worm that gnaws it.

«They lie in exterior darkness. For, remember, the fire of hell gives forth no
light. As, at the command of God, the fire of the Babylonian furnace lost its heat but
not its light, so, at the command of God, the fire of hell, while retaining the intensity
of its heat, burns eternally in darkness. It is a never ending storm of darkness, dark
flames and dark smoke of burning brimstone, amid which the bodies are heaped one
upon another without even a glimpse of air. Of all the plagues with which the land of

2% Si da il testo nell’originale inglese, ma indichiamo anche la sua classica traduzione italiana: J.
JOYCE, Dedalus. Ritratto dell’artista da giovane, tr. it. di C. PAVESE, Frassinelli, Torino 1933, pp. 173-
181.185-196.

' Non mi & stato possibile individuare il riferimento preciso alle Similitudines di SANT’ ANSELMO
(cfr. PL 159, 605-708; Memorials of St. Anselm, edd. R.-W. SOUTHERN-E.S. SCHMITT, Oxford University
Press-British Academy, London 1969).



JOSEF SEIFERT 279

the Pharaohs were smitten one plague alone, that of darkness, was called horrible.
What name, then, shall we give to the darkness of hell which is to last not for three
days alone but for all eternity?

«The horror of this strait and dark prison is increased by its awful stench. All
the filth of the world, all the offal and scum of the world, we are told, shall run there
as to a vast recking sewer when the terrible conflagration of the last day has purged
the world. The brimstone, too, which burns there in such prodigious quantity fills all
hell with its intolerable stench; and the bodies of the damned themselves exhale such
a pestilential odour that, as saint Bonaventure says, one of them alone would suffice
to infect the whole world. The very air of this world, that pure element, becomes foul
and unbreathable when it has been long enclosed. Consider then what must be the
foulness of the air of hell. Imagine some foul and putrid corpse that has lain rotting
and decomposing in the grave, a jelly-like mass of liquid corruption. Imagine such a
corpse a prey to flames, devoured by the fire of burning brimstone and giving off
dense choking fumes of nauseous loathsome decomposition. And then imagine this
sickening stench, multiplied a millionfold and a millionfold again from the millions
upon millions of fetid carcasses massed together in the reeking darkness, a huge and
rotting human fungus. Imagine all this, and you will have some idea of the horror of
the stench of hell.

«But this stench is not, horrible though it is, the greatest physical torment to
which the damned are subjected. The torment of fire is the greatest torment to which
the tyrant has ever subjected his fellow creatures. Place your finger for a moment in
the flame of a candle and you will feel the pain of fire. But our earthly fire was
created by God for the benefit of man, to maintain in him the spark of life and to help
him in the useful arts, whereas the fire of hell is of another quality and was created by
God to torture and punish the unrepentant sinner. Our earthly fire also consumes
more or less rapidly according as the object which it attacks is more or less
combustible, so that human ingenuity has even succeeded in inventing chemical
preparations to check or frustrate its action. But the sulphurous brimstone which
burns in hell is a substance which is specially designed to burn for ever and for ever
with unspeakable fury. Moreover, our earthly fire destroys at the same time as it
burns, so that the more intense it is the shorter is its duration; but the fire of hell has
this property, that it preserves that which it burns, and, though it rages with incredible
intensity, it rages for ever.

«Our earthly fire again, no matter how fierce or widespread it may be, is
always of a limited extent; but the lake of fire in hell is boundless, shoreless and
bottomless. It is on record that the devil himself, when asked the question by a certain
soldier, was obliged to confess that if a whole mountain were thrown into the burning
ocean of hell it would be burned up in an instant like a piece of wax. And this terrible
fire will not afflict the bodies of the damned only from without, but each lost soul
will be a hell unto itself, the boundless fire raging in its very vitals. O, how terrible is
the lot of those wretched beings! The blood seethes and boils in the veins, the brains



280 RELAZIONI

are boiling in the skull, the heart in the breast glowing and bursting, the bowels a red-
hot mass of burning pulp, the tender eyes flaming like molten balls.

«And yet what I have said as to the strength and quality and boundlessness of
this fire is as nothing when compared to its intensity, an intensity which it has as
being the instrument chosen by divine design for the punishment of soul and body
alike. It is a fire which proceeds directly from the ire of God, working not of its own
activity but as an instrument of Divine vengeance. As the waters of baptism cleanse
the soul with the body, so do the fires of punishment torture the spirit with the flesh.
Every sense of the flesh is tortured and every faculty of the soul therewith: the eyes
with impenetrable utter darkness, the nose with noisome odours, the ears with yells
and howls and execrations, the taste with foul matter, leprous corruption, nameless
suffocating filth, the touch with red hot goads and spikes, with cruel tongues of
flame. And through the several torments of the senses the immortal soul is tortured
eternally in its very essence amid the leagues upon leagues of glowing fires kindled
in the abyss by the offended majesty of the Omnipotent God and fanned into
everlasting and ever-increasing fury by the breath of the anger of the God-head.

«Consider finally that the torment of this infernal prison is increased by the
company of the damned themselves. Evil company on earth is so noxious that the
plants, as if by instinct, withdraw from the company of whatsoever is deadly or
hurtful to them. In hell all laws are overturned - there is no thought of family or
country, of ties, of relationships. The damned howl and scream at one another, their
torture and rage intensified by the presence of beings tortured and raging like
themselves. All sense of humanity is forgotten. The yells of the suffering sinners fill
the remotest corners of the vast abyss. The mouths of the damned are full of
blasphemies against God and of hatred for their fellow sufferers and of curses against
those souls which were their accomplices in sin. In olden times it was the custom to
punish the parricide, the man who had raised his murderous hand against his father,
by casting him into the depths of the sea in a sack in which were placed a cock, a
monkey, and a serpent. The intention of those law-givers who framed such a law,
which seems cruel in our times, was to punish the criminal by the company of hurtful
and hateful beasts. But what is the fury of those dumb beasts compared with the fury
of execration which bursts from the parched lips and aching throats of the damned in
hell when they behold in their companions in misery those who aided and abetted
them in sin, those whose words sowed the first seeds of evil thinking and evil living
in their minds, those whose immodest suggestions led them on to sin, those whose
eyes tempted and allured them from the path of virtue. They turn upon those
accomplices and upbraid them and curse them. But they are helpless and hopeless: it
is too late now for repentance.

«Last of all consider the frightful torment to those damned souls, tempters and
tempted alike, of the company of the devils. These devils will afflict the damned in
two ways, by their presence and by their reproaches. We can have no idea of how
horrible these devils are. Saint Catherine of Siena once saw a devil and she has



JOSEF SEIFERT 281

written that, rather than look again for one single instant on such a frightful monster,
she would prefer to walk until the end of her life along a track of red coals. These
devils, who were once beautiful angels, have become as hideous and ugly as they
once were beautiful. They mock and jeer at the lost souls whom they dragged down
to ruin. It is they, the foul demons, who are made in hell the voices of conscience.
Why did you sin? Why did you lend an ear to the temptings of friends? Why did you
turn aside from your pious practices and good works? Why did you not shun the
occasions of sin? Why did you not leave that evil companion? Why did you not give
up that lewd habit, that impure habit? Why did you not listen to the counsels of your
confessor? Why did you not, even after you had fallen the first or the second or the
third or the fourth or the hundredth time, repent of your evil ways and turn to God
who only waited for your repentance to absolve you of your sins? Now the time for
repentance has gone by. Time is, time was, but time shall be no more! Time was to sin
in secrecy, to indulge in that sloth and pride, to covet the unlawful, to yield to the
promptings of your lower nature, to live like the beasts of the field, nay worse than
the beasts of the field, for they, at least, are but brutes and have no reason to guide
them: time was, but time shall be no more. God spoke to you by so many voices, but
you would not hear. You would not crush out that pride and anger in your heart, you
would not restore those ill-gotten goods, you would not obey the precepts of your
holy church nor attend to your religious duties, you would not abandon those wicked
companions, you would not avoid those dangerous temptations. Such is the language
of those fiendish tormentors, words of taunting and of reproach, of hatred and of
disgust. Of disgust, yes! For even they, the very devils, when they sinned, sinned by
such a sin as alone was compatible with such angelical natures, a rebellion of the
intellect: and they, even they, the foul devils must turn away, revolted and disgusted,
from the contemplation of those unspeakable sins by which degraded man outrages
and defiles the temple of the Holy Ghost, defiles and pollutes himself.

«0, my dear little brothers in Christ, may it never be our lot to hear that
language! May it never be our lot, I say! In the last day of terrible reckoning I pray
fervently to God that not a single soul of those who are in this chapel today may be
found among those miserable beings whom the Great Judge shall command to depart
for ever from His sight, that not one of us may ever hear ringing in his ears the awful
sentence of rejection: Depart from me, ye cursed, into everlasting fire which was
prepared for the devil and his angels! This evening we shall consider for a few
moments the nature of the spiritual torments of hell.

«Sin, remember, is a twofold enormity. It is a base consent to the promptings
of our corrupt nature to the lower instincts, to that which is gross and beast-like; and
it is also a turning away from the counsel of our higher nature, from all that is pure
and holy, from the Holy God Himself. For this reason mortal sin is punished in hell
by two different forms of punishment, physical and spiritual.

«Now of all these spiritual pains by far the greatest is the pain of loss, so great,
in fact, that in itself it is a torment greater than all the others. Saint Thomas, the



282 RELAZIONI

greatest doctor of the church, the angelic doctor, as he is called, says that the worst
damnation consists in this, that the understanding of man is totally deprived of divine
light and his affection obstinately turned away from the goodness of God. God,
remember, is a being infinitely good, and therefore the loss of such a being must be a
loss infinitely painful. In this life we have not a very clear idea of what such a loss
must be, but the damned in hell, for their greater torment, have a full understanding
of that which they have lost, and understand that they have lost it through their own
sins and have lost it for ever. At the very instant of death the bonds of the flesh are
broken asunder and the soul at once flies towards God as towards the centre of her
existence. Remember, my dear little boys, our souls long to be with God. We come
from God, we live by God, we belong to God: we are His, inalienably His. God loves
with a divine love every human soul, and every human soul lives in that love. How
could it be otherwise? Every breath that we draw, every thought of our brain, every
instant of life proceeds from God’s inexhaustible goodness. And if it be pain for a
mother to be parted from her child, for a man to be exiled from hearth and home, for
friend to be sundered from friend, O think what pain, what anguish it must be for the
poor soul to be spurned from the presence of the supremely good and loving Creator
Who has called that soul into existence from nothingness and sustained it in life and
loved it with an immeasurable love. This, then, to be separated for ever from its
greatest good, from God, and to feel the anguish of that separation, knowing full well
that it is unchangeable: this is the greatest torment which the created soul is capable
of bearing, poena damni, the pain of loss.

«The second pain which will afflict the souls of the damned in hell is the pain
of conscience. Just as in dead bodies worms are engendered by putrefaction, so in the
souls of the lost there arises a perpetual remorse from the putrefaction of sin, the sting
of conscience, the worm, as Pope Innocent the Third calls it, of the triple sting. The
first sting inflicted by this cruel worm will be the memory of past pleasures. O what a
dreadful memory will that be! In the lake of all-devouring flame the proud king will
remember the pomps of his court, the wise but wicked man his libraries and
instruments of research, the lover of artistic pleasures his marbles and pictures and
other art treasures, he who delighted in the pleasures of the table his gorgeous feasts,
his dishes prepared with such delicacy, his choice wines; the miser will remember his
hoard of gold, the robber his ill-gotten wealth, the angry and revengeful and
merciless murderers their deeds of blood and violence in which they revelled, the im-
pure and adulterous the unspeakable and filthy pleasures in which they delighted.
They will remember all this and loathe themselves and their sins. For how miserable
will all those pleasures seem to the soul condemned to suffer in hellfire for ages and
ages. How they will rage and fume to think that they have lost the bliss of heaven for
the dross of earth, for a few pieces of metal, for vain honours, for bodily comforts, for
a tingling of the nerves. They will repent indeed: and this is the second sting of the
worm of conscience, a late and fruitless sorrow for sins committed. Divine justice
insists that the understanding of those miserable wretches be fixed continually on the



JOSEF SEIFERT 283

sins of which they were guilty, and moreover, as saint Augustine points out, God will
impart to them His own knowledge of sin, so that sin will appear to them in all its
hideous malice as it appears to the eyes of God Himself. They will behold their sins
in all their foulness and repent but it will be too late and then they will bewail the
good occasions which they neglected. This is the last and deepest and most cruel
sting of the worm of conscience. The conscience will say: You had time and
opportunity to repent and would not. You were brought up religiously by your
parents. You had the sacraments and grace and indulgences of the church to aid you.
You had the minister of God to preach to you, to call you back when you had strayed,
to forgive you your sins, no matter how many, how abominable, if only you had
confessed and repented. No. You would not. You flouted the ministers of holy
religion, you turned your back on the confessional, you wallowed deeper and deeper
in the mire of sin. God appealed to you, threatened you, entreated you to return to
Him. O, what shame, what misery! The Ruler of the universe entreated you, a creatu-
re of clay, to love Him Who made you and to keep His law. No. You would not. And
now, though you were to flood all hell with your tears if you could still weep, all that
sea of repentance would not gain for you what a single tear of true repentance shed
during your mortal life would have gained for you. You implore now a moment of
earthly life wherein to repent: In vain. That time is gone: gone for ever.

«Such is the threefold sting of conscience, the viper which gnaws the very
heart’s core of the wretches in hell, so that filled with hellish fury they curse
themselves for their folly and curse the evil companions who have brought them to
such ruin and curse the devils who tempted them in life and now mock them in
eternity and even revile and curse the Supreme Being Whose goodness and patience
they scorned and slighted but Whose justice and power they cannot evade.

«The next spiritual pain to which the damned are subjected is the pain of
extension. Man, in this earthly life, though he be capable of many evils, is not capable
of them all at once, inasmuch as one evil corrects and counteracts another just as one
poison frequently corrects another. In hell, on the contrary, one torment, instead of
counteracting another, lends it still greater force: and, moreover, as the internal
faculties are more perfect than the external senses, so are they more capable of
suffering. Just as every sense is afflicted with a fitting torment, so is every spiritual
faculty; the fancy with horrible images, the sensitive faculty with alternate longing
and rage, the mind and understanding with an interior darkness more terrible even
than the exterior darkness which reigns in that dreadful prison. The malice, impotent
though it be, which possesses these demon souls is an evil of boundless extension, of
limitless duration, a frightful state of wickedness which we can scarcely realize
unless we bear in mind the enormity of sin and the hatred God bears to it.

«Opposed to this pain of extension and yet coexistent with it we have the pain
of intensity. Hell is the centre of evils and, as you know, things are more intense at
their centres than at their remotest points. There are no contraries or admixtures of
any kind to temper or soften in the least the pains of hell. Nay, things which are good



284 RELAZIONI

in themselves become evil in hell. Company, elsewhere a source of comfort to the
afflicted, will be there a continual torment: knowledge, so much longed for as the
chief good of the intellect, will there be hated worse than ignorance: light, so much
coveted by all creatures from the lord of creation down to the humblest plant in the
forest, will be loathed intensely. In this life our sorrows are either not very long or not
very great because nature either overcomes them by habits or puts an end to them by
sinking under their weight. But in hell the torments cannot be overcome by habit, for
while they are of terrible intensity they are at the same time of continual variety, each
pain, so to speak, taking fire from another and re-endowing that which has enkindled
it with a still fiercer flame. Nor can nature escape from these intense and various
tortures by succumbing to them for the soul is sustained and maintained in evil so that
its suffering may be the greater. Boundless extension of torment, incredible intensity
of suffering, unceasing variety of torture - this is what the divine majesty, so outraged
by sinners, demands; this is what the holiness of heaven, slighted and set aside for the
lustful and low pleasures of the corrupt flesh, requires; this is what the blood of the
innocent Lamb of God, shed for the redemption of sinners, trampled upon by the
vilest of the vile, insists upon.

«Last and crowning torture of all the tortures of that awful place is the eternity
of hell. Eternity! O, dread and dire word. Eternity! What mind of man can understand
it? And remember, it is an eternity of pain. Even though the pains of hell were not so
terrible as they are, yet they would become infinite, as they are destined to last for
ever. But while they are everlasting they are at the same time, as you know,
intolerably intense, unbearably extensive. To bear even the sting of an insect for all
eternity would be a dreadful torment. What must it be, then, to bear the manifold
tortures of hell for ever? For ever! For all eternity! Not for a year or for an age but for
ever. Try to imagine the awful meaning of this. You have often seen the sand on the
seashore. How fine are its tiny grains! And how many of those tiny little grains go to
make up the small handful which a child grasps in its play. Now imagine a mountain
of that sand, a million miles high, reaching from the earth to the farthest heavens, and
a million miles broad, extending to remotest space, and a million miles in thickness;
and imagine such an enormous mass of countless particles of sand multiplied as often
as there are leaves in the forest, drops of water in the mighty ocean, feathers on birds,
scales on fish, hairs on animals, atoms in the vast expanse of the air: and imagine that
at the end of every million years a little bird came to that mountain and carried away
in its beak a tiny grain of that sand. How many millions upon millions of centuries
would pass before that bird had carried away even a square foot of that mountain,
how many eons upon eons of ages before it had carried away all? Yet at the end of
that immense stretch of time not even one instant of eternity could be said to have
ended. At the end of all those billions and trillions of years eternity would have
scarcely begun. And if that mountain rose again after it had been all carried away, and
if the bird came again and carried it all away again grain by grain, and if it so rose
and sank as many times as there are stars in the sky, atoms in the air, drops of water in



JOSEF SEIFERT 285

the sea, leaves on the trees, feathers upon birds, scales upon fish, hairs upon animals,
at the end of all those innumerable risings and sinkings of that immeasurably vast
mountain not one single instant of eternity could be said to have ended; even then, at
the end of such a period, after that eon of time the mere thought of which makes our
very brain reel dizzily, eternity would scarcely have begun.

«A holy saint (one of our own fathers I believe it was) was once vouchsafed a
vision of hell. It seemed to him that he stood in the midst of a great hall, dark and
silent save for the ticking of a great clock. The ticking went on unceasingly; and it
seemed to this saint that the sound of the ticking was the ceaseless repetition of the
words - ever, never; ever, never. Ever to be in hell, never to be in heaven; ever to be
shut off from the presence of God, never to enjoy the beatific vision; ever to be eaten
with flames, gnawed by vermin, goaded with burning spikes, never to be free from
those pains; ever to have the conscience upbraid one, the memory enrage, the mind
filled with darkness and despair, never to escape; ever to curse and revile the foul
demons who gloat fiendishly over the misery of their dupes, never to behold the
shining raiment of the blessed spirits; ever to cry out of the abyss of fire to God for an
instant, a single instant, of respite from such awful agony, never to receive, even for
an instant, God’s pardon; ever to suffer, never to enjoy; ever to be damned, never to
be saved; ever, never; ever, never. O, what a dreadful punishment! An eternity of
endless agony, of endless bodily and spiritual torment, without one ray of hope,
without one moment of cessation, of agony limitless in intensity, of torment infinitely
varied, of torture that sustains eternally that which it eternally devours, of anguish
that everlastingly preys upon the spirit while it racks the flesh, an eternity, every
instant of which is itself an eternity of woe. Such is the terrible punishment decreed
for those who die in mortal sin by an almighty and a just God.

«Yes, a just God! Men, reasoning always as men, are astonished that God should
mete out an everlasting and infinite punishment in the fires of hell for a single grievous
sin. They reason thus because, blinded by the gross illusion of the flesh and the
darkness of human understanding, they are unable to comprehend the hideous malice of
mortal sin. They reason thus because they are unable to comprehend that even venial
sin is of such a foul and hideous nature that even if the omnipotent Creator could end all
the evil and misery in the world, the wars, the diseases, the robberies, the crimes, the
deaths, the murders, on condition that he allowed a single venial sin to pass unpunished,
a single venial sin, a lie, an angry look, a moment of willful sloth, He, the great
omnipotent God could not do so because sin, be it in thought or deed, is a transgression
of His law and God would not be God if He did not punish the transgressor.

«A sin, an instant of rebellious pride of the intellect, made Lucifer and a third
part of the cohort of angels fall from their glory. A sin, an instant of folly and
weakness, drove Adam and Eve out of Eden and brought death and suffering into the
world. To retrieve the consequences of that sin the Only Begotten Son of God came
down to earth, lived and suffered and died a most painful death, hanging for three
hours on the cross.



286 RELAZIONI

«0O, my dear little brethren in Christ Jesus, will we then offend that good
Redeemer and provoke His anger? Will we trample again upon that torn and mangled
corpse? Will we spit upon that face so full of sorrow and love? Will we too, like the
cruel Jews and the brutal soldiers, mock that gentle and compassionate Saviour Who
trod alone for our sake the awful wine-press of sorrow? Every word of sin is a wound
in His tender side. Every sinful act is a thorn piercing His head. Every impure
thought, deliberately yielded to, is a keen lance transfixing that sacred and loving
heart. No, no. It is impossible for any human being to do that which offends so deeply
the divine majesty, that which is punished by an eternity of agony, that which
crucifies again the Son of God and makes a mockery of Him.

B. SANTA CATERINA DA GENOVA, VITA E TRATTATO DEL PURGATO-
RIO®

(1) «Love is God Himself, infused by His immense goodness into our hearts
and ever on the watch for what is useful to us. Benign and gentle in all and to all, tove
gives up its own will, and takes as its will God’s will, to which it submits in
everything. Then God with His incomparable love enkindles, purifies, enlightens and
so fortifies this will that it fears nothing but sin, because this alone displeases God.
Rather than commit the slightest sin it would endure the most fearful torment and
suffering imaginable» (c. XXV, p. 65)

(2) «The true light makes me see and understand that we must look solely to
the pure love with which He performs His work with regard to us. When the soul
perceives how direct and pure are the operations of love, and that this love is not
intent upon any benefit that we could confer upon it, then indeed the soul also desires,
in its turn, to love with a pure love, and from the motive of love of God alone» (c. IV,
p. 69).

(3) «I no longer wonder that Purgatory is as horrible as Hell. One is made to
punish, the other to cleanse, but both the punishment and the cleansing of it must
needs be in conformity with the horror of it» (c. XXIX, p. 131).

(4) «I see the gates of Heaven open to all who wish to enter, for God is supre-
me Mercy, and stands with open hands to welcome us into His company. But the divi-

% Cfr. nota 17. I passi nn. (1).(2).(3).(4).(12) sono tratti da The Life and Sayings of Saint Catherine
of Genoa, i passi nn. (5).(6).(7).(8).(9).(10).(11).(13) sono tratti, invece, da SANTA CATERINA DA GE-
NOVA, Trattato del Purgatorio e altri scritti.



JOSEF SEIFERT 287

ne essence is of such unimaginable cleanness and purity that the soul that should
have within it the least trace of imperfection would rather cast itself into a thousand
hells, than find itself with that imperfection in the presence of God» (c. XXX).

(5) «La divina essenza ¢ pura e monda - molto pit di quanto l'uomo possa im-
maginare - ¢ I'anima che ha in sé la minima imperfezione - un fuscello per dire - pre-
ferirebbe gettarsi in uno o mille inferni, piuttosto che ritrovarsi alla presenza divina
con una minima macchia» ( p. 26).

(6) «Ma compito del purgatorio & quello di togliere la macchia! L'anima sceglie
questo luogo per trovare in esso la misericordia che le occorre per potersi mondare
dalle sue colpe» (p. 26).

(7) «Le anime del purgatorio non possono avere altra scelta che essere li» (p.
16).

(8) «Ma, contrariamente alla gioia della volonta in tale modo unita, subiscono
una pena cosi atroce che la lingua non puo parlarne, né intelletto puo capirne una mi-
nima scintilla, se Dio non glielo mostrasse per grazia speciale» (p. 20).

(9) «Sono cosi felici di appartenere al piano di Dio, che non hanno pensieri per
se stessi... (le anime) non percepiscono la pena e il bene che ciascuno vive dentro se
stesso - del resto, se riuscissero a percepirli, non potrebbero piu prendere parte alla
carita pura...» (pp. 16-17).

(10) «Non credo esista felicitd paragonabile a quella di un’anima del purgato-
rio, tranne quella dei santi del paradiso. E ogni giorno questa gioia aumenta per in-
flusso di Dio nelle anime e tende ad aumentare, perché ogni giorno consuma cio che
impedisce tale influsso. La ruggine del peccato ¢ tale impedimento; il fuoco consuma
la ruggine e cosi I’anima si apre sempre piu all’influsso di Dio» (p. 18).

(11) «Vedo che la pena di quelli che sono nel Purgatorio ¢ soprattutto quella di
essere causa del dispiacere di Dio e il fatto che esso sia il frutto di un atto volontario
compiuto contro la bonta divina, rispetto a qualsiasi altro dolore» (p. 27).

(12) «If it wishes to be happy, the soul must be free of all imperfection. Since
God is its happiness, how could the soul be happy if it could not enter into that
divinity in which every creature is made happy? But if it found even the least
imperfection in itself, the soul could not bear to take it into that most pure breast. I do
not doubt but that it would prefer to undergo the greatest sufferings imaginable rather
than stand sullied with it in the divine presence» (c. XXXIX, p. 134).



288 RELAZIONI

(13) «Se I’anima trovasse un’altro Purgatorio oltre quello in cui si trova, pur di
potersi liberare dall’impedimento al piu presto, gli si butterebbe dentro, tanto impe-
tuoso ¢ I’amore, simile a quello di Dio» (p. 28).

Riassunto. 11 tema della salvezza in prospettiva filosofica viene affronta-
to non in positivo, ma in negativo, con attenzione al problema della condanna e
della punizione eterna ossia della perdita eterna della salvezza; non in generale,
ma avendo come base il Gorgia platonico ed anche con riferimento a testi di al-
tri autori (J. Joyce principalmente, S. Caterina di Genova, Dostojévskiy). Lidea
di una dannazione definitiva, ancorché coerente con 1’idea di una colpa insana-
bile fondata su una irrevocata libera adesione al male, rischia in termini pura-
mente filosofici di diventare assurda, e costituisce elemento di profondo disa-
gio nella coscienza religiosa, quando se ne cerca una relazione con ’idea di un
Dio creatore e provvidente, cui la stessa filosofia puo giungere. Il fatto che chi
commette I’ingiustizia insanabile abbia una pena eterna, senza remissione, in
base al principio platonico secondo cui commettere ingiustizia e peggiore del
soffrirla, puo essere visto in realta come un atto di grazia che non ¢ in contrad-
dizione con la misericordia divina.

Summary. The topic of salvation in philosophical prospective is treated
not from a positive, but from a negative approach, calling attention to the
problem of damnation and of eternal punishment or of eternal loss of salvation.
As a fundament the author investigates the Gorgias of Plato with references
also to texts of other authors (first of all J. Joyce, Saint Catherine of Genova,
Dostojevskij). The idea of a definitive damnation, not being opposed to the idea
of incurable guilt because of an irrevocable free choice of the bad, risks in
purely philosophical terms to become absurd or provocates a profound
uneasiness in religious consciousness, when philosophy tries to seek a relation
with the idea of God as providential Creator, a task which philosophy can
perform. The fact that who commits an incurable injustice has an eternal
punishment, without pardon, in base of the platonic principle that it is worse to
commit injustice than to suffer it, can be seen in reality as an action of grace
which is not contradicting the divine mercy.



JOSEF SEIFERT 289

Inhaltsangabe. Das Thema des Heils wird in diesem philosophischen
Beitrag nicht aus positivem, sondern aus negativem Blickwinkel angegangen.
Die Aufmerksamkeit richtet sich auf das Problem der Verdammng und der
ewigen Strafe beziehungsweise des ewigen Heilsverlustes. Dies geschieht
konkret auf der Basis von Platons Gorgias und im Blick auf Texte anderer
Autoren (vor allem J. Joyce, hl. Katharina von Genua, Dostojevskij). Der
Gedanke einer endgiiltigen Verdammung, obwohl sie vereinbar ist mit der
Vorstellung einer unheilbaren Schuld wegen eines unwiderruflichen Anhangens
am Bosen, droht in einem rein philosophischen Umfeld widersinnig zu werden
und begriindet ein tiefsitzendes Unbehagen im religidsen BewulBtsein, wenn sie
eine Verbindung sucht mit der Idee eines vorsehenden Schépfergottes, wozu
die Philosophie in der Lage ist. DaB das Begehen einer unheilbaren
Ungerechtigkeit eine ewige Strafe zur Folge hat, ohne Vergebung -auf der
Basis des platonischen Prinzips, wonach Unrecht begehen schlechter ist als
Unrecht leiden -, kann in Wirklichkeit als Gnadenakt gesehen werden, der nicht
im Widerspruch steht zur géttlichen Barmherzigkeit.



