RTLu Il (1998) 2, 317-327 317

LINEE CONCLUSIVE

Sintesi filosofica

Costante Marabelli
Facolta di Teologia di Lugano

Penso che questo colloquio abbia fornito importanti precisazioni
metodologiche, teoriche e storiche sul duplice tema del desiderio di salvezza e della
salvezza del desiderio, sia sul versante filosofico sia su quello teologico. Cerchero di
rammentarne i dati salienti dei due aspetti enunciati nel tema, riconducendoli a sinte-
si riflessiva, secondo il compito affidatomi, enfatizzando il profilo filosofico, quello
che mons. Biffi ama definire come “infrastruttura” della scienza teologica.

Nell’irrinunciabile identita della teologia, «che - come ci ha ancora ricordato
mons. Biffi - per definizione ha una sua parola originale, i cui contenuti essa ritrova
in sé... e su cui si fonda la prerogativa di assolutezza e di giudizio», ma che ¢ anche
«sempre salutarmente incentivata dall’esterno», la finalita del colloquio € esattamen-
te quella del duplice confronto critico, che si fonda su una duplice provocazione: del-
la ricerca umana sulla scienza che prende le mosse dalla rivelazione e di quest’ultima
nei confronti della prima.



318 LINEE CONCLUSIVE

1. DESIDERIO E DESIDERIO DI SALVEZZA. I LIMITI DELL'APPROCCIO
NON FILOSOFICO DELLA PSICANALISI

All’interno del panorama culturale contemporaneo, sintetizzato all’insegna del
“paradosso umanista” nella prolusione di Abelardo Lobato, nessuna teoria ha conce-
pito la figura del “desiderio” con maggiore radicalita e unilateralita della psicanalisi
di Freud. Quando la psicanalisi travalica il suo statuto di metodo di indagine e di tera-
pia e si propone come teoria metapsicologica - come ha messo in luce la relazione di
Ermanno Pavesi -, la sua pretesa diventa alternativa alla metafisica tradizionale.

Il vizio di questo surrogato della metafisica consiste nel rifiuto di una conside-
razione dei suoi oggetti in termini di distinzione qualitativa, e in particolare nel rifiu-
to a considerare la sfera della coscienza nella sua sporgenza specifica rispetto al com-
plesso dello psichismo inconscio. Si tratta di una scorciatoia che non solo non pone il
problema della coscienza, ma non ha neppure come esito di illuminare a sufficienza il
mistero dell’inconscio.

Potremmo osservare, con Paul Ricoeur, che la psicanalisi, per questo suo
aspetto metapsicologico, «non differisce fondamentalmente dalle altre scienze mo-
derne, che son passate tutte dallo stadio della generalizzazione empirica a quello del-
la teorizzazione, introducendo entitd non direttamente osservabili, che strutturano il
campo di indagine, e ipotesi non immediatamente verificabili, che servono a
concatenare in modo sistematico le leggi derivate dalla generalizzazione empirica»'.

Vogliamo rilevare che le teorie metapsicologiche formulate dalla psicanalisi,
se trovano una legittimazione nell’ottica del principio di falsificabilita di ogni teoria
scientifica, mostrano tuttavia anche la pretesa di un’assolutezza filosofica. E sotto
questo profilo, cioé nella loro tendenza a scambiare 1’ambito specifico della loro vali-
dita con I’intero, rivelano la loro lontananza rispetto alla radicalita propria del metodo
filosofico. Esse sono ipotesi, ciog criteri ermeneutici di valore generale, ma pur sem-
pre in un ambito settoriale, che assurgono a principi di portata ontologica non regio-
nale, ma generale.

La filosofia ¢ considerazione dell’intero, e proprio per questo, oltre a persegui-
re la determinazione delle proprieta dell’essere in quanto essere, non regionalizzato,
deve nutrirsi di una puntigliosa fenomenologia che la metta in condizione di distin-
guere, fin nelle sfumature, i gradi o ’articolazione dell’intero. Nel suo aspetto
metodologico, la filosofia & conoscenza diversa da una scienza empirica. Fin dai tem-
pi della dialettica platonica essa si da come scienza eidetica, ¢ fenomeno-logia, € radi-
calmente votata all’essenza dei fenomeni, mentre la scienza quantitativa galileiana
nasce dall’opzione di una rinuncia a “tentar I’essenza”, rinuncia che certo ha consen-
tito quel dominio che la moderna scienza incontestabilmente esercita sul quantitativo,

! P. RICOEUR, Psicanalisi: la teoria psicanalitica, in Enciclopedia del Novecento, vol. V, Treccani,
Roma 1980, p. 724.



CosTtantE MARABELLI 319

ma che ¢ anche abbandono di una considerazione dell’intero. Per Freud, abbiamo
sentito citare da Pavesi, ¢ metafisica la «concezione mitologica del mondo» che altro
non ¢ «che psicologia proiettata sul mondo esterno», «costruzione di una realta
sovrasensibile, che la scienza deve ritrasformare in psicologia dell’inconscio»® Non &
quindi ricerca di intelligibilita scientifica, ma blocco di credenze gia dato, da interpre-
tare alla luce delle ipotesi psicoanalitiche.

Nella prospettiva non filosofica freudiana & pertanto unilaterale il modo di in-
tendere il desiderio. Esso & lontano dalla definizione dell’umanesimo cristiano, per
esempio di un san Tommaso che lo intendeva come «inclinatio voluntatis in aliquod
bonum consequendum»?, Per Freud esso & qualcosa che, a differenza della volonta,
prescinde dai mezzi mediante cui si realizza lo scopo, che non possiede la coscienza
della propria efficacia. E «corrente all’interno dell’apparato [psichico] che parte dal
dispiacere e mira al piacere... in esso il decorso dell’eccitamento ¢ regolato automati-
camente dalle percezioni di piacere e dispiacere»®.

Tutte le forme di desiderio hanno origine nella /ibido, forza inconscia primaria
che nella sua espansione ¢ inibita dall’apparire di oggetti antagonisti (in primo luogo
il padre). Ma questa libido freudiana, metteva in luce Jacques Maritain, «appare tal-
volta come un semplice equivalente di quella che i teologi chiavavano la concupi-
scenza... talvolta come una specie di eros metafisico esprimente 1’energia dell’essere
e il suo impulso verso 1’esistenza e la vita; talvolta come un desiderio di natura ses-
suale»’. E, di fronte a questa indeterminazione, dominata tuttavia dall’insistenza sulla
sessualita, ¢ certamente un appello alla “fenomenologia”, anche se il linguaggio &
quello aristotelico-tomistico, che il filosofo francese fa quando scrive: «La nozione
della specificazione delle tendenze attraverso il loro oggetto formale ¢ totalmente
estranea al pensiero di Freud: considerando le tendenze e gli istinti esclusivamente
dal lato del soggetto (e questo ¢ gia un materialismo nel modo di conoscere) egli non
ci pud assolutamente trovare discriminazione di essenza: come, allora, non farli tutti
rifluire in un medesimo istinto fondamentale di cui non sarebbero che trasformazioni
o maschere diverse?»°.

La psicanalisi anche in veste metapsicologica non & filosofia: essa vive e si le-
gittima su di un’autoermeneutica; legittimamente trasforma le sue ipotesi dell’incon-
scio in realta verificabili/falsificabili, al punto che oggi, dopo il suo lavoro, nessuno
si sognerebbe di negare la “realtd” dell’inconscio. Cid che & inaccettabile, in un’ottica
filosofica, ¢ la sua contestazione di un’autonomia della coscienza, e con questo la

* Cfr. 8. FREUD, Psicopatologia della vita quotidiana, cit. da E. Pavesi.

> TOMMASO D'AQUINO, Summa contra Gentiles, 111, 26.

* Cft. S. FREUD, Psicologia dei processi onirici, in ID., Opere, vol. III, a cura di C.L. MUSATTI,
Boringhieri, Torino 1966, p. 545.

* J. MARITAIN, Quattro saggi sullo spirito umano nella condizione d'incarnazione, Morcelliana,
Brescia 1978, p. 35.

¢ Ivi, pp. 37-38.



320 LINEE CONCLUSIVE

possibilita che il tema del desiderio possa essere affrontato legittimamente anche in
una prospettiva fenomenologica, a livello quindi di un’analisi del volontario (o del-
I’intenzionale coscienziale) o in una prospettiva ancora piu radicale di una metafisica
della persona, che, come diceva Abelardo Lobato nella sua densa e chiara prolusione,
sveli «la radice unitaria della pluralita dell’umano», arrivi «al nucleo del soggetto,
alla persona, fonte dalla quale tutto procede». Senza questi complementi non ¢ possi-
bile cogliere «la struttura desiderante dell’'uomo».

11 desiderio inconscio piu radicale nello sviluppo della psiche &, senza dubbio,
secondo Freud, quello che egli chiama “complesso di Edipo”; 1 sogni sono il luogo
conscio dell’appagamento del desiderio, inteso come liberazione del piacere: forme
di salvezza del desiderio? Forse si potrebbe rispondere di si, anche se per Freud il
conscio nasconde sempre qualcosa d’altro: «un significato o un appagamento di desi-
derio possono coprirne altri via via», fino a incontrare dietro tutte le forme di appaga-
mento qualcosa di ben nascosto: «il primo impulso sessuale alla madre» e con esso,
inevitabilmente, «il primo odio e il primo desiderio di violenza contro il padre».

Questo odio primordiale & I’altro volto dei nostri desideri e questo ¢ il motivo
che la relazione di Pavesi insegue affrontando il tema della redenzione nella psicolo-
gia del profondo. Sullo sfondo di un interesse per il tema della redenzione presente
nella societa secolarizzata e puntando sull’illustrazione del pensiero di Freud, Jung e
Neumann, egli ha mostrato che I’idea di una salvezza del desiderio si lega a una
legittimazione del male. Per Freud Eros e Thanatos sono «due pulsioni parimenti in-
dispensabili». Jung arrivo ad alterare la Trinita cristiana in una Quaternita, dove deve
trovare posto Satana e «aspettava con impazienza 1’avvento dell’Anticristo».
Neumann, solo a pochi anni dall’“olocausto” «rivendicava la necessita di integrare
gli elementi pagani della psiche in contrasto con la distinzione tra bene e male tipica
dell’etica giudeo-cristianay.

Queste teorizzazioni aberranti non restano confinate in paradisi specialistici,
ma - conclude Pavesi -, «indipendentemente dal grado di consapevolezza dei singoli
seguaci, hanno influenzato considerevolmente la societd moderna». Esse senza dub-
bio rappresentano un sintomo molto allarmante di una perdita di desiderio autentico e
nel contempo una sfida insidiosa che sul piano culturale puo essere fronteggiata con
una radicale ricerca di autenticita, quella, per esempio, con cui nel mondo contempo-
raneo un pensatore come Emmanuel Lévinas parla del desiderio metafisico, che «& il
desiderio di un paese nel quale non siamo mai nati...<, che> desidera cio che sta al di
la di tutto quello che pud semplicemente completarlo», che «& come la bonta - il De-
siderato non lo riempie, ma lo svuota»’. La via di questo svuotamento dei desideri &
la via per recuperare il Desiderio metastorico, che indica 1’unico senso in cui ci libe-
riamo da una conflittualitd storicamente insuperabile.

"E. LEVINAS, Totalita e infinito. Saggio sull 'esteriorita, Jaca Book, Milano 1977, p. 32.



CosTtaNTE MARABELLI 321

2. IL DESIDERIO ""NATURALE'"' DI SALVEZZA NEL RICONOSCIMENTO
DELLO SPIRITUALE

Agnell Rickenmann considera in Origene il tema del desiderio della salvezza,
che parte dall’affermazione della radicale auto-insufficienza della creatura post
lapsum, e quello della salvezza del desiderio come possibilita delle anime decadute. di
«riorientarsi mediante un desiderio purificato», ossia in un desiderio che, in opposi-
zione radicale al determinismo gnostico, «& I’espressione della scelta volontaria e li-
bera dell’'uomo di fronte alla sua facolta di libero arbitrioy. Il desiderio, abbiamo ap-
preso dalla sua relazione, € un dato creaturale insopprimibilmente legato alla liberta
di arbitrio e, per il rapporto con quest’ultima, «neutro» e «realta aperta a tutti gli svi-
luppi»: la caduta non lo fa sparire e non lo snatura; rimane solo allontanata, nascosta,
la sua meta.

Sembrerebbe di capire che questo desiderio aperto abbia un percorso “natura-
le” di purificazione, dove per purificazione “naturale” si potrebbe intendere una
riappropriazione dinamica “parziale” del proprio termine, in una gradualita che attra-
versa lo stadio dell’“etica” (o della prassi volontaria) e lo stadio della “fisica” (ossia
della conoscenza delle cause e della natura delle cose) per giungere infine
all’epoptike (gia vocabolo della tradizione stoica). Il desiderio sembra qui avere una
valenza trascendentale che attraversa e muove i desideri categoriali dell’etico e del
teoretico per trovare un ubi definitivo nel colloquio o “dramma” talamico tra lo Spo-
so e la sposa.

Questo desiderio ¢ «forza fondamentale dell’anima» e ha, dice il Rickenmann,
«una funzione di deciframento, che lascia presagire il piano divino di salvezza». C’&
un passo del De principiis di Origene, cui il relatore ha fatto allusione, che voglio ri-
portare testualmente. I’ Alessandrino chiama il desiderio «naturale e insito nell’ani-
may, aggiungendo: «...D’altra parte non abbiamo ricevuto questo desiderio perché
esso resti sempre inappagato: altrimenti I’amore della verita sembrerebbe immesso
senza ragione da Dio creatore nella nostra mente, se il desiderio non si potra mai rea-
lizzare»®.

Il senso di questa “naturalitd” di cui parla Origene pensiamo non si debba
fraintendere, esattamente come non & da fraintendere il senso di quelle note afferma-
zioni di san Tommaso che Inos Biffi ha richiamato e ha suggerito di reinterpretare in
una luce cristica, e in particolare: «omnis intellectus naturaliter desiderat divinae
substantiae visionem. Naturale autem desiderium non potest esse inane»’. D’altra
parte il desiderio umano di salvezza o liberazione, cioé la “via anabatica”, viene

® ORIGENE, De principiis, 11, 11, 4 (tr. it. a cura di M. SIMONETTI, UTET, Torino 1968, pp. 348-
349).
* TOMMASO D'AQUINO, Summa contra Gentiles, 111, 57.



322 LINEE CONCLUSIVE

espresso da Origene con la categoria del sanctum o del canticum, in una prospettiva
quindi che, se ¢ filosofica, lo ¢ in quanto inclusa e in riferimento a un sanctum
sanctorum o canticum canticorum in cui € gia attuato il suo compimento. Questo de-
siderio umano trova consistenza nell’affrancamento, pratico e teorico, dalle concezio-
ni materialistiche della salvezza, implicite nei miti pagani; ed &€ quindi un desiderio
che non ha facili scorciatoie gnosticheggianti: attraversa lo spessore antropologico, si
purifica attraverso una ricerca umana, «mediante una coscienza preparata e una con-
dotta di vita adattay.

Anche qui si € in una prospettiva di inclusivita: per Origene - abbiamo appreso
- il culmine della sapienza &, oltre la vita pratica e teoretica, nel sanctum sanctorum
del Logos “in carne”, simboleggiato nello Sposo del Cantico dei Cantici, che per
Rickenmann, ¢ il centro della «sistematica del desiderio di Dio in Origene». La *“via
catabatica” dell’Incarnazione, la disponibilita nella carne dello Sposo per la sposa
(anima-chiesa), &€ coronamento e chiave di lettura di un desiderio “naturale” di sal-
vezza; «la fede cristiana nella risurrezione - dice Rickenmann - non € mera proiezione
di un desiderio cieco o irrazionale, ma |’espressione piu alta di una speranza purifica-
ta mediante lo spirito che porta a una conclusione credibile della ricerca personaley.
E questa speranza «non ha a che vedere con i miti ellenici». Inoltre questa salvezza
del desiderio, fondata sull’Incarnazione e la risurrezione, sempre in una prospettiva di
inclusivita si direbbe, in opposizione all’intellettualismo platonico non discrimina
I’elemento corporeo (stoichéion) dallo spirituale, ma esalta la stessa realta corporale
«in una dimensione trasfigurata, che riconcilia 1’antagonismo presente tra spirito e
materiay.

Se ci ¢ lecito confrontare, seppur parzialmente, la concezione origeniana con
quella psicanalitica, possiamo dire che in entrambe le prospettive ¢ affermato come
un primato del desiderio. Lacan sottolineava come, al di la della teorizzazione della
libido (che € nozione quantitativa che «permette di parlare del desiderio in termini
che implicano una relativa oggettivazioney), I’esperienza freudiana inizia «col porre
un mondo del desiderio...<, che> fa precedere a ogni tipo di esperienza, a qualsiasi
considerazione del mondo delle apparenze e del mondo delle essenze»'’. E da parte
sua lo psicanalista francese afferma: «Il desiderio, funzione centrale in ogni esperien-
za umana, € desiderio di niente di nominabile. Questo desiderio &, nel medesimo tem-
po, fonte di ogni specie di animazione»''.

Anche per Origene, come ha rilevato Rickenmann, «nel nostro mondo ¢’¢ un
profondo desiderio di salvezza in tutti gli esseri», ma in lui I’innominabile del deside-
rio ha il nome e il volto di Cristo; e al dinamismo del desiderio ¢ fin da principio rico-
nosciuto un senso compiuto, che consente di far percepire come “naturale” o “razio-

103, LACAN, [l seminario, II, L'io nella teoria di Freud e nella tecnica della psicoanalisi (1954-
1955), Einaudi, Torino 1991, pp. 282-283.
1 Jyi, p. 284.



CosTaNTE MARABELLI 323

nale” quell’amore imperfetto, senza meta sicura, che anima il perfezionamento etico
e conoscitivo della persona umana, nella sua insopprimibile dimensione di liberta di
arbitrio. Siamo in quell’ottica che Padre Lobato chiamava «dinamismo perficiente.

Le premesse materialistiche della psicanalisi freudiana si precludono ogni per-
cezione del senso perficiente del desiderio, perché viziano I’emergere di un luogo del
riconoscimento della diversificazione qualitativa o, per rubare la parola a Jung, delle
“intensita di valore”. Se il desiderio, per una sorta di controllabilita scientifica, si
chiude nel quantitativo della /ibido, quando non pud “scaricarsi” e trovare soddisfa-
zione, convogliera per il “principio di costanza” la sua energia in trasformazioni,
regressioni, fissazioni, sublimazioni inconsce che, se generano una “coscienza’” non
la riconoscono se non nel ruolo di copertura dell’inconscio o, attraverso alcune sue
maglie, di luogo dell’analisi regressiva a fini terapeutici. Il confronto con la psicolo-
gia analitica di Jung sarebbe pit complesso perché nel suo concetto di inconscio rien-
trano tanto la natura fisico-organica quanto I’attivita qualitativa della cultura umana.
Mettiamo solo in luce come per Jung, pur in un riconoscimento non riduzionistico
dello “spirituale”, di fatto I'implacabilita della /ibido sia semplicemente sostituita
dall’implacabilita di una molteplicita di determinismi sintetizzati nel concetto di
energia della psiche. Come in Freud, il desiderio € forza impersonale e cieca che non
sa da dove viene e dove va.

3. DEESIDERIO, VOLONTA E LIBERTA

Manfred Hauke dedica attenzione ai Padri cappadoci, con la domanda se nella
loro considerazione del desiderio emerga quella figura del desiderio come “appetito
della volonta spirituale”, distinta da quella di “appetito sensitivo™ e differenziata dal-
la potenza conoscitiva, che il mondo antico ha sostanzialmente misconosciuto e che
solo la riflessione sulla Rivelazione biblica ha progressivamente tematizzato in termi-
ni espliciti.

Sembrerebbe che in Gregorio di Nissa la figura del desiderio, sotto il profilo
del ruolo della volonta, non si sia del tutto disinquinata rispetto all’intellettualismo
platonico: il peccato assume rilievo come «mancanza di sano giudizio e debolezza
del consiglion e «la libera scelta si orienta sempre verso il giudizio precedente»; ma,
come mette in luce Hauke, la conoscenza in Gregorio viene concepita in termini af-
fettivi pili che teoretici, come «inclinazione verso cio che piace»'?; quindi il peccato &
un errore imputabile primariamente a un desiderio che viene meno, a un raffredda-
mento dell’amore; la malattia del giudizio e del consiglio & in realta il guastarsi di un

* Hauke cita De opificio hominis, 20 (PG 44, 197 d).



324 LINEE CONCLUSIVE

affetto; e d’altra parte un affetto si guasta quando ne sorge un altro alternativo e quan-
do noi lo vogliamo perché lo giudichiamo migliore.

Se consideriamo poi, come richiama Hauke, che «sia Origene che i Padri
cappadoci collocano ’essere ad immagine di Dio unicamente nell’ambito spirituale,
che ha come sede |’anima» e che nella dinamica delliessere immagine c’e, come ele-
mento costante, la liberta umana (cio¢ [’autopadronanza o indipendenza -
autexusion), possiamo rinvenire il «centro della realta del desiderio» che orienta la
vita umana, 1'infrastruttura antropologica predisposta alla salvezza che viene dalla
grazia. «La beatitudine (makaridtes) & - per il Nisseno - la quintessenza di ogni bene,
in cui ¢ anche incluso il compimento di ogni buon desiderio.

4. DESIDERIO E DESIDERI

César lzquierdo ha predisposto nel suo intervento, che mira a vedere «nel
mondo dei desideri dell’uomo un punto di partenza valido per seguire un cammino di
fede, cioe verso I’incontro con Cristo nella fede», un autentico apparato filosofico,
ispirandosi a Blondel.

I1 desiderio che apre questo cammino di fede non puo risultare da «una sem-
plice analisi fenomenologica... e neppure da un puro presupposto dogmaticoy, esige
la considerazione di «un livello anteriore ai desideri»: il luogo in cui «I’'uomo nasce
nella sua umanita,... si costituisce il suo essere-persona piu autentico, e... si espande
la forza immanente della sua vitay.

11 proposito teologico di Izquierdo cerca |’infrastruttura filosofica, il fonda-
mento trascendentale di una teologia del desiderio. E lo fa innanzitutto distinguendo
la dimensione del desiderio rispetto a quella della volonta e poi mostrando la dinami-
ca del loro incontrarsi. Il relatore ha cercato di definire la struttura profonda del desi-
derare, ed & quello che egli chiama il Desiderio, separandolo dai desideri concreti. Il
Desiderio ¢ un dato antropologico che rivela una struttura di trascendenza che passa e
si manifesta attraverso 1'inquietudo dei desideri particolari. Agostino indicava esplici-
tamente in Dio il termine trascendente della profonda carenza e della forza che cerca
il riempimento di 1a dalle soddisfazioni transeunti. Ma anche i miti platonici di Pro-
meteo (Protagora) e di Eros (Simposio) segnavano gia la consapevolezza di questa
trascendenza sia nell’homo faber, che, impossessatosi del fuoco e delle arti, si apre
alla possibilita di programmare il suo destino nella dimensione del desiderio di 12 dai
bisogni e in concorrenza con gli dei, sia, nel modo piu radicale, nella figura del
semidio-semiuomo Eros, il filosofo che amorosamente aspira alla sapienza dell’in sé.
Oltre il rapporto con la trascendenza, gli altri elementi della struttura del desiderio
sono la temporalita e, al di 1a dei desideri particolarizzati, il rapporto con un oggetto
che «possiede necessariamente connotazioni di indeterminazione». Il desiderio spari-
sce, e si trasforma in desideri ripiegati sul soggetto, quando il soggetto “divora” I’og-



CostaNTE MARABELLI 325

getto e nello stesso tempo, senza tuttavia annullare del tutto la trascendenza, «si rea-
lizza in termini di immanenza». L oggettivita ¢ senza dubbio «un momento di passi-
vitay nel soggetto, ¢ il momento in cui intenziona ’altro come altro, non I’altro come
assimilabile a s¢. E il momento conoscitivo o teoretico, per Izquierdo, il luogo di una
possibile “educazione dei desideri” perché limitando I’automatismo che accompagna
i desideri apre il «tempo che permette ’azione della liberta». Ma I’oggetto cui tende
il desiderio € ignoto, ¢ come un posto vuoto, ed ecco allora emergere un altro dato
strutturale del desiderio: la relazione con I’incontro, incontro con un altro reale, ma
assente.

Quelli sopra richiamati sono i tratti essenziali di una struttura che Izquierdo
chiama il “protodesiderio” e rappresenta come il trascendentale dei desideri
categoriali. Questi hanno una trascendenza esterna, propria di ogni desiderare, verso
gli oggetti esterni, ma hanno anche una trascendenza verso I’interno, «verso 1’origine
del Desiderio».

Mediante la distinzione blondeliana di volonté voulante e volonté voulue,
Izquierdo mostra 1’analogia tra volonta e desiderio, ma anche la differenza: «La diffe-
renza principale risiede nella conoscenza. Il desiderio, di per sé e indipendetemente
dalla volonta, non conosce né un oggetto né il fine che trascendano la mera soddisfa-
zione... Il paradigma del desiderio & quello che nasce dall’istinto». La volonta ha il
compito di ratificare i desideri (che senza questa ratifica con la loro forza porterebbe-
ro il soggetto in direzioni disparate), ma il protodesiderio, nella sua indeterminatezza
totale, precede la volonta: esso ¢ «il “desiderio primo del volere spontaneo” che ac-
compagna I’essere, prima di qualunque uso della liberta... Non appena I’'uomo & in
grado di esercitare la liberta, il desiderio forma parte, insieme alla volonta, della real-
ta unica del volere... ¢ “interno alla volontd™». Allora «la volonta assume tutta la for-
za del desiderio profondo» e «il desiderio profondo viene interpretato dall’oggetto
che vuole la volontay.

Questa interpretazione, conclude Izquierdo, porta con sé la «crisi del desiderio
stesson: i desideri perdono la loro dipendenza esclusiva dalle carenze umane e rien-
trano in questo modo in «una pit complessa realta nella quale svolgono una funzione
insieme ad altre manifestazioni e capacita del soggetto»; in tale senso «la forza del
desiderio non ¢ semplicemente la forza del sensibile che attrae, ma la forza che usa la
volonta per costruire la propria vitay,

In conclusione, posta nel protodesiderio e nella volonta di totalita la base an-
tropologico-infrastrutturale per parlare del desiderio di Dio, il relatore si chiede se sia
«fondata I’inferenza che il desiderio trova la sua conclusione nella realta di Dio».
Egli ricorda che non ogni relazione desiderio-Dio consente di uscire dal circolo del
puro desiderare immanente. Per poter superare I’immanenza ¢ richiesta una media-
zione del Desiderio unito alla volonta che ponga una trascendenza diversa anche ri-
spetto a quella intenzionata dai “desideri veri”.

La constatazione, sembrerebbe di capire, della non esistenza di un termine del
Desiderio «adeguato all’impulso che lo caratterizza», pone ’esigenza di un Altro nei



326 LINEE CONCLUSIVE

termini in cui ne parla Lévinas, nei confronti del quale possiamo solo restare in attesa
dell’iniziativa che deve prendere. Cambia cosi I’atteggiamento del soggetto che desi-
dera, che si pone in attesa del gratuito e pronto per un cammino nuovo, che ¢ il cam-
mino del credente, uomo che ora desidera che I’ Altro si mostri, prenda ’iniziativa e
si riveli.

5. LA DIMENSIONE METAFISICA DEL DESIDERIO

Padre Lobato ha visto, nella sua prolusione, come antidoto alla situazione cul-
turale di oggi, in cui la salvezza non & un problema appassionante (ha parlato di “apa-
tia™), la riscoperta, mediante un’“antropoanalisi oggettiva™ o “antropologia essenzia-
le”, della “struttura ontologica”, dove si rinviene «il posto per il desiderio di salvez-
zay.

Ci0 che si deve evidenziare ¢ il circolo dell’attivitd conoscitiva e dell’attivita
desiderativa (quella che si colloca nell’involontario e quella che si colloca nel volon-
tario), e il dinamismo virtuoso che si ingenera tra questi due lati coessenziali della re-
alta umana. Purtroppo questo spunto che Lobato ha articolato nei suoi sviluppi fonda-
mentali, non ha avuto 1’attenzione che avrebbe meritato con una ben tematizzata rela-
zione. Tuttavia in alcuni contributi di carattere storico questo “circolo” ¢ stato
evidenziato. Seppur in una prospettiva confidente nella filosofia blondeliana del-
’azione, il tema si € riproposto anche nella conferenza di Izquierdo. E infine la
problematica propriamente metafisica ¢ riemersa come leit-motiv nei numerosi inter-
venti dei partecipanti alle discussioni.

6. IL FALLIMENTO DEL DESIDERIO: PERDITA ETERNA DELLA SALVEZZA

Josef Seifert ha considerato il tema della condanna come problema filosofico. Si
potrebbe dire che egli abbia in tutta apparenza rovesciato il tema del colloquio: invece
che della salvezza ha parlato della sua perdita, e potremmo aggiungere che cio non ¢ la
salvezza del desiderio, ma piuttosto il suo fallimento. In secondo luogo ha compiuto un
rovesciamento proprio perché la prospettiva della dannazione ¢ un tema filosofico
inusuale. Ma nel momento in cui I’idea di una dannazione eterna non gode di molto fa-
vore neppure tra i teologi, egli ci ricorda che esso € stato gia un tema platonico. La sua
riflessione infatti prende come base il Gorgia di Platone e si appoggia anche a testi non
propriamente di filosofi: The Portrait of the Artist as a Young Man di James Joyce, I
Fratelli Karamazov di Dostojevskij e gli scritti di S. Caterina di Genova.

I’idea di una dannazione definitiva, ancorche coerente con 1’idea di una colpa
insanabile fondata su una irrevocata libera adesione al male, rischia, in termini pura-



CosTANTE MARABELLI 327

mente filosofici, di diventare assurda e costituisce elemento di profondo disagio nella
coscienza religiosa, quando se ne cerca una relazione con I’idea di un Dio creatore e
provvidente, cui la stessa filosofia puo giungere. Il fatto che chi commette I’ ingiusti-
zia insanabile abbia una pena eterna, senza remissione, in base al principio platonico
secondo cui commettere ingiustizia & peggiore del soffrirla, puo essere visto in realta
come un atto di grazia che non ¢ in contraddizione con la misericordia divina.

Si potrebbe quindi parlare, in base all'argomentazione del filosofo Platone, che
Seifert intende valorizzare, di una prospettiva che va oltre 'idea di una dannazione
eterna come remunerazione proporzionale alla somma ingiustizia contro Dio e arrivi
a tematizzare una «punizione» eterna come espressione estrema e paradossale della
illimitata volonta salvifica di Dio?



