RTLu Il (1998) 3, 463-475 463

Rashi di Troyes. Appunti
per uno studio

Patrizio Alborghetti
Facolta di Teologia, Lugano

1. LA RILEVANZA DEL MAESTRO DI TROYES

Per rendersi conto dell’ importanza di Rashi basterebbe ricordare che il suo com-
mentario fu il primo testo della tradizione ebraica ad essere stampato. Questo avvenne
nel 1475, sette anni prima della stessa Bibbia. Ma se cio non bastasse potremmo, rife-
rendoci all’articolo di Rebecca Toueg!, citare, tra le molteplici attestazioni di ammira-
zione, che sono giunte da piu parti e lungo i vari secoli a questo grande commentatore,
quella di Abraham ibn Ezra:

«Una stella ¢ sorta all’orizzonte di Francia e splende in lontananza ...il cieco
illumina, I’assetato delizia con il suo favo. E colui che gli uomini chiamano Parshan-
data, I’interprete della Torah, Tutti i dubbi risolve, i suoi libri sono la gioia di Israele. A
lui spetta la corona, a lui appartiene I’ omaggio regale».

Nell’ebraico biblico troviamo una sola volta il termine Parshandata: in Ester
9,7, dove sta a indicare il nome del figlio di Haman. Il significato che assume nel testo
sopra riportato va cercato nella lingua aramaica, dove la voce viene divisa in parshan,

' R. TOUEG, Rashi. The great Bible commentator, World Wizo Department of education, Tel-Aviv
1989, p. 7.



A64UMANITA E CULTURA

interprete, e data, legge. Parshandata ¢ allora ’interprete della legge, e Rashi diventa
quindi per gli ebrei di Spagna I’interprete per eccellenza della Torah?®.

Inoltre tra gli ebrei medievali spagnoli ritroviamo il seguente detto:

NOMZMDN P18 NODZRY TowT RNDTY D 9D

«Getta tutti i commentari francesi nella spazzatura, tranne quello di Parshan-
datay.

Nella stessa tradizione cristiana il ruolo del maestro di Troyes € immenso. Se
prima si pensava che I’influenza da lui esercitata avesse avuto inizio con Nicola di Lyre,
successivi studi hanno mostrato come questa risalga gia ai secoli precedenti. I suoi testi
si fecero profondamente sentire nei commentari dei maestri di San Vittore: Ugo, Andrea
- il suo discepolo Erberto di Bosham - e Riccardo. In maniera ancora piu intensa nell’ese-
gesi di Nicola di Lyre, e attraverso lui in quella di Lutero. Oltre che con Rashi questi
autori presentano profondi legami con la scuola dei suoi discepoli: i tosafisti.

2. I’ AMBIENTE STORICO CULTURALE REMOTO: TORAH SCRITTA E To-
RAH ORALE?

Accanto alla Torah scritta (Torah shebikhtav) il giudaismo presenta la Torah
orale (Torah shebe al peh). Se la prima puo riferirsi sia ai Cinque Libri di Mosé (Chu-
mash) sia all’intero canone della Bibbia ebraica (lanakh), 1a seconda, per la tradizione
rabbinica, rimanda a quella serie di insegnamenti che Dio consegno a Moseé nei qua-
ranta giorni e quaranta notti che trascorse sul Sinai. Leggiamo nelle Massime dei Pa-
dri:

«Mose ricevette la Torah dal Sinai e la trasmise a Giosue, Giosue agli Anziani e
gli Anziani ai Profeti; ed i Profeti la trasmisero ai membri della Magna Congregazione.
Questi ultimi dissero tre cose: ”Siate lenti nel giudizio, educate molti discepoli e fate
argine alla legge (Torah)” (Pirge Avoth 1,1)»*

Mose ricevette la Torah (Moseé gibbel Torah): in questo passo, sia che I’atten-
zione venga posta sull’aspetto della trasmissione, cioe sulla Torah orale’, sia che ven-
ga posta su tutto il corpus della tradizione ebraica®, il significato del passo sottolinea
I’importanza degli insegnamenti non scritti. Nel secondo caso, il passo «Mosé gibbel
et ha-Torah», invece di «Mose gibbel ’et ha-Torah»’, non riportando 1’articolo, lascia

* La parola Torah ¢ un sostantivo che ha la sua radice nel verbo yarah, che tra gli altri significati ha
quello di insegnare, istruire, dirigere. Dalla stessa radice abbiamo moreh (maestro, insegnante). Sarebbe
quindi riduttivo intendere il termine come “legge” in senso puramente legalistico.

* Per una sintetica descrizione delle due voci si pud consultare: A. UNTERMANN, ss.w. Torah e
Torah orale, in Dizionario di usi e leggende ebraiche, Laterza, Bari 1994, pp. 296-298.

* Pirque Aboth. Morale di maestri ebrei, Carucci, Roma 1985, pp. 1-2.

* max w2 Massime dei Padri, DL, Brugherio 1995, p. 9 nota 1.

$ Detti di rabbini, Qiqajon, Magnano 1993, pp. 15-16.



PATRIZIO ALBORGHETTI 465

indeterminato il modo in cui deve essere intesa la Torah: vale a dire nell’accezione piu
ampia. L'importanza della tradizione orale si comprende alla luce della storia, e quindi
delle situazioni concrete che, di volta in volta, si presentano a coloro che tentano di
comprendere il vissuto alla luce di un testo normativo. Il testo scritto - anche se un
testo determinato vero e proprio prende corpo nel periodo della riforma di Esdra - non
era e non € in grado di rispondere alle nuove situazioni che si presentano alla comuni-
ta». E per questo motivo che si presenta la necessita di fornire letture, in grado di far
fronte alle domande che sorgono nei nuovi contesti, fermo restando che non siano
svincolate o in contrasto rispetto al testo per eccellenza.

Fate argine alla Torah: viene qui richiesta una protezione, una recinzione alla
Torah. Affinché sia garantita I’osservanza della “/egge ” si domanda di stabilire minu-
ziose prescrizioni. Queste non avranno I'importanza di cio che vogliono proteggere,
«occorTe - pero - sempre stare attenti a non fare della “siepe” una cosa pil importante
della “radice” - ossia la cosa recintata -, tuttavia si puo ben dire che anche la siepe fa parte
della vigna, proprio in quanto la custodisce e la protegge. Cosi i rabbini arrivarono a dire
che a Mose, sul Sinai, ¢ stata rivelata non solo la Torah scritta, ma anche tutta quella serie
di decisioni legali (halakhot), di adattamenti del testo (fagganot) e di misure atte a faci-
litarne I’ osservanza che in realta saranno opera di generazioni molto pit tarde» *

L’inserimento della tradizione successiva all’interno di quell’insieme di comu-
nicazioni fatte da Dio a Mosé, se da un lato vuole dare autorita a cio che successiva-
mente viene stabilito, rendendo in tal modo la tradizione viva, dall’altro ha I’intenzio-
ne profonda di mostrare che il testo scritto non va inteso in senso puramente fissistico,
ma come parola simbolica, che ha al suo interno una ricchezza di significati che an-
dranno di volta in volta fatti emergere.

Potremmo, seguendo il testo di Chaim Pearl, definire i tre aspetti attraverso cui
si esplicita I'interrelazione fra tradizione orale e scritta.® Il primo riguarda gli insegna-
menti biblici che i rabbini, nel corso della storia, hanno indicato come ormai privi di
ogni importanza; il secondo I’ insieme di prescrizioni e usi che sono presenti solo nella
tradizione orale; infine il terzo rimanda I’insieme di insegnamenti nella Bibbia che non
sono comprensibili con una semplice interpretazione letterale.

La trasmissione della legge scritta fu affidata agli scribi (soferim); essi furono
chiamati a garantire I esatta trasmissione del testo: «Di cui contavano le lettere».® Per
quanto riguarda la Bibbia non abbiamo quindi i problemi che invece si presenteranno
per determinare la stesura del Talmud ufficiale.

A proposito della legge orale invece, come si pud evincere dal termine, gli inse-
gnamenti dei saggi andavano, tramandati a voce, da studioso a studioso. Non venendo
codificata sarebbe rimasta pil aperta all’evolversi delle varie situazioni e avrebbe mante-

7 Mose ricevette Torah ¢ non la Torah.

8 Detti di rabbini, p. 16.

*C. PEARL, Rashi. Vita e opera del massimo esegeta ebraico, San Paolo, Cinisello Balsamo 1995, p. 86
' A. UNTERMANN, s.v. Seriba, in Dizionario di usi e leggende ebraiche, p. 258.



466 UMANITA E CULTURA

nuto un carattere pit dinamico. Ma questo, a un certo punto, non fu piu possibile. Alcuni
studiosi attribuiscono la ragione di questa necessita al periodo delle persecuzioni romane
e alla dispersione del popolo, con il conseguente rischio di perdere ogni insegnamento."'
Altri 1a attribuiscono all’impossibilita, vista la vastita del materiale, di memorizzarlo."

L’autore di questo lavoro fu Rabbi Yehuda ha-Nassi (il principe). Attorno al
secondo decennio del terzo secolo d.C. egli completo quella che fu la prima raccolta
degli insegnamenti della tradizione orale: la Mishnah. «La Mishnah consisteva di tre
elementi: il midrash, cioé il metodo di interpretazione del Penfateuco per chiarire pun-
ti della Legge; la halakhah, plurale halakhot, il corpo delle decisioni legali general-
mente accettate su punti particolari; e la haggadah, od omelie, che comprendeva aned-
doti e leggende per far arrivare la gente comune alla comprensione della Legge»."
Successivamente gruppi di studiosi iniziarono |”analisi e le discussioni attorno a que-
st’opera. Le scuole che svolsero questo lavoro furono quella babilonese, dove erano
sorte nuove accademie, e quella palestinese. L’esito finale furono due testi differenti:
le particolarita ambientali e ’indipendenza delle dispute contribuirono infatti a rende-
re singolari le ricerche. Abbiamo quindi una Ghemara ', nome che sta a indicare questo
insieme di dibattiti, palestinese e una babilonese. A seconda che la Mishnah sia affian-
cata dalla Ghemara’ palestinese o da quella babilonese avremo il Talmud di Gerusa-
lemme, Talmud dell’ occidente, IV secolo, o il Talmud babilonese, fine V.

Se le scuole palestinesi videro la loro fine nel IV secolo, le grandi accademie di
Babilonia continuarono operosamente la loro attivita dal VI al X secolo. In questo
periodo si dedicarono principalmente agli studi talmudici. Le ampie discussioni attor-
no agli scritti ebbero come conseguenza I’affievolimento degli studi biblici. Fu pro-
prio per questo motivo che nel IX secolo si levo un gruppo di studiosi che rivendicava
alla Torah scritta la valenza di unico testo normativo: veniva da loro negata la possibi-
lita di variare il testo biblico in base alle situazioni concrete in cui ci si trovasse a
vivere. Il loro nome, karaiti, proveniva dal termine Ba ‘ale Mikra: signori della Scrit-
tura. Grazie a questa disputa si ebbe un ritorno agli studi del testo sacro; soprattutto si
torno a prestare ampia attenzione all’analisi letterale dei versetti.

3. L’ AMBIENTE STORICO CULTURALE PROSSIMO: GLI EBREI DI FRANCIA

Con la chiusura delle scuole di Babilonia giunse a termine |’influsso che esse
avevano esercitato sulle comunita ebraiche disperse per il mondo. Abbiamo percio in
questo periodo degli sviluppi singolari. In Francia e in Spagna gruppi di studiosi ini-
ziano a delineare i propri criteri di indagine. Sono questi, 900-1200, gli anni d’oro per

"' Tra gli altri Pearl (cfr. nota 9) eToueg (cfr. nota 1).
2 R.A. ROSENBERG, L ‘ebraismo. Storia, pratica, fede, tr. it., Mondadori, Milano 1995, p. 72.
3 P. JOHNSON, Storia degli ebrei, tr. it., TEA 1994, p. 171.



PATRIZIO ALBORGHETTI 467

gli ebrei d’Europa. Ed € proprio questo periodo di tranquillita in cui vissero uno dei
motivi che permise loro di dare vita a un’attivita culturale di valore fondamentale. Se
gli ebrei spagnoli, anche a motivo dei contatti con la cultura araba, posero maggiore
attenzione all’aspetto filosofico, letterario, poetico dell’indagine, quelli francesi sono
pit legati a quello letterale, attento al senso obbiettivo del testo.

Comunita ebraiche, sia nel sud della Francia sia nel nord sia nella valle del
Reno, sono attestate sin dai tempi romani. Ma ¢ a partire dal X, XI secolo che iniziaro-
no a far sentire il loro influsso culturale.™ E nel sud della Francia, in Provenza, che
abbiamo le prime attestazioni di un centro di studi. Probabilmente ad opera di qualcu-
no che si era recato a studiare a Babilonia o di qualche emissario vagante di quei centri
era stata aperta un’accademia. E qui che troviamo attorno alla meta del X secolo Rabbi
Ghershom di Magonza. Rabbi Ghershom & famoso, tra Ialtro, per aver redatto una
propria versione manoscritta del Zalmud.

Se per la Bibbia esisteva gia una versione ufficiale accettata, per il Talmud si
avevano a disposizione diverse trascrizioni, le quali potevano differire tra loro. Nella
trascrizione il testo poteva essere variato involontariamente, oppure di fronte a un
passaggio difficile si optava per un’interpretazione piuttosto che per un’altra. Ci si
trovo quindi di fronte a molteplici trascrizioni differenti tra loro. Rabbi Ghershom si
assunse il compito di redigerne una personale, che divenne in pratica la versione accet-
tata del 7almud. Si ritiene che anche Rashi per il suo commento si sia basato su essa. E
ora torniamo a Rashi.

4. LA vITA E GLI STUDI DI RASHI

Rashi, acronimo di Rabbi Solomon ben Isaac, nacque a Troyes nel 1040; nel 1105
vimori. Sappiamo poco della vita di questo studioso, ma, sei dati storici sono scarsi, non
altrettanto si deve dire per le svariate leggende fiorite attorno alla sua persona. Mentre il
padre € raramente menzionato, qualcosa in pit conosciamo dello zio matermno: rabbi
Simeon ben Isaac, che Rashi considerd come «un esperto studioso del Talmudy»'.

Essendo Troyes un centro privo di scuole talmudiche, Rashi, dopo la sua for-
mazione giovanile, fu attratto dalle accademie situate nella Renania. La prima sede dei
suoi studi fu Worms; successivamente, per approfondire la conoscenza del Talmud si
trasferi a Magonza. I suoi insegnanti piti importanti furono Iacob ben Yakar e Isaac ben
Judah a Magonza, e Isaac ben Eleazar ha-Levi a Worms.'® Ricordiamo che questi cen-
tri di studio erano stati resi famosi da Rabbi Ghershom ben Judah (Rabbi Ghershom di

" S. GRAYZEL, Storia degli ebrei, Fondazione per la gioventu ebraica, Roma 1964, p. 283.

' S M. BLUMENFIELD, Rashi, in Molders of the jewish mind, A B’nai B’rith Book, Washington
1996, pp. 57-73.

' Cfr. A. ROTTHCOFF, s.v. Rashi,in Encyclopeedia Judaica, X111, Keter Publishing House, Jerusa-
lem 1971, col. 1558.



468 UMANITA E CULTURA

Magonza), colui che fu considerato il precursore di Rashi. All’eta di venticinque anni,
dopo gli studi condotti sotto 1’égida di questi maestri, fu pronto per ritornare alla citta
natale, dove avrebbe aperto una scuola talmudica: «Il suo ritorno a Troyes fu un evento
straordinario, poiché da allora in poi le scuole della Champagne e del nord della Fran-
cia sarebbero state destinate prima a contrapporsi e poi a soppiantare quelle delle pro-
vincie renaney.’’

Il ruolo di giudice rabbino svolto all’interno della comunita non gli permetteva
di assicurarsi il necessario per vivere: il rabbinato, che sorse anche grazie all’incre-
mento di studi avvenuto in queste regioni, € un’istituzione posteriore. Rashi ricavo la
sussistenza, cosi come molti altri ebrei che vivevano nei paesi vinicoli, dal possesso di
un vigneto.

Sposato ancora prima di trasferirsi nelle citta del Reno, ebbe tre figlie: Joche-
ved, Miriam e Rachel. Jochebed e Miriam sposarono due dei suoi discepoli, Meir ben
Samuel e Judah ben Nathan. Se il primo fondd un importante centro rabbinico nella
citta natale di Ramerupt, 1’altro fu un insigne talmudista. Meir e Jochebed ebbero quat-
tro figli, e una figlia. Tutti i figli divennero eminenti studiosi, ma soprattutto due avreb-
bero lasciato un profondo segno nella cultura ebraica: Samuel (rabbi Samuel ben Meir,
Rashbam) e Jaagob (rabbenu Tam, in riferimento a Genesi 25,27, dove Giacobbe ¢
definitonf &, uomo retto). Il commento alla Bibbia di rabbi Samuel, «dopo quello di
Rashi, costituisce il capolavoro dell’esegesi biblica francese».'®

Rabbenu Tam fu invece un dotto studioso, e divenne uno dei primi tosafisti:
questo termine proviene da una radice ebraica che significa “aggiungere” e la loro
opera consistette appunto nell’ aggiungere al commento di Rashi, al Talmud, ulteriori
annotazioni. Un altro dei parenti di Rashi, Josef ben Simon Qara, fu un grande esegeta.

Come possiamo notare da questi brevi accenni un primo grande impulso alla
continuazione e allo sviluppo degli studi intrapresi da Rashi provenne dalla sua cer-
chia piu ristretta.

5. LE orPERE DI RASHI E 1L SUO METODO ESEGETICO

Rashi scrisse, oltre ai commenti alla Bibbia e al Talmud, principalmente su
argomenti di ordine giuridico. Tuttavia le sue opere fondamentali rimangono le prime:
sono queste che gli hanno dato la possibilita di rimanere, nella storia della letteratura
ebraica, e non solo in essa, una delle autorita insuperabili. La nostra attenzione, visto
che il suo maggiore influsso sulla tradizione cristiana si ¢ esercito proprio nell’ambito
della Scrittura, si limitera a prendere in considerazione alcuni aspetti del suo metodo

7 Cfr. M. LIBER, s.v. Rashi,in The Jewish Encyclopeedia, Funk & Wagnals, New York-London,
1901-1906.
18 C. PEARL, Rashi, Vita e opera del massimo esegeta ebraico, p. 123.



PATRIZIO ALBORGHETTI 469

esegetico. Cercheremo di far emergere alcuni dei punti guida, degli elementi di fondo,
che guidano il suo procedere nell’analisi del testo attraverso I’analisi dei primi capitoli
del Commento alla Genesi.'”

In Genesi 3,8 abbiamo una dichiarazione programmatica: «Vi sono, a questo
proposito, molti midrashim aggadici[*°], che i nostri rabbini hanno gia raccolto al loro
posto nel Genesi-Rabbah e in altre raccolte midrashiche. Io, tuttavia, mi occupo solo
del senso letterale della Scrittura e di quella Aggadah che definisce il senso delle paro-
le della Scrittura, cosi che ogni parola ¢ spiegata nel suo modo corretton 2!

I commentari di Rashi sono un intreccio di interpretazione letterale e midrashi-
ca, ma come viene affermato in questo passo il midrash viene utilizzato solo quando
puo essere di aiuto alla chiarificazione del testo. Facendo ricorso ad un artificio mne-
monico qual ¢ il termine PaRDeS, giardino, ricordiamo che vi erano quattro modi di
leggere la scrittura: il senso letterale, Peshat; il senso allegorico, Remez; il senso etico
omiletico, Derash; il senso mistico, Sod. Poiché il termine derash verra utilizzato per
indicare tutte le letture che si oppongono a quella letterale, gli ultimi tre sensi vengono
riassunti sotto di esso.

Anche se i midrashim possono avere un aspetto normativo, per lo piu si soffer-
mano su quello aggadico, e questa parte rimanda alla nostra accezione del termine.
Ricordiamo, tra I’altro, che I’ utilizzo da parte di Rashi di questa letteratura, in un peri-
odo in cui la diffusione dei testi era limitata, permise di far conoscere concetti che
altrimenti sarebbero rimasti rilegati all’interno dei centri di studio.

Chi legge i commenti di Rashi alla Scrittura ha cosi la possibilita di avvicinarsi
anche a tutto quel materiale extra biblico che & parte essenziale della letteratura rabbi-
nica. Quindi ¢ il senso letterale della Scrittura quello che si vuole portare alla luce, si
vuole rimanere legati al testo cosi come si presenta senza cercare sensi reconditi. Beryl
Smalley ci dice che Andrea di San Vittore quando, su suggerimento di Gerolamo, ando
a cercare un’analisi letterale del testo presso gli ebrei, fu grazie a Rashi che la trovo, in
quanto fu lui «a orientare |’esegesi ebraica verso nuove viey 2 Sempre secondo la
Smalley se solo Andrea fosse nato cento anni prima si sarebbe accorto che tra I’esegesi
cristiana e quella ebraica la differenza era minima, essendo entrambe «dedite all’alle-
goria e all’immaginazioney

Pur essendosi proposto di procedere attraverso il peshat, Rashi fece largo uso
anche dei midrashim anche dove questi andavano oltre il senso letterale. Cio ci & atte-
stato sia dalla critica rivoltagli da Abraham ibn Ezra, che lo accusé di un utilizzo ec-

¥ Per quanto riguarda le traduzioni italiane abbiamo a disposizione tre libri biblici: RASHI DI
TROYES, Commento alla Genesi, Marietti, Casale Monferrato (AL) 1985; ID., Commento all ‘esodo, Ma-
rietti, Casale Monferrato (AL) 1988; ID., Commento al cantico dei cantici, Qiqajon, Magnano 1997.

® Sono i midrashim che insistono sull’aspetto narrativo, etico, omiletico del testo biblico.

*! RASHI DI TROYES, Commento alla Genesi, P25

* B. SMALLEY, The study of the Bible in the middle ages, Basil Blackwell, Oxford 1952, p. 171 (tr.
it. Lo studio della Bibbia nel medioevo, 1l Mulino, Bologna 1972).

? B. SMALLEY, The study of the Bible in the middle ages, p. 171.



470 UMANITA E CULTURA

cessivo dei metodi non letterali di analisi, sia dalla confessione dallo stesso Rashi al
nipote Samuel, a cui confido che se avesse avuto piu tempo avrebbe riscritto 1 suoi
commentari «maggiormente in conformita con le esposizioni letterali, di cui nuovi
esempi sorgono ogni giornoy».* Sia il fatto di essere stato un precursore, quindi con
pochi riferimenti a disposizione, sia la particolare sensibilita per 1’aspetto vivo del
testo, portarono Rashi a non limitarsi ad un puro aspetto razionale.

Nel commento a Genesi 1,4 leggiamo: «Dio vide chg la luce era cosa buona e
Dio separo - Anche qui noi dobbiamo dipendere dall’aggadah. Dio vide che gli empi
non sarebbero stati degni di godere della luce e percio la pose in disparte per i giusti in
vista del tempo futuro» > Ma poi aggiunge: «Quanto al senso letterale del testo, deve
essere spiegato cosi...» ¢ Cosi in Genesi 1,12: «Cosi ¢ spiegato nell’aggadah del trat-
tato Hulliny”', e in Genesi 1,21: «Secondo quanto afferma 1’aggadahy

Vi sono poi dei testi che chiedono da sé di essere decifrati. Cosi in Genesi 1,1:
In principio cred - «Questo testo non dice altro che: Interpretami!».*® E I’interpretazio-
ne in questo passo ¢ ottenuta grazie alla pluralita di significati che la preposizione B
puo assumere: «In principio (g¥13) significa “per amore della Torah”, che ¢ chiama-
ta il principio della sua via, e “per amore di Israele”, che ¢ chiamato la primizia del suo
raccolto».*® Ma anche qui subito dopo viene aggiunto: «Se poi si vuole spiegare il testo
secondo il suo senso letterale, lo si spieghi cosi».*!

Questo utilizzo dei vari significati di una preposizione ci introduce a un altro
aspetto importante dell’esegesi secondo il senso letterale: quello dell’analisi gramma-
ticale. In questo fu aiutato dalle opere di due giudeo spagnoli Menahem ben Saruk e
Dunash ben Labrat. Troviamo riflessioni sulle preposizioni, sulle congiunzioni, sui
verbi, sugli accenti, sull’organizzazione della frase.

Sono, poi, proprio le caratteristiche di una lingua come quella ebraica, a struttu-
ra consonantica, che gli permettono di trarre delle interpretazioni singolari. Un esem-
pio di cio lo abbiamo in Genesi 1,26, dove giocando sulla leggera sfumatura, determi-
nata da una vocale, che esiste tra il verbo yrh e rdh all’imperfetto giunge a dire: «Do-
mini sui pesci del mare - Questa espressione ha il senso sia di dominare che di discen-
dere: ’uomo, se ne sara degno, “dominera” sulle fiere e sul bestiame; se invece non ne
sara degno, “discendera” piu in basso delle fiere, sicché esse domineranno su di lui».*

Cosi, notando che in Genesi 2,7, dove si parla della formazione dell’uomo ab-

el p el St

% RASHI DI TROYES, Commento alla Genesi, p. 5.
il pS

T v B:

Aifvigp: bk

Cilyip S

3 [bidem:.

3 [vi, pp. 3-4.

Livip13



PATRIZIO ALBORGHETTI 471

biamo =¥™, mentre in Genesi 2,19, laddove si parla della formazione degli animali
2y, pur trattandosi dello stesso verbo, ma nel primo caso scritto due y, pud commen-
tare: «E il Signore formd - Due furono le formazioni: una formazione in vista di questo
mondo e una formazione in vista della risurrezione dei morti; invece, nel caso degli
animali, i quali non dovranno sostenere il giudizio, lo stesso verbo non & scritto con
due lettere yod».>®

Profonda attenzione ¢ riservata anche a quelli che a prima vista possono sem-
brare sinonimi: nella lingua ebraica ogni termine ha un suo significato particolare, una
sua sfumatura propria. Cosi in 1,11 leggiamo: «La terra produca germogli (¥g7): erbe
(32w) - Deshe non ha lo stesso significato di ‘esév, né ‘esév ha lo stesso significato di
deshe. La Scrittura non avrebbe potuto dire: “La terra produca erbe”, perché il termine
deshe indica 'insieme delle diverse specie della vegetazione, ciascuna delle quali, in
se stessa, € designata con il termine ‘esév. Percio, parlando, non si puo dire: “Questo o
quel deshe”, perché per deshe si intende il rivestimento della terra, quando essa &
piena di germogli» *

Vi ¢ poi 'utilizzo dei termini in lingua locale. Di fronte al pericolo che i suoi
lettori, che in quel periodo e in quell’area parlavano francese, potessero non capire
alcune parole Rashi traduce i termini dall’ebraico. Questi sono introdotti dall’espres-
sione tipica 1¥92%: termine interpretato sia come acronimo di be-lashon ‘am za, nella
lingua di un popolo straniero, sia come il termine be-lo‘ez, cioé in una lingua incom-
prensibile (questa parola ricorre una sola volta nella Bibbia nel salmo 4 versetto 1).

Concludiamo questa breve analisi, cui occorrera riservare ben altro spazio, ripor-
tando un passo in cui Rashi mostra di far uso dei criteri esegetici formulati da rabbi
‘Eli‘ezer, Genesi 2,8: «A Oriente - Egli pianto il giardino a est di Eden. Ma se si obietta
che & gia stato scritto: Dio creo I'uomo, si deve considerare la Barayata di R. ‘Eli‘ezer
figlio di R. Yose il Galileo, che tratta delle regole di interpretazione della Torah. E la
seguente ¢ una di quelle: un racconto che segue I’enunciazione generale di un fatto ci
presenta i particolari del primo. Cosi: Dio cred I’uomo € una enunciazione generale di un
fatto, che non ci precisa da dove I’'uomo fu creato e quello che Dio fece per lui. Ora, il
testo riprende e spiega queste cose: Il Signore Dio formo I'uomo, fece germogliare per
lui il giardino di Eden, lo pose nel giardino di Eden e fece cadere su di lui un torpore. Chi
legge, potrebbe pensare che questo sia un racconto del tutto diverso, mentre non & altro
che la particolarizzazione della precedente enunciazione generale» *

—

B

3 Ivi, p. 8.

* Pentateuque avec Rashi, tradotto da J. BLOCH-I. SALZER-E. MUNCH-E. GUGENHEIM, As-
sociation Samuel et Odette Levy, Paris 1993, vol. I, p. 2.

* RASHI DI TROYES, Commento alla Genest, p. 18.



472 UMANITA E CULTURA

6. RAPPORTO CON I CRISTIANI

Il contributo dato alla cultura occidentale dagli ebrei nel medioevo & immenso:
la loro opera si svolge nel campo delle traduzioni, della scienza, della filosofia e del-
1’esegesi. Proprio per questo motivo le occasioni d’incontro con i cristiani furono fre-
quenti. Per quanto ci riguarda limiteremo il nostro interesse all’ambito biblico.*’

Punto di partenza delle relazioni all’interno di questa sfera € il libro sacro: ogni-
qualvoltai cristiani si trovino di fronte alla necessita di redigerne il testo critico debbo-
no fare ricorso ai loro autori, a coloro che conoscono la lingua in cui esso € stato
scritto. Questo € accaduto piu volte nella storia, ma vi sono periodi in cui gli incontri
hanno un valore emblematico. Gerolamo con la sua Vulgata ne € un esempio, cosi
come lo sono le opere di parecchi autori medievali.

1l contatto per discutere di questioni testuali o la consultazione diretta dei testi
porta a prendere visione della letteratura extra biblica, che con la Torah forma un
corpo unico. Quindi se inizialmente gli interessi tendono a limitarsi a un ambito speci-
ficatamente filologico successivamente essi si allargano sempre piu, orientandosi an-
che verso il tipo di esegesi che accompagna i testi. Puo essere significativo per com-
prendere la considerazione riservata dai medievali a questo materiale citare un testo
riportato da G. Dahan nel suo articolo: «La Sacra Scrittura, data da Dio, ¢ spiegata
tramite il Talmud per gli uni, tramite i Padri per gli altri, e gia Nicola di Lyre sottoline-
ava che giudei e cristiani manifestavano la stessa devozione nei confronti di questi
testi, sacri, per cosi dire, a un secondo livello».*® E piu oltre vedremo che vi sara pure
un terzo livello: «Lo sforzo dei moderni € oggetto di una reverenza particolare: la
Glossa Ordinaria da una parte, il commentario di Rashi dall’altra divengono dei testi
“autoritativi”».¥

Uno dei motivi principali a cui si devono le frequenti relazioni che si vengono
a stabilire tra le due parti & la necessita di realizzare una versione critica della vulgata.
Questo lavoro iniziato sotto Carlo Magno, viene ora ripreso. Naturalmente la Vulgata
rimane il testo sacro, nessun medievale avrebbe pensato di sostituirla con un’altra
versione, testimonianza di cio € la mancanza di traduzioni scritte, tuttavia si rende
necessaria un’opera di revisione. Gia Alcuino e Teodolfo avevano fatto ricorso alla
comparazione con |’ebraico; ora la necessita di questa consultazione viene resa uffi-
ciale dal Decreto di Graziano (1140).

La non conoscenza dell’ebraico, se non per rare eccezioni, porta alla consulta-
zione diretta degli ebrei, sembra vi fossero vere e proprie sedute di studio. Gli scambi
avvengono nella lingua del luogo: gli ebrei mettono a disposizione dei cristiani la loro

37 Nella ricostruzione, se pur per sommi capi, dei rapporti tra cristiani ed ebrei in questo campo
seguiremo lo studio di: G. DAHAN, Juifs et chrétiens en occident médiéval. La rencontre autour de la Bible
(XTI -XTV* siécle), in “Revue de synthése” (Janvier-Mars 1989), 3-31.

® G. DAHAN, Juifs et chrétiens en occident médiéval. p. 30.

» Ibidem.



PATRiIZIO ALBORGHETTI 473

cultura traducendola dall’ebraico, e questi a loro volta la ritraducono in latino. Signifi-
cativo per rendersi conto di questa situazione ¢ il passo, citato sempre da G. Dahan,
tratto dalla prefazione che Stefano Harding fa precedere alla sua revisione della Bib-
bia: «Assai stupiti di fronte alle discordanze tra i nostri libri, pur se provenienti da un
unico traduttore, ci siamo rivolti ai giudei esperti nelle loro Scritture, e, con la massi-
ma diligenza, li abbiamo interpellati in lingua romanza su tutti quei brani delle Scrittu-
re in cui figuravano passi e versetti che trovavamo nel nostro esemplare... Ed essi
prendendo in esame davanti a noi diversi loro libri ci esposero in termini romanzi il
testo ebraico o caldaico [*°] dei passi su cui li interrogavamo; essi trovarono assai
pochi passi o versetti per i quali noi eravamo in difficolta. Per questo motivo, li abbia-
mo soppressi come assolutamente superflui, credendo alla verita ebraica e caldaica e
ai numerosi manoscritti latini che non li includono, ma concordano pienamente con
queste due lingue» *!

Il modo di procedere di S. Harding é tipico di altri autori, i quali ce ne danno
testimonianza nei loro scritti. Tuttavia qui la collaborazione si limita ancora al campo
della revisione testuale. Ma vi furono autori che oltre a glosse di carattere filologico
riportarono anche annotazioni esegetiche. Ancora, spingendosi oltre, ve ne furono poi
altri che intrapresero opere di commento sistematico facendo ampio ricorso alla lette-
ratura rabbinica. Ricordiamo che, per quanto riguarda gli ebrei, oltre alla scuola del
nord della Francia vi erano importanti centri di studio anche in Spagna: qui I’ esegesi si
era orientata maggiormente verso la riflessione filosofica. Tuttavia quello che ora qui
ci interessa e di accennare all’importanza assunta dalla scuola di Rashi.

Ricorrendo agli ebrei per le loro correzioni del testo biblico i cristiani vennero
dunque in contatto con la loro esegesi tradizionale, ma accanto a questa trovarono
anche le nuove forme d’interpretazione. B. Smalley, nella sua introduzione, fa notare
che I'importanza attribuita all’influenza rabbinica nelle opere dei cristiani, di questo
periodo, ¢ sottostimata: «Si pensava che Rashi avesse fatto la sua prima apparizione
nei commentari Latini con Nicola di Lyre, all’inizio del xiv secolo».**Certo il nome di
“Rabbi Salomon” compare per la prima volta nel secolo xiv, ma dietro buona parte
delle citazioni anonime (Hebrei dicunt) dei secoli xii e xiii secolo sta 1’opera dell’ese-
geta di Troyes o dei continuatori della sua scuola.

“ E il modo con cui viene indicato il targum, traduzione aramaica della Bibbia.

* G. DAHAN, Juifs et chrétiens en occident médiéval, p.9. Diamo il testo latino di S. Harding, da
noi tradotto e riportato nel testo: «Multum de discordia nostrorum librorum, quos ab uno interprete suscepi-
mus, admirantes, ludeos quosdam in sua Scriptura peritos adivimus, ac diligentissime lingua romana ab eis
inquisivimus de omnibus illis Scripturarum locis, in quibus illae partes et versus habebantur... Qui suos
libros plures coram nobis revolventes, et in locis illis ubi eos rogabamus, Hebraicam, sive Caldaicam scrip-
turam romanis verbis nobis exponentes, partes vel versus, pro quibus turbabamur, minime repererunt. Qua-
propter Hebraicae atque Caldaicae veritatis, et multis libris latinis, qui illa non habebant, sed per omnia
duabus illis linguis concordabant, credentes, omnia illa superflua prorsus abrasimus» (Monitum, 6-8; ed. in
Historia dela Orden de Cister, Documentos, VI, Monasterio de la Huelgas 1995, pp. 236-238).

2 B. SMALLEY, The study of the Bible in the middle ages, XV1.



474 UMANITA E CULTURA

«L’identificazione precisa dei loro prestiti non ¢ stata fatta; mi sembra difficile,
perfino impossibile che la si possa realizzare: i cristiani non hanno consultato i testi
scritti (salvo al xiv secolo Nicola di Lyre), ma hanno acquisito la loro conoscenza al
momento della discussione con degli ebrei» . *

Tuttavia, tralasciando la pretesa di determinare I’influsso diretto di un autore su
un altro, la comparazione dei testi dei maestri della scuola del nord con quelli di alcuni
autori cristiani ha il pregio di mostrare quanto sia profondo I’influsso esercitato da
quelli su questi. Noi, a titolo di esempio, riporteremo un singolo passo di Ugo di San
Vittore, ma varrebbe la pena di soffermarsi anche sugli altri vittorini, sulla scuola bi-
blica - morale parigina, su una serie di manoscritti e su altri autori.* Un discorso a
parte meriterebbe Nicola di Lyre; egli conosceva bene I’ebraico, e quindi ebbe la pos-
sibilita di accedere direttamente ai testi degli studiosi del nord della Francia

Per concludere veniamo dunque al testo di Ugo di San Vittore. Secondo B.
Smalley diverse opinioni presenti nelle sue Notulae mostrano come i suoi insegnanti
appartenessero alla scuola degli «esegeti razionalisti fondata da Rashi» * A suo parere
almeno vi € almeno una spiegazione che va attribuita a Rashi, una a Joseph Kara e tre
a Rashbam. Soffermiamoci proprio su quella che lo accosta a Rashi. Commentando
Genesi 49,12a («Vermigli ha gli occhi per il vino») Rashi afferma: « Vermigli - 1l ter-
mine significa “rossi”, ed ¢ cosi che lo rende il targum. Allo stesso modo: Chi ha gli
occhi rossi?*’ Chi ha I”abitudine di bere molto vino ha infatti gli occhi rossi».** Mentre
Ugo: «Pulchriores sunt oculi ejus vino. In haebraeo habetur, rubicundiores: et notat
secundum Hebraeos abundantiam vini, quod apparit in oculis potantium» *

Mentre per Genesi 49,12b (bianchi i denti per il latte) in Rashi abbiamo: «Bian-
chi i denti per il latte - Per |’abbondanza di latte. Il suo paese offrira buoni pascoli per
1 greggi di pecore. Il testo dunque significa: “Avra occhi rossi per I’abbondanza di vino
e denti bianchi per 1’abbondanza di latte”».* E in Ugo: «Dentes ejus lacte candidiores.
Hic notatur etiam secundum illos abundantia ovium et lactis, quod in dentibus apparet
comestumy.”!

* G. DAHAN, Juifs et chrétiens en occident médiéval, p. 23.

*“ Per un’introduzione al tema vedi G. Dahan (cft. nota 37), B. Smalley (cfr. nota 22). Mentre per
quanto riguarda una comparazione sistematica tra Andrea Di San Vittore e le sue fonti: R. BERNDT, Les
interprétations dans le Commmentaire de I'Heptateugue d'Andre de Saint-Victor, Rech. Aug. 24 (1989),
199-240.

4 Per quanto riguarda 1 rapporti tra Rashi e Nicola di Lyre ci limitiamo a ricordare il testo di: H.
HAILPERIN, Rashi and the christian scholars, University of Pittsburgh Press, Pennsylvania 1963.

“ B. SMALLEY, The study of the Bible in the middle ages, p. 103.

Y Pryv 0520

¢ RASHI DI TROYES, Commento alla Genesi, p. 410.

# HUGONIS DE 8. VICTORE, Adnotationes elucidatoriae in Pentateuchon, in Genesim, 49, PL
175, 59.

% RASHI DI TROYES, Commento alla Genesi, p. p. 410.

* HUGONIS DE 8. VICTORE, Adnotationes elucidatoriae in Pentateuchon, in Genesim, 49, PL
175,59



PATRIZIO ALBORGHETTI 475

7. CONCLUSIONI

Come si ¢ potuto vedere, anche se con brevi accenni, il maestro di Troyes e la
sua scuola ebbero un profondo influsso sulla cultura cristiana: influsso che assume una
rilevanza anche maggiore se si pensa che non cesso nemmeno dopo la condanna del
Talmud e dei commentari di Rashi, avvenuta dopo la disputa attorno ai testi rabbinici
del 1240.

Certamente una ricerca che prendesse nuovamente contatto, inizialmente tra-
mite un approccio storico e analitico, con questi scritti, avrebbe la possibilita di ripor-
tare alla luce I'immenso e prezioso lavoro svolto dai pensatori di questi secoli: pensa-
tori che fanno parte di una tradizione che, se ripresa, potrebbe arricchire profondamen-
te gli studi contemporanei. Soprattutto se si pensa alla capacita degli autori cristiani di
questi secoli di aprirsi alle culture esterne per integrarle, in qualche modo riconvertirle
all’interno della comprensione del loro messaggio cristiano.

Con queste poche pagine abbiamo voluto offrire semplicemente un profilo del-
la figura di un grande pensatore ebreo medievale. Consapevoli che ’importanza del
soggetto meriti ben altro spazio e attenzione, ci auguriamo che le presenti riflessioni
sollecitino, in futuro, un ulteriore approfondimento.



