RTLu Il (1998) 3, 485-496 485

Riflessioni
sulla storia della teologia

Inos Biffi
Facolta di Teologia, Milano (Italia) - Lugano

1. LA STORIA DELLA TEOLOGIA E IL SUO STATUTO SCIENTIFICO
1.1. Presupposti della storia della teologia
a) La figura della teologia

La figura della teologia: “sermo de Deo” e altro — rappresentazione ed espe-
rienza

Al principio della storia, o di una storia della teologia, a fare da riferimento e
da discernimento si pone anzitutto la concezione della teologia. Nel moltiplicarsi delle
Storie della teologia, che ¢ dato di constatare in questi anni, la mancanza di una “teo-
ria” della teologia, cio¢ di una esplicita riflessione “teoretica™ su di essa — che d’altra
parte non puo trascurare la lunga tradizione in cui varie teorie di teologia si sono espresse
—appare la pit vistosa e la pit grave, ed ¢ la ragione per la quale piti che di Storie della
teologia si hanno o Storie della filosofia' 0 una Medioevologia a carattere prevalente-

! Cfi., per esempio, la critica molto forte mossa al volume dedicato alla teologia del Rinascimento



486 UMANITA E CULTURA

mente descrittivo o positivo®.

Di fatto, & in relazione a una “teoria” della teologia nel senso indicato

« che possono avvenire il reperimento e la “selezione” della “materia™ specifica
della storia della feologia,

« ¢ che puo esercitarsi un giudizio critico e una valutazione comparativa, senza
dei quali non si oltrepasserebbe il livello informativo, sia pure della materia teologica.

Per esempio: irriconosciuta alle opere di san Bernardo la prerogativa di essere
una teologia, a motivo di un canone teologico di tipo prevalentemente “intellettualisti-
¢o” o affrettatamente detto “scolastico” — rimanendo poi da precisare che cosa inten-
dere per “Scolastica”, questione non poco oggi dibattuta’ -, di fatto Bernardo non figu-
rava in una storia della teologia (anche se attualmente figura ancora, non credo, in
maniera in tutto pertinente e soddisfacente, o dopo sufficiente riflessione).

Da questo profilo si comprende la “provocazione” e la corrispondente reazione
suscitata dalla “teologia monastica” — secondo la denominazione diffusa e resa comu-
ne da Jean Leclercq —: categoria storica e insieme teoretica, a sua volta non sempre
correttamente compresa né sempre riconosciuta e usufruita felicemente, e tuttavia di
forte interesse, non solo appunto come via “estrinseca” per la comprensione di una
modalita di rendere il mistero cristiano in una tradizione del passato, ma anche come
indice ed esigenza di una piti ampia e ricca determinazione della stessa “teoria” della
teologia, indebitamente delimitata in maniera esclusiva all’ambito e alla forma della
concettualita o del “sapere™.

D’altra parte, se, da un lato, la “teoria” della teologia si & venuta in qualche
luogo formalizzando come “sapere critico della fede”, dall’altro, anche altri “ingre-
dienti” stanno apparendo come indispensabili per il compimento stesso di quella “teo-
ria”, o figura della teologia, ¢ va riconosciuto che non hanno mancato di contribuire
alla sensibilita verso di essi i richiami evocati esattamente dalla “teologia monastica” .

Si pensi all’ingrediente dell’ “estetica” — a sua volta non semplice da definire —
, 0 a quelli, ugualmente difficili da governare, di “esperienza”, di “prassi”. La gestione
rigorosa di questi che abbiamo chiamato “ingredienti” — e che in realta sono da consi-
derare componenti di definizione unificante — & comunque indispensabile, se non ci si
vuole concedere ad espressioni in liberta, emotive e retoriche, pit che non pensate.

Quello che si voleva qui, comunque, mettere in luce, al fine di realizzare una
storia della teologia, & la richiesta pregiudiziale — non nel senso negativo “pregiudi-

nella Storia della teologia edita da Piemme — Storia della teologia i: Eta della Rinascita, Casale Monferra-
to (AL) 1995: «Non si ha tra le mani una vera storia della teologia del Rinascimento» (M. FOIS, in “La
Civilta Cattolica™ 149 [7 febbraio 1998], 305-307).

2 Cfr. infra il § 4.

3 Cfr. R. SCHONBERGER, La scolastica medievale. Cenni per una definizione, Vita e Pensiero,
Milano 1997.

4 Sulla questione della teologia monastica cfr. I. BIFFL, Cristo desiderio del monaco, Jaca Book,
Milano 1998, pp. 1-33.



INoOs Birri 487

cante” — della determinazione o di una certa determinazione consapevole e dichiarata
di cio che si intende per teologia e quindi dei campi e dei significati della ricerca, e dei
“punti di vista” che la “risolvono”.

Le variabili della figura della teologia

* Ma, acquisita “astrattamente” come premessa questa necessita di una “teoria
della teologia, la questione piu difficile & quella di precisarla e di “giustificarla”. Tanto
pit che I’immagine stessa “teologia” indebitamente dovrebbe ritenersi statica.

Se non possono mancare componenti, 1’assenza delle quali comprometterebbe
la connotazione o qualifica “teologica” (ovviamente di teologia cristiana), una prima
attenzione dev’essere volta a cogliere le risonanze variabili di teologia, con domande
di questo genere: «Che cos’era teologia per i Padri o per i medievali?», se pur si pud
parlare in generale — e sarebbe indebito — di Padri e di medievali, e con I’avvertenza
che sarebbe, in ogni caso, assolutamente insufficiente e deviante una analisi limitata al
lemma “teologia”, dovendo I’attenzione essere rivolta non al “nome”, ma alla “res”,
molteplicemente denominabile.

Veramente, una analoga difficolta sorge per la storia della filosofia. Si pud vede-
re, al riguardo, I’acuto volume di R. Imbach, Dante, la philosophie et les laics. Initia-
tion a la philosophie médiévale, dove tratta de “I’objet de I’histoire de la philosophie
médiévale™. Per parte sua il Gregory parla di «tramonto definitivo di un mito» a pro-
posito della «filosofia medievale come processo unilineare»®.

* Da questo punto di vista, non puo non derivare una certa precarieta alla stessa
esigenza precedentemente richiamata: quella di avere inizialmente, per il criterio della
ricerca ¢ 1’assegnazione degli ambiti, una “teoria” della teologia, mancando assoluta-
mente la quale il lavoro si troverebbe subito paralizzato e impraticabile.

Si dovra allora parlare di ricorrente ripresa ermeneutica, che in successione,
ritorna, modifica, precisa. Con una concezione in certa misura “aperta” e rivisitabile o
“revisibile” di “teoria” della teologia.

23

“Definizioni” di teologia

* Una definizione ancora molto generale, ma non priva di pertinenza e di pro-
prieta, di “teoria” di teologia — che inizia gia dall’accoglienza stessa della Parola di
Dio, anche se ha conosciuto in un tempo successivo e in pratica ininterrotto la sua
formalizzazione — potrebbe essere enunciata nei termini di “sapere”, di “intelletto”, di
consapevolezza critica, di “logica”, di “scienza”, di “‘sistematica”, della Rivelazione e
della fede.

5 Cerf-Editions Universitaires de Fribourg, Paris-Fribourg/Suisse 1996, specialmente le pp. 1-8.

*T. GREGORY, Gli studi di filosofia medievale fra ottocento e novecento. Conclusioni, in Gli studi
di filosofia medievale fra otto e novecento. Contributo a un bilancio atonograf ico, Edizioni di Storia e
Letteratura, Roma 1991, p. 391; discutibile, K. FLASCH, Introduction a la philosophie médiévale, Cerf-
Editions Universitaires de Fribourg, Paris-Fribourg/Suisse 1992.



488 UMANITA E CULTURA

Lepoca emblematica di questa formalizzazione ¢ facilmente riconoscibile in
quella medievale, tuttavia con I’avvertenza — che in parte corregge questa stessa con-
vinzione — che sarebbe indebito far coincidere la formalita “scientifica” con la struttu-
ra della intelligibilita. Quest’ultima ¢ radicalmente inerente al consenso della fede, che
& la condizione ma insieme 1’intenzione della intelligibilita e, da un determinato profi-
lo, il compimento. Sarebbe storicamente inesatto assegnare solo ai secoli xu e soprat-
tutto xu la persuasione dell’intelligere come intrinseco al credere, comunque si chia-
mi questo intelligere. Si pensi al «nisi credideritis, non intellegetis» in Agostino’.

» Posta la “scientificitd”, o meglio la “intelligibilita”, come proprieta caratteriz-
zante la teologia, come abbiamo gia accennato, vanno aggiunte anche altre prerogative
“teoretiche” della teologia, che si possono enunziare nei termini di “rappresentazione”
o di “esposizione”, di modalita sperimentale e “contemplativa”, di “narrazione”, trat-
tandosi poi di istituire i confronti e le correlazioni, ma riconoscendo in certo modo la
conclusa delimitazione in sé di queste definizioni e proposizione di teologia.

b) La storicita della teologia

« La storicita riconosciuta alla teoria di teologia, o il fatto delle diverse conce-
zioni storicamente rilevabili di teologia, hanno una motivazione o una genesi ben pre-
cisa, ed & la connessione o la solidarieta con la storia che contrassegna la Rivelazione,
o il “rivelarsi” della Rivelazione, il suo “dirsi” e conseguentemente il dirsi della fede.
E la conseguenza o il riflesso della struttura antropologica della Rivelazione e della
fede stessa.

Esattamente per tale storicita, analiticamente imprevedibile e fattuale, & possi-
bile una storia della teologia, che non & propriamente la storia della vicissitudine di
un’idea astratta, incoinvolgibile e temporalmente indenne; e non ¢ quindi neppure la
storia delle peripezie della “teoria” della teologia, ma la storia delle scelte operate in
situazioni e contesti diversi e variabili, con le possibilita in essi offerte e con progettua-
lita e finalita differenti.

« La coscienza della storicita della teologia — che consegue a quella della stori-
cita della fede e ultimamente della stessa Parola di Dio — € un dato ormai acquisito
nella nostra cultura teologica.

Si puo dire che le sue radici prossime risalgono come esigenza specialmente
acuta all’epoca del modernismo, dove tuttavia la soluzione era come pregiudicata. Il
proposito o la tendenza a ridurre la veritd, o quanto meno la non chiara distinzione tra
storicita e storicismo, da un lato, e, dall’altro, un’esclusiva attenzione all’aspetto intel-
lettuale e deduttivo della teologia, non permettevano una chiarificazione e lasciavano
la questione compromessa e insoluta.

7 Si veda sul tema C. Marabelli, “Nisi credideritis non intellegetis”. La fede genesi della teologia,
pubblicato in questo stesso volume.



INOS BIFFI 489

In particolare, questa concezione della teologia spiega le vicissitudini emble-
matiche legate sia all’operetta di Padre Chenu Une école de théologie: le Saulchoir® —
posto all’Indice nel 1942 —, sia alla “théologie nouvelle”, contesto dell’enciclica Hu-
mani generis. Sembrava che il rilievo delle relazioni e delle impronte storiche come
luoghi di nascita e come spiegazione della teologia ne compromettesse il valore verita-
tivo e relativizzasse il dogma cristiano. A Padre Chenu venivano, sopratutto, attribuite
la critica e il rigetto della dimensione “speculativa” della teologia Scolastica.

» In realta, la questione era un’altra ed era di principio: riguardava I’'immagine
della teologia in quanto tale, non riducibile né alle conclusioni teologiche, né al Magi-
stero o al “dogma”, che, pure, secondo la prospettiva cattolica, ¢ incluso come dimen-
sione imprescindibile nella teologia.

Ora, esattamente la riflessione sulla figura della teologia — scienza o “intelligen-
za della fede”, meglio ancora: riflessione o “reazione” del credente all’interno della
Parola di Dio — mostra che a vari livelli la storicita la contrassegna la teologia.

» La Parola di Dio & un “dato” la cui verita non € via via modellata secondo una
storicistica mobilita, ma neppure prescinde dal “linguaggio” col suo aspetto di variabi-
lita: ad esso & affidato il compito di “dire”, o di rappresentare, o di elaborare I’espe-
rienza di tale Parola, mediata dalla fede: queste funzioni teologiche nei confronti della
Parola di Dio domandano a ogni epoca un loro rinnovato “riconoscimento™, che & ben
altro rispetto a una semplice tradizione di concetti.

* Abbiamo parlato di P. Chenu, il quale non solo ha proposto una teoria critica
della teologia e quindi della sua storicitd, ma di fatto & stato il primo geniale storico
della teologia, — particolarmente di quella medievale'®, con al centro san Tommaso — in
conformita alle esigenze nuove. Oggi assistiamo a una rilettura della sua opera di sto-
rico, talora accompagnata da un inammissibile e penoso astio'' o da una giusta esegesi
puntigliosa'?, che tuttavia forse non altrettanto rileva I’originale ermeneutica dell’in-
sieme, che caratterizza il metodo di Chenu e rende la sua opera un geniale riferimento
permanente, intatto nel suo valore: «La théologie comme science au xur siecle...; La
théologie au douziéme siécle...; Introduction a l'étude de saint Thomas d 'Aquin... —
scrive Giuseppe Colombo — sono le opere di Chenu destinate a restare. Hanno infatti

8 Cerf, Paris 1985; cfr. I’edizione italiana Le Saulchoir. Una scuola di teologia, Marietti, Casale
Monferrato (AL) 1982.

? Si veda su questo rapido scorcio storico e sull’opera rinnovativa di Chenu G. COLOMBO in M. -
D. CHENU, La teologia come scienza nel xin secolo, tr. it., Jaca Book, Milano 1992, pp. 7-14.

1° Chenu ha trattato anche della “teologia barocca”; sono di vivo interesse al riguardo gli appunti da
lui lasciati sul tema.

"Vedi F. GABORIAU, Le projet de la Somme. Une idée pour notre temps, FAC-éditions, Paris
1996.

2H. DONNEAUD, M.-D. Chenu et I'exégése de sacra doctrina, in “Revue des Sciences Philosophi-
ques et Théologiques™ 81 (1997), 415-437. Sempre in questo numero della stessa rivista si vedano anche gli
altri saggi dedicati a Chenu, specialmente quello di JEAN JOLIVET (381-394).



490 UMANITA E CULTURA

gia superato il collaudo del tempo, dimostrando di restare nella storia della teologia,
non come preziosi reperti di archivio, ma come inesauribili stimoli di rinnovamen-
ton. 13

¢) La “storia” della teologia e il suo “oggetto”

“Fare storia” della teologia

A questo punto, si affaccia inevitabilmente una questione ancora preliminare,
che poteva essere posta in apertura a tutte queste considerazioni, e cioé: che cosa signi-
fichi “fare storia”: domanda interessante e di fatto dibattuta per tutte le scienze stori-
che, di cui sono ideati e proposti diversi modelli. Comunque si risolva analiticamente
la questione, o qualunque siano i modelli accolti, sembra fuori dubbio — e il rilievo &
elementare — che il fare storia comporti I’oltrepasso della descrizione e includa il giu-
dizio, e prima ancora, in maniera speciale, I’attenzione alle radici e ai contesti che la
scelta personale dei singoli autori ha investito e sintetizzato.

1l “linguaggio” come oggetto della storia della teologia

* Se ora prendiamo in considerazione I’ oggetto proprio della storia della teolo-
gia, possiamo individuarlo nel “linguaggio” della fede, inteso linguaggio come I’insie-
me delle forme storico-antropologiche del sapere e della rappresentazione della Rive-
lazione. In altri termini, la storia della teologia mira alla ricostruzione dei modi espres-
sivi della fede, degli “schemi” che li sottendono e li “condizionano”, con le fonti che
hanno determinato I’intelligenza e I’esposizione del mistero cristiano.

* Detto diversamente, e a modo di indicazione, possiamo proporre che la storia
della teologia studi:

- Le forme della reazione teologica: del discorso, della rappresentazione e dell’
“esperienza” di Dio.

- Le relazioni “esterne”, culturali, della reazione e dell’espressione teologica, la
portata di queste relazioni, come indici di mentalita e il confronto con il linguaggio
“originale” della teologia (se si puo parlare di linguaggio “originale”, con la questione
“linguaggio biblico” e “linguaggio teologico”).

- Le tipologie del linguaggio culturale teologico risultanti.

* Su queste premesse la storia della teologia & in grado alla fine di produrre la
figura stessa della teologia secondo le diverse epoche.

Ovviamente, senza lasciare mancare, in merito, il momento critico-teologico,
che supera una pura constatazione, se mai questa sia effettivamente possibile - ¢ non
loé.

" Cfr. M.-D. CHENU, La teologia come scienza nel xiit secolo, p. 7.



INOS BIFFI 491

E questo dice le doti di cui deve disporre chi fa una storia della teologia.
d) Le “epoche” della storia della teologia

La precarieta delle periodizzazioni

« E nota ormai la critica alle periodizzazioni della storia nei diversi settori,
letterario, filosofico, ecc.', spinta ideologicamente all’eccesso dallo strutturalismo.
Anche il settore della teologia ovviamente ¢ interessato da questa critica. Caduto 1’ar-
tificio delle periodizzazioni assolute, la storia della teologia, che ¢ quella che ci riguar-
da, si trova indotta, senza precomprese cesure e assegnazioni, a studiare fatti e autori
di teologia nella loro “originalita” e nelle loro “differenze”, e quindi anche nelle loro
connessioni, con precedenze e seguiti.

» Sara in queste analitiche ricostruzioni e interpretazioni che potranno apparire
le periodizzazioni, al sorgere quindi di elementi che, nel loro insieme, improntano e
unificano e con cio offrono le ragioni e i termini di una periodizzazione. La quale, per
altro, non sembra discutibile, quando appunto si possa provare con i sensibili muta-
menti soprattutto di “mentalita”, diciamo ancora di “linguaggio”, restando il fatto del-
la continuita “essenziale”, o di “tradizionalita”, per la quale una teologia si definisce
cristiana.

Storia “della teologia” e storia “delle teologie” o delle “materie teologiche”

Appare dalle considerazioni precedenti il significato di una storia “della teolo-
gia”, che in realta si risolve, proprio per essere “storia”, in una storia “delle teologie”,
o delle “materie teologiche”, intesa “materia” come il subiectum in senso medievale:
delimitazione di campo di una scienza.

In sintesi: lo statuto scientifico della storia della teologia

« Non saprei se a questo punto sia possibile avere un’idea rigorosa dello statuto
scientifico della storia della teologia. La connessione e la sintesi articolata dei termini
emersi, forse, ne permette la descrizione, alla confluenza delle tre linee o dei tre per-
corsi:

- quello della “storia”;

- quello dei modelli o “linguaggi” teologici, con I’emergenza delle diverse “for-
me di teologia” (sapere e rappresentazione) che ne sono 1’oggetto, in ogni modo ab-
bandonando 1"’uniformitd” della teologia stessa e in modo speciale il pregiudizio della
equipollenza, senza margini e senza ulteriorita: teologia = intellettualita.

* Ma forse anche qui, lo statuto potrebbe essere la mercede meritata dall’eserci-
zio stesso della storia della teologia.

" Cfr. L.-M. DE RUK, La philosophie au Moyen Age, Brill, Leiden 1985, pp. 1-24.



492 UMANITA E CULTURA

2. LA STORIA DELLA TEOLOGIA E LA SUA RELAZIONE CON LA RATIO
sTUpIoRUM DI UNA FACcOLTA DI TEOLOGIA

» Determinato il senso di una storia della teologia (delle teologie) e prospettato o
ipotizzato un suo statuto scientifico, resta da individuare come essa si possa disporre e
connettere dentro la ratio studiorum di una Facolta Teologica.

- All’interno dei singoli trattati di sistematica: la storia della teologia corrispon-
de alla loro parte storica, condotta perd con particolare attenzione al confronto critico,
ossia al rilievo dei differenti “linguaggi” o dei diversi ingredienti, nella continuita (o
meno) dell’identica fede.

Non basterebbe, di conseguenza, il resoconto storico, occorrendo invece un
espresso rilievo e una precisa interpretazione della differenza che configura le forme.
Da questo profilo risalta la necessita, in preliminare, della storia non solo della materia
dei trattati, ma anche della formazione e della disposizione dei “trattati” della sistema-
tica teologica.

Gia questa storia metterebbe in luce la concezione e I’esegesi fondamentali
della materia del trattato e della concezione della teologia che lo costituisce.

- Come “introduzione” allo studio della teologia sistematica: Nel senso che la
storia “speciale” della teologia, con i singoli trattati, dovrebbe presupporre la storia
“generale” della teologia; in tal modo risulterebbe perspicua e significativa nei suoi
elementi caratterizzanti, che con la loro “grammatica” e “sintassi” si ritrovano emer-
genti e vengono a segnare i momenti storici dei trattati di sistematica.

- Suddivisione della “storia generale della teologia™: pur tenuta presente la
precarieta delle periodizzazioni, a cui abbiamo accennato, si pu tuttora pensare alla
suddivisione:

1) Storia della teologia patristica

2) Storia della teologia medievale

3) Storia della teologia moderna

4) Storia della teologia contemporanea,

anche se questa suddivisione deve essere sensibile ai prosiegui reali e alle “re-
viviscenze” e continuita che oltrepassano e infrangono i confini cronologici estrinse-
camente imposti. D’altra parte, per tornare al piano di studi, si pu¢ pensare che i corsi
della storia della teologia - particolarmente quello che si riferisce al periodo medieva-
le, moderno e contemporaneo - accompagnino il triennio teologico.

- Come oggetto di corsi di specializzazione nel biennio di preparazione alla
licenza: in questo contesto i corsi mirerebbero a sviluppare analiticamente aspetti,
periodi o figure della storia della teologia, dall’eta patristica all’epoca contemporanea.

- Se la storia della teologia tende a rilevare la variabile storicita o vicissitudine
storica della teologia, essa a sua volta presuppone ¢ include una introduzione alla
teologia, alla sua, in un certo senso, figura “astratta”, sia pure incipiente e nel senso
sopra indicato, cosi che risulti determinato e “unificato” il referente della stessa storia
della teologia: introduzione, d’altronde occorrente non solo per la storia della teologia,



INOs Bierl 493

ma per la definizione del campo proprio dello studio e della ricerca di una facolta
teologica.

* Appare a questo punto la connessione dei due insegnamenti:

1) Introduzione alla teologia;

2) Introduzione alla storia della teologia.

- Quanto all’introduzione al mistero di Cristo: in questo contesto viene a confi-
gurare la materia “concreta” della teologia e della stessa storia della teologia, con tutte
le precisazioni necessarie in merito.

- Sempre in relazione al ciclo dello studio teologico sistematico, appare la dif-
ferenza tra la storia della teologia da un lato, e la storia della Chiesa e la patrologia
dall’altro:

a) La teologia fa parte della storia o di un certo modo di concepire la storia della
Chiesa: rappresenta per la Chiesa la storia della sua coscienza e della sua espressione
del mistero cristiano. La storia del “linguaggio” teologico concerne anzi un aspetto
fondamentale della vita della Chiesa. Anche la teologia & un fatto o un avvenimento di
Chiesa. A motivo, per altro, dei tratti che la contrassegnano e la unificano, la storia
della Chiesa che ¢ la teologia, o la storia della teologia, opportunamente si costituisce
in scienza propria e distinta, anche se capitoli dedicati esattamente alla storia della
teologia dovrebbero o potrebbero accompagnare la storia della Chiesa come tale, evi-
dentemente sulla pregiudiziale di un effettivo statuto scientifico della stessa storia del-
la Chiesa.

b) A modo di esempio, particolarmente in relazione con la patrologia, la storia
della teologia dell’epoca patristica viene a configurarsi, ancora una volta, secondo le
proprieta sopra individuate: ricerca il modo caratteristico dei Padri nel “reagire” e nel
rendere il mistero cristiano, con tutte le connessioni che lo concernono. Come per la
storia della Chiesa in generale, ¢ indubbio che il metodo teologico dei Padri & un im-
prescindibile capitolo della patrologia; le stesse motivazioni valgono per concepire in
“scienza” distinta, o distintamente insegnata, qual ¢ appunto la storia della teologia
nell’eta patristica.

- Dalle considerazioni precedenti risalta la connessione e la differenza tra la
storia della teologia, 1a teologia sistematica e 1’ esegesi. O, meglio, anzitutto le “teolo-
gie sistematiche”. Il proposito della teologia sistematica & quello di avere una cono-
scenza compiuta e una ricostruzione connessa, o articolata in un insieme, del disegno
divino in atto come storia; I’intenzione — come abbiamo visto — della storia della teolo-
gia ¢ quella di seguire nella sua variazione quella conoscenza e “ricostruzione”,

Ma due avvertenze vanno fatte.

- La prima: la teologia sistematica non va, in ogni modo, concepita come una
forma astratta, una “somma” di verita comunque valida, ottenuta attraverso un’opera-
zione “astrattiva” dalla storia, a cominciare dalla storia che ha iniziato la teologia.
Non esistono da una parte gli eventi salvifici e dall’altra la loro “risoluzione”. La teo-
logia ricerca la intelligibilita che essi non solo contengono e che possono concedere,
per essere abbandonati: essa € generata e “trattenuta” indissociabilmente nell’evento,



494 UMANITA E CULTURA

nell’atto stesso in cui viene “saputa”. La scienza teologica non si riduce mai a dottrina
al punto da consistere a sistematicamente a s¢, in una validita astorica, d’altronde re-
stando vero che, senza intelligibilita nessuna storia, nemmeno quella della salvezza,
puo avere senso e alla fine consistere. E quanto si afferma della teologia sistematica
sotto 1'insegna dell’ intellectus, si deve, a loro modo, dire delle altre “forme™ di teolo-
gia, che si puo definire ugualmente sistematica sotto 1’insegna degli altri trascendenta-
li, quali il bonum e il pulchrum.

- La seconda: propriamente, non si pud parlare di “una” teologia sistematica
non solo nella successione storica, ma anche nella sincronicita. La storia della teologia
vale a far prendere coscienza della “relativita” della sistematica e della pertinenza di
parlare di “sistematiche”, e contribuisce a approntarvi le risorse.

- Vorrel, pero, anche solo ricordare I’imprescindibilita della storia della teolo-
gia in funzione dell’esegesi, e quindi della storia dell’esegesi, per una esegesi scienti-
fica, dove “scientificitd” non puo significare “assolutezza” dalla coscienza biblica tra-
dizionale della Chiesa.

Senza dubbio, lo statuto scientifico del sapere storico della teologia ¢ ancora in
fase di ricerca, per quanto concerne sia il “fare storia”, sia il fare storia “della teolo-
gia”, anche perché — abbiamo visto — a condizione di questo sapere sta la I’*“immagine”
della teologia, e non si puo dire che essa abbia ancora ricevuto, neppure nella maggior
parte degli autori di storie della teologia, una esauriente formulazione critica'®,

I1 “discorso sul metodo™ della storia della teologia presuppone il discorso sulla
teologia come tale, soprattutto oggi, che ¢ rifiutato il cosiddetto modello “neoscolasti-
co” di teologia.

Abbiamo ripetuto che una “storia della teologia” ¢ “pregiudicata” dalla “teolo-
gia”. Si deve aggiungere che per fare storia della teologia bisogna essere teologi. E la
conferma viene almeno da alcune delle storie della teologia che ora menzioniamo.

3. UN FIORIRE DI STORIE DELLA TEOLOGIA

Oggi, di 1a dalla condivisione o meno delle precedenti considerazioni, non solo
non sembra piu porre problemi una storia della teologia, ma le storie della teologia si
stanno moltiplicando.

Ci limitiamo a citare come disponibili in area italiana'®:

15 Un’ampia riflessione su queste “condizioni” per fare storia della teologia troviamo specialmente
nel volume Teo-logia di Coda (vedi la nota 23). Abbiamo gia visto che non ¢ ipotetico il rischio di fare,
invece che una storia della teologia, una storia della filosofia (cfr. la nota 1).

16 Per una sintetica e lucida introduzione alla storiografia critica in particolare della teologia medie-
vale cfr. C. MARABELLI, Storia della storiografia critica della teologia medievale, in “Teologia” 20 (1995),
270-277.



INOs BiFrl 495

* E. Vilanova, Storia della teologia cristiana"’;

* Storia della teologia, a cura di E. dal Covolo, G. Occhipinti, R. Fisichella'®;

* R. Osculati, La teologia cristiana nel suo sviluppo storico';

* B. Mondin, Storia della teologia®;

* Storia della teologia: direzione di A. Berardino — B. Studer (Epoca patristica);
e di G. D’Onofrio (Epoca medievale e rinascimentale)?';

* Gh. Lafont, Storia teologica della Chiesa. Itinerario e forme della teologia®;

* P. Coda, Teo-logia. La Parola di Dio nelle parole dell uomo®;

» Jean-Pierre Torrell, La teologia cattolica®.

¢ Accenniamo infine alla Storia della teologia medievale a cura dell’*Istituto
per la Storia della teologia Medievale”, di Milano, con la direzione di Inos Biffi e
Costante Marabelli, e un International Adviser Committee formato da Stephen Brown,

'"Voll. 1 (Dalle origini al xv); 2 (Preriforma, Riforme, Controriforma); 3 (secoli xvin, Xix e xx),
Borla, Roma 1991-1995 (ed. or. Editorial Herder, Barcelona 1987-1992, con una lettera del P. Chenu — al
quale I’opera ¢ dedicata — “maestro nella storia della teologia medievale”, che afferma; «La storia della
teologia non ¢ la storia di un’ideologia, bensi di un’intelligenza della fede in atto nella comunita cristiana»
-p- 12).

" Voll. 1 (Dalle origini a Bernardo di Chiaravalle); 2 (Da Pietro Abelardo a Roberto Bellarmino); 3
(Da Vitus Pichler a Henri de Lubac), Edizioni Dehoniane, Roma-Bologna 1995-1996.

** Voll. 1 (Primo millennio); 2 (Secondo millennio), Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo (Mila-
no) 1996-1997.

*Voll. 1 (Epoca patristica); 2 (Introduzione all’epoca scolastica); 3 (Introduzione all’epoca moder-
na); 4 (Epoca contemporanea), Edizioni Studio Domenicano, Bologna 1996-1997.

*! Apparsi 5 volumi: 1 (Epoca patristica); 1 (Storia della teologia nel Medioevo, in 3 tomi); m (Eta
della Rinascita), Piemme, Casale Monferrato (AL), 1993-1996.

* Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 1997 (ed. or. Cerf, Paris 1994).

* Pontificia Universita Lateranense-Mursia, Roma 1997; vedi anche: L. PADOVESE, Introduzione
alla teologia patristica, Piemme, Casale Monferrato 1992; P. GILBERT, Introduzione alla teologia medio-
evale, Piemme, Casale Monferrato (MI) 1992; K. RUH, Storia della mistica occidentale, Vita e Pensiero,
Milano 1995; B. McGINN, Storia della mistica cristiana in Occidente. Le origini (i- v secolo), Casa Editrice
Marietti, Genova 1997; J.L. ILLANES - I.I. SARANYANA, Historia de la Teologia, Biblioteca de Autores
Cristianos, Madrid 1995.

* Si tratta di una introduzione, sintetica ma non sommaria, alla storia della teologia, secondo i suoi
momenti fondamentali o “epocali” — per quello che la distinzione in momenti ed epoche - come accennava-
mo - possa valere. Dovrebbe il volumetto essere uno dei primi libri letti da quanti, incominciando la teolo-
gia, subito occorre che ne conoscano il profilo storico. In questo del Torrell si riflette, e si sente subito, la
lunga esperienza teologica e la precisa competenza dell’illustre docente di Friburgo (Svizzera) — di profes-
sione “teologo” — ormai noto anche in Italia soprattutto per due eccellenti volumi, che sono tra quanto di pit
profondo e fine sia stato scritto su san Tommaso, frutto di una assidua e penetrante frequentazione del
Dottore Angelico: Initiation a Saint Thomas d ‘Aquin. Sa personne et son eceuvre, Editions Universitaires
Fribourg Suisse-Editions du Cerf, Fribourg-Paris 1993 (tr. it. Piemme, Casale Monferrato [AL] 1994) e
Saint Thomas d’Aquin, maitre spirituel. Initiation 2, Editions Universitaires Fribourg Suisse-Editions du
Cerf, Fribourg-Paris 1996 (tr. it. Citta Nuova, Roma 1998), dove, si puo dire per la prima volta con tale
ampiezza, viene illustrata, con larga e felice recensione di testi, la “spiritualitd” di Tommaso. Di Torrell va
espressamente ricordato 1’esteso e preciso contributo su La scienza teologica secondo Tommaso e i suoi
primi discepoli, nella Storia della teologia nel Medioevo, Piemme (uno tra i piti riusciti di quest’opera).



496 UMANITA E CULTURA

Alain De Libera, Jean Jolivet, James McEvoy, Andreas Speer ¢ Jacques Verger. Sono
previsti un sessantina di volumetti, sulle 100-150 pagine ciascuno, da Agostino a Era-
smo. Lopera, dal titolo complessivo “Eredita Medievale”, & partita da una riflessione
“teoretica” sulla teologia - non limitata a “intellectus fidei”, ma attenta alla sua forma
estetica e sperimentale, e sulla “storia della teologia”, certamente ispirata a P. Chenu.
Anche se non vogliamo con questo dire che tutto sia riuscito o assicurare che tutto
riuscira secondo questo proposito.

La casa editrice ¢ la Jaca Book; i volumetti apparsi sono:

- cinque nel 1996: Fede e dialettica nell 'x1 secolo, di André Cantin; Abelardo.
Dialettica e mistero, di Jean Jolivet; Istituzioni e sapere nel xii secolo, di Jacques
Verger; Gli inizi di Oxford. Grossatesta e i primi teologi (1150-1250), di James McE-
voy; Figure francescane. Alla fine del xiit secolo, di Frangois-Xavier Putallaz;

- quattro nel 1997: Boezio. La ragione teologica, di Miguel Lluch-Baixauli; //
rinascimento del xu secolo, di Jacques Verger; Bernardo di Clairvaux. Intelligenza e
amore, di Claudio Stercal; Ugo di San Vittore, di Dominique Poirel;

—tre nel 1998: Meister Eckhart e la mistica renana, di A. De Libera; Intorno a
Chartres. Naturalismo platonico nella tradizione cristiana del xi secolo, di Michel
Lemoine; Professione: filosofo. Sigieri di Brabante, di Frangois-Xavier Putallaz e Ruedi
Imbach.

Seguiranno prossimamente: Enciclopedismo e sapere cristiano tra tardo-anti-
co e alto-medioevo di Manuel C. Diaz y Diaz; e Giovanni Duns Scoto. Teologia “cri-
tica” e rigore della carita, di Olivier Boulnois e la teologia di Ockam, di Joel Biard.

Tutto questo fervore di storie della teologia ¢ indubbiamente segno che un modo
e un’epoca di concezione della teologia sono definitivamente scomparse.



