RTLu Il (1998) 3, 497-607 497

Francesco di Sales
e la Riforma

Pierluigi Boracco
Facolta di Teologia, Milano (Italia) - Lugano

1. PREMESSA

Dati i comprensibili limiti tecnici imposti all’articolo dalla sua appartenenza ad
una Miscellanea in onore del Gran Cancelliere della Facolta Teologica, il mio inter-
vento procedera come un puro sondaggio, come una semplice trivellazione. Quello
che si “preleva” non ¢ tutta la montagna, ma una campionatura dei materiali, che per-
mette di “interpretare” la consistenza e identita di essa lungo tutte le sue stratificazioni.

Perché pero il punto di “assaggio” della figura di Francesco di Sales non sia
arbitrario, occorre che avvenga in un “momento chiave” che offra lo spettro piti ampio
di materiale reperibile. Per questo scegliamo un significativo punto di “svolta” e “mu-
tamento” del suo cammino, perché meglio illumini il trapasso da un tipo di terreno,
divenuto ormai sottosuolo, ad un altro che si stratifica sopra di esso.

La prospettiva quindi ¢ quella di chi guarda a Francesco di Sales per vedere
quali variazioni o mutamenti spirituali intercorrono, quali cambiamenti di “registri”
intervengono dentro un’esperienza di fede e di ministero presbiterale ed episcopale, e
per quali motivi e quali obiettivi.



498 UMANITA E CULTURA

2. 11 1604 NELLA VITA DI FRANCESCO DI SALES

Il momento in cui noi intendiamo guardare a Francesco di Sales ¢, grosso modo,
quello rappresentato dall’incontro con la Chantal, nel 1604. Un momento un po’ parti-
colare per Francesco di Sales! E, per noi, un ottimo balcone e punto di osservazione.
Questo episodio fa un po’ da cerniera fra due epoche della sua vita: chiude una pagina
e ne apre un’altra; o, meglio, porta a maturazione una svolta che si era gia aperta un
paio d’anni prima, in un viaggio di Francesco a Parigi, nel 1602.

Prima di procedere all’individuazione di cio che si sta aprendo, occorre, alme-
no rapidamente, delineare le vicende di Francesco fino al 1604. Chi ¢ Francesco fino a
quest’istante? Visto un po’ dall’esterno, ¢ un giovane prete, che ha fatto presto carrie-
ra: & diventato subito “Prevosto” (cioé “numero due” della diocesi), prima ancora di
diventare sacerdote.

Una carriera rapida e brillante, dentro la quale si ¢ segnalato per aver accettato
una sfida impossibile: quella di impegnarsi e giocarsi come “missionario” per la con-
versione di Ginevra e dello Chablais. Sfida partita, fra 1’altro, non su proposta origina-
ria dell’autorit religiosa, del vescovo, ma su proposta dell’autorita laica, del principe
di Savoia, Carlo Emanuele.

Anzi per il vescovo Granier (quinto vescovo di Ginevra ridotto dai calvinisti a
vivere in esilio ad Annecy) & proposta imbarazzante: conosce benissimo le difficolta
che si frappongono alla conversione di questa diocesi dal calvinismo al cattolicesimo.

Molto piu che la riconduzione al cattolicesimo della popolazione di queste ter-
re, appartenenti ai Savoia come stato e a Ginevra come diocesi, deve avvenire in modo
morbido e prudente, tale da non risvegliare le suscettibilita delle autorita religiose
calviniste nel frattempo insediatesi (in maniera definitiva, insegnera poi la storia suc-
cessiva) in Ginevra, ormai destinata a riconfermarsi come la “Roma di Calvino”.

Per il Granier, il vescovo che (su invito dei Savoia) deve individuare una perso-
na che accetti questa sfida impossibile, & una nuova grossa preoccupazione: nel caso
Francesco non accettasse, non saprebbe chi deputare a tale compito. Francesco accet-
tal E accetta a occhi chiari e lucidi, con intelligenza consapevole della situazione.
Sono sue parole: «Questa é una provincia colpita da tutte le parti da tempeste e quasi
sbriciolata dalle onde e dagli uragani che sollevano gli eretici... pin di tutte esposta
alla persecuzione dei protestanti.”

E, in effetti, gli ugonotti ginevrini, approfittando di un momento di tensione nei
rapporti tra Savoia e Francia, tenteranno addirittura 1’ingresso armato nella stessa
Annecy. Francesco conosce bene la compattezza calvinista di Ginevra; sa che questa

! IL PARROCO DI SAN SULPIZIO DI PARIGL, S. Francesco di Sales, vol. I, Andria 1987, p. 111.

2 Ivi p. 411. Esplicitamente rivolte a Papa Paolo V in occasione della sua elevazione al soglio ponti-
ficio, tali parole esprimono, nella maniera pili chiara quella che ¢ una convinzione piu volte manifestata da
Francesco.



PiErRLUIGI BorRACCO 499

diocesi ¢ “terra di frontiera”; per di pil appartiene a piu signori. Ha infatti al suo
interno almeno due autorita civili: una costituita dal re di Francia 1’altra costituita dal
principe sabaudo (cui si aggiunge, tra 1’altro, anche la presenza del duca di Nemour,
conte di Annecy).

Conosce bene, quindi, anche le inevitabili complicazioni provenienti all’auto-
rita religiosa dall’appartenenza della diocesi a pit autorita civili e politiche. Il rischio
¢, in sostanza, che in siffatta diocesi il problema religioso diventi nulla pit che una
variabile del problema politico: ’allargamento o il ritrarsi dei confini dello stato sa-
baudo - e cio6 ¢ in correlazione con gli umori della politica francese - decidera del
sopravvento del cattolicesimo o del ritorno del calvinismo in queste terre. Con la con-
seguenza che, nel gioco alterno di successi ed insuccessi delle parti, le popolazioni, a
detta di Francesco, «non sappiano pil a quale religione appartenganoy.

3. FRANCESCO DI SALES “MISSIONARIO”

Pur comprendendo, in definitiva, che la posizione geografica e la situazione
politica assegna a questa diocesi nulla piti che un compito di “contenimento” e “ridi-
mensionamento” del protestantesimo ginevrino (e quindi un compito sostanzialmente
difensivo) accetta il rischio di una campagna missionaria, nell’estremo e quasi dispe-
rato tentativo di riconvertire al cattolicesimo lo Chablais e il territorio di Ginevra.

Accetta, quindi, I'impresa non “nonostante” appaia rischiosa e i suoi successi
del tutto improbabili, ma “proprio” perché essa ¢ tale: una sfida impossibile; proprio
perché, in effetti, non si trova nessun altro disposto a rischiarla; e nemmeno a finan-
Ziatla.,? :

Cio gli consentira perd di condurla secondo quella liberta che gli viene: da un
lato, da un’assenza di precise indicazioni, (la missione gli viene letteralmente “conse-
gnata in bianco”, perché egli la esegua a suo personale e giudizioso discernimento);
dall’altro, dal desiderio progressivamente sempre pi esplicito e dichiarato, di creare
in questo apostolato missionario un modello sempre pili consapevolmente “proprio”,
uno “stile nuovo™, capace di confrontarsi, ma anche di prendere le distanze, da altri
preesistenti e piu abituali.

Puo concedersi e prendersi questa responsabilita e liberta innovativa anche per-
ché il mandato lo riceve, inizialmente, “ad personam”, (la scelta del cugino, che fin
dagli inizi lo accompagnera nella missione, come successivamente la scelta di qualche
altro compagno & frutto di sua personale, anche se non esclusiva, selezione)®.

Nonostante la presenza di parecchi momenti drammatici di mille sofferenze e

3Ivi, p. 118.
4 vi, p. 116.



500 UMANITA E CULTURA

contraddizioni, I’impresa della missione ¢ momento “magico” per Francesco!

Psicologicamente e spiritualmente egli la vive quasi come la “sfida della sua
giovent”, il “palio” dei suoi anni migliori; come il momento e I’occasione dove tutte
le sue infinite risorse, fisiche, culturali e spirituali vengono giocate, in una grande
partita, in una impari gara, da arrischiare solo in nome della fede.

Vi partecipa con tutto I’ardimento, ma anche con tutto il “gusto”, il sapore ¢ la
soddisfazione di chi ama le partite difficili, ma invitanti e affascinanti, dove la posta in
palio & troppo alta perché il mettere a repentaglio la vita fisica rappresenti deterrente
sufficiente®.

Tutto di lui viene messo in gioco, nessuna sua risorsa & risparmiata, il “dispen-
dio totale di sé” & realmente parola d’ordine quotidiana.

C’&, quindi, una componente “sportiva”, e “atletica”, “cavalleresca” ed “eroi-
ca” che accompagna questo ministero cristiano, dove si ricorre con uguale prontezza,
destrezza e soddisfazione alla “stola” e agli “speroni”, alla bibbia e ai “ramponi” da
neve.

Francesco ¢ egualmente lieto di poter annunciare dal pulpito la parola di Dio
(quando gli &, raramente, concesso); di “volantinarla”, come simpatica trovata, sotto
gli usci o sui muri delle case (quando non gli & consentito predicare in pubblico)®; di
sospendersi per la cinghia ad un albero innevato, per salvarsi da una muta di lupi in cui
si imbatte, di notte, sulla via del ritorno al castello di Allinges per essersi imprudente-
mente attardato nella sua catechesi diurna’.

In questa impresa apostolica dei suoi primi anni emergono alcuni limiti, alcuni
“sapori umani”, che Francesco seppe del resto ben intravvedere.! Ma, soprattutto,
emergono alcune caratteristiche religiose e spirituali di Francesco che saranno fonda-
mentali nel suo successivo itinerario.

Una prima caratteristica € quella del riconoscimento delle colpe del clero di
fronte al fenomeno dell’eresia e del corrispondente invito ad agire verso di essa anima-
ti da spirito di autentica carita: «E per mezzo della carita che dobbiamo smantellare le
mura di Ginevra, per mezzo della carita invaderla, recuperarla ... Volete un metodo
facile per espugnare d”assalto una citta? Vi prego di impararlo dall’esempio di Olofer-
ne. Assediando Betulia, taglia I’acquedotto e pone sotto guardia tutte le fontane ...
Anche noi, vi scongiuro, usiamo il metodo di cui ci ha dato esempio... C’¢ un acque-

> Francesco fu pit volte fatto segno di attentati da parte avversaria, cui sfuggi sempre con enorme
sangue freddo.

¢ IL PARROCO DI SAN SULPIZIO DI PARIGI, §. Francesco di Sales, vol. I, p. 128.

T Ivi, p. 125. Cfr. Ivi, p. 145, quando si racconta che a causa del crollo dell”arcata di un ponte
Francesco per parecchi giomi si vide costretto ad attraversarlo strisciando carponi sul ventre su una misera
tavola di legno gelata, gettata sul vuoto tra le due arcate.

% In un biglietto di suo pugno di quest’epoca, ma rinvenuto dopo la sua morte, leggiamo: «Mi
sembra che il mio zelo si sia trasformato in una specie di furore... & ’amore o il furore che mi spinge, Dio del
mio cuore?» (Ivi, p. 155).



PiErLUIGI BOorRACCO 501

dotto che alimenta e rianima, per cosi dire, tutte le razze degli eretici: sono gli esempi
dei preti perversi, le azioni, le parole, in sostanza ’iniquita di tutto, ma in particolare
degli ecclesiastici. E per causa nostra che il nome di Dio viene bestemmiato giorno
per giorno tra le nazioni e con piena ragione il Signore se ne lamenta amaramente per
mezzo dei suoi profeti»’.

E una sfida, dunque, dove non si tratta di “vincere” ’altro, ma, semmai, di
vincere s¢; dove non c’¢ alcun eretico da “battere”, ma da aiutare o predisporre a
“conversione”!’,

A tale scopo Francesco riconoscera estrema importanza al “colloquio privato”,
alla catechesi del singolo, al reciproco riconoscimento delle colpe!'.

Ma, nonostante il riconoscimento dell’importanza che carita e santita rivestono
nel dialogo con I’eretico, non manca mai, ed anzi ha sempre rilevanza eccessiva, il
ricorso alla “disputa”, alla “controversia”. Il vocabolario ricorrente in Francesco, in
riferimento ad essa, ¢ estremamente indicativo. Si tratta di “dispute pubbliche”, di
“dibattiti”, di “controversie”, di “provare la verita della dottrina con evidenza”, di
“riuscire a far confessare ’errore”, di “contraddittorio”. E, per giunta, si tratta di dot-
trine che sono destinate a scontrarsi: son vere «sfidey, vere «competizioni» (anche se
Francesco le intende come «gare leali») in cui gli avversari son costretti ad «entrare in
lizza».

Dal pulpito Francesco rilascia dichiarazioni secondo le quali «non € lui a riti-
rarsin, a «disertare il pubblico dibattito», che invece non gli vien concesso dagli altri.
E ancora dal pulpito che si dichiara pronto a «scendere in campo avversoy, cioé ad
andare a Ginevra a sostenere, solo di fronte a tutti, un contraddittorio teologico.

E il linguaggio tipico della “controversia”: ognuno deve difendere le proprie
posizioni contrapponendole in maniera polemica o apologetica a quelle dell’altro. Anche
non volendolo, le divergenze verranno inesorabilmente esaltate, concorrendo cosi a
fomentare strascichi di pregiudizi e frustrazioni. Ma ¢ anche un linguaggio dove si
nota che 1’aspetto del confronto “dottrinale”, nella conversione degli eretici, & ritenuto
ancora come il fondamentale dal giovane Francesco: la conversione ¢ ancora sostan-
zialmente, per lui, il passaggio da una “dottrina”, eretica, ad un’altra, cattolica. La
valenza teoretico-concettuale dell’eresia resta, ancora, chiaramente sovradimensiona-
ta.

C’¢ poi I’altro limite costituito dalla «festa del dispendio di sé», dei propri anni

* G. PAPASOGLI, Come piace a Dio, Roma 1981, pp. 145-146.

1% Si noti che Francesco, siccome si mostrava “incorreggibile”, in questo suo atteggiamento ecume-
nico, dovette patire I’onta di vedersi denunciato dai suoi stessi collaboratori (sopraggiunti in un secondo
tempo nella missione) presso il Vescovo, pregandolo addirittura di richiamarlo ad Annecy, perché egli «pre-
dica piuttosto da pastore protestante che da prete cattolicon (Ivi, p. 217). In un secondo tempo identica
accusa verso di lui fu portata anche a Roma (cft. [vi, p. 453).

' Ivi, p. 151,



502 UMANITA E CULTURA

migliori e delle proprie risorse giovanili in maniera volutamente non amministrata e
che rappresenta pill espressione di un’eta, di una psicologia, e di uno stato d’animo,
che frutto garantito e certo di virtu.

4. FRANCESCO DI SALES A PARIGI

1l viaggio a Parigi sara per lui fondamentale: costituira quell’evento che, con il
successivo incontro con la Chantal, creera motivi di ripensamento. A Parigi ormai
I’eretico, almeno ufficialmente, non esiste pit: 1’eresia, dopo la conversione, piu o
meno politica, di Enrico IV, & ufficialmente scomparsa. Il problema non & piu quello
della conversione dall’eresia, ma e quello, piuttosto, di come in realta riappropriarsi
veramente della fede da parte dei cattolici. Uessere rimasti dalla parte della «vera
dottrina» non garantisce - e se ne accorgono - di essere rimasti dalla parte dei «veri
credentix».

La quaestio a Parigi non ¢ piu quella costituita dall’«insegnamento ortodosso»
- o meno - sulla Rivelazione; il problema non & piu la spiegazione oggettiva e autentica
di essa. La vera, radicale quaestio del momento verte sull’«assimilazione soggettiva e
adeguata» di questa Rivelazione da parte del credente. Parecchie figure elette, a Parigi,
si sentono spiritualmente povere anche dopo il trionfo della «teologia veray, e perfin
dopo aver contribuito a tale trionfo.

In sostanza il problema non ¢é pit costituito dalla “dottrina”, ma dalla “spiritua-
1itd”. In effetti il grand siécle passera alla storia francese non tanto per la sua “teolo-
gia”, ma, soprattutto, per la sua “spiritualitd” e la sua “mistica”. “Conoscere” la Rive-
lazione, “spiegare” la Rivelazione era stato, fino a quell’istante, per Francesco il vero
obiettivo. E vi aveva messo a partito tutte le lezioni di teologia apprese e tutti gli studi
poi autonomamente fatti. Adesso comprende sempre meglio che fare «esperienza del-
la fede» e «discernerne» 1 cammini e gli itinerari, assistere il fedele non solo nella
intelligenza e comprensione della sua dottrina, ma anche nell’assimilazione autentica
dei suoi valori, costituisce compito ben pitt complesso e delicato e storicamente pit
urgente.

A Parigi interviene in lui un’evoluzione e una svolta nell’immagine che si era
costruito dell’eretico e dell’eresia. Lugonotto da convertire perde sempre di piti i line-
amenti del dissidente ginevrino, irriducibilmente antiromano, e acquista sempre pill i
tratti dell’honnéte homme, rimasto cattolico, ma figlio della nuova cultura e societa
che si sta progressivamente laicizzando e che riesce ancora a professare una fede orto-
dossa a prezzo di esorcizzarla dall’ambito del vissuto, del civile, dell’umano.

Piu che la dissociazione tra gruppi credenti (cattolici-protestanti) sara la disso-
ciazione tra fede e mondo a richiamare progressivamente la sua attenzione e a costitu-
ire per lui la vera «eresia del secolo», come dira nell’ Introduzione alla vita devota: «E
un errore, anzi un’eresia, voler bandire la vita devota dalla caserma dei soldati, dalla



PiErLUIGI BorACCO 503

bottega degli artigiani, dalla corte dei principi, dalla vita familiare dei coniugati».'

Leresia assume sempre di pit per lui il volto della distanza, della frattura che
si va a poco a poco scavando tra la verita professata a livello di principio o di dottrina,
e la sua assunzione vissuta. Il consolidarsi di una pericolosa dissociazione tra culto
(formale ed esteriore) e pieta; e, piti a fondo, tra vita civile e religiosita, tra mestiere e
fede, tra “politica” e “mistica”, rappresentera 1’eresia che raccogliera la sua nuova
sfida.

Tale scoperta non avviene “in proprio”, non porta esclusivamente la sua firma:
’occasione gli ¢ offerta dalla frequentazione di un circolo laico che si stringe attorno a
quella Madame Acarie, che poi diventera Madre Maria dell’ Incarnazione.

Attorno a questo circolo (Berulle, Canfield, Pembrocke, dom Du Chévre, dom
Beaucousin, Duval, Brétigny, Gallemand) si coagula, con caparbia volonta, il progetto
di giungere a formule di religiosita e spiritualita che facessero di un laico, e anche di un
“uomo di mondo”, un “devoto”, un autentico cristiano.

Questo cenacolo si costituisce e si offre inoltre come “concreto laboratorio spe-
rimentale” per la costruzione di un nuovo rapporto tra fede e societa. Francesco, a
contatto con questo salotto tramutatosi in foyer di spiritualita, raccogliera e rilancera
la scommessa da esso ispirata: la possibilita di essere, ad un tempo, “gentiluomini” e
“devoti”. L’esigenza che si impone ¢ che una semplice “ortodossia” diventi “spiritua-
lita”.

Francesco, che viene da un cattolicesimo piti ingenuo e provinciale, soddisfatto
del suo tradizionalismo (come & quello concretamente vissuto nella sua Savoia) si apre
pitl lentamente a questa “nuova sfida”, che a Parigi frullava gia da tempo nell’aria; ma,
alla fine, ne sara il pit grande e riconosciuto alfiere. I Introduzione alla vita devota,
costituira la risposta pertinente e appropriata che la penna del Sales offrira agli aneliti
di questo circolo di parigini che dibatteva, e si batteva, per una ortodossia “della fede”
e non solo “della teologia”, per una “esperienza” della Rivelazione, non solo per la sua
“intelligenza”. -

Con questo gesto, con questa assunzione della problematica trasfusagli dal cir-
colo di Madame Acarie, Francesco comprende che ormai un’epoca della sua vita, co-
stituita dalla sua impresa missionaria, si chiude; che quel momento “magico” va guar-
dato e rivisitato alla luce di nuove e piti “vere” istanze che questo mondo parigino gli
trasmette.

In questa congiuntura Francesco mostra di essere uomo di grande ascolto - sara
il segreto di tutta la sua vita. Un uomo che imparera a riconoscere le verita esattamente
in relazione agli altri e a partire dagli altri. Questo mondo parigino (pit direttamente
rappresentato dal suo elemento femminile) lo provoca, lo invita ad “esporsi”, a “sco-
prirsi”: nella misura e nel senso almeno in cui la sua richiesta di spiritualita si traduce

'*'S. FRANCOIS DE SALES, Qeuvres, (Edition critique d”Annecy), vol. II1, pp. 20.21.



504 UMANITA E CULTURA

concretamente in richiesta non tanto di nuove pensées, di nuove idee; ma, soprattutto,
di nuove “guide”, di nuovi “compagni” e di nuovi “cammini” e tracciati spirituali.

E il momento dei grandi “padri” o “maestri spirituali”. Nella Parigi di questi
anni saper «teologare e predicare» € importante; essere santi lo & ancora di pil; ma,
soprattutto, il «saper fare» dei santi diviene la richiesta pit impellente. E ’epoca dei
grandi “formatori”, ritenuti - a ragione - santi perché contagiati dalla stessa esigenza di
«forma, modello e cammino» che proveniva loro dalle loro penitenti, e su cui avevano
dovuto apprendere a fare «discernimentoy.

5. FRANCESCO DIRETTORE SPIRITUALE

Francesco non si sottrarra neppure a questa “nuova” richiesta. Saranno queste
donne a “strappare” una “direzione spirituale” a Francesco, a “inventarlo” come diretto-
re spirituale (e non vale solo per la Chantal, che per parecchi tempo dovette fargli la
posta). Senza il loro tenace ancorché delicato assedio, Francesco non sarebbe diventato
quel gran padre spirituale cosi riconosciuto del ’600 e di molta spiritualita successiva.

Sono state loro I’origine e la provocazione oggettiva; sono state poi ancora loro
il “banco di prova”, il laboratorio; e infine ne costituiscono anche il risultato e il frutto.
Senza il loro appostamento attorno a lui, per snidarlo dalle sue posizioni di “predicato-
re di verita”, per reclamarlo verso una funzione di “compagno di viaggio™ spirituale di
ognuna di loro; senza la fiducia e il credito appassionato che da subito gli largirono,
senza questa loro primordiale capacita di percepire in lui la “guida’ tanto attesa - attesa
molte volte frustrata da altri - cui affidare senza riserve il loro cammino spirituale;
senza di loro egli non sarebbe mai stato il padre spirituale che tutti conosciamo.

Bremond lo rileva come fatto tipico del 600 3.

In questo senso Francesco non & un “caso”, ma il rappresentante e ’emblema di
un’epoca: i “mistici” e i loro “padri spirituali” nascono e muoiono insieme, si creano e
si inventano 1’un I’altro. Francesco impara ad ascoltare questo mondo che non solo gli
¢ nuovo, ma che, per di pit, gli si presenta con le caratteristiche esterne del “mondo di
corte”, che egli istintivamente sospetta e da cui tende a rifuggire.

Tale innato sospetto non diventa pero prevenzione: non & pregiudizievole di un
reale ascolto ed accoglimento di istanze che si rivelino autentiche al discernimento.
Questo mondo femminile non solo lo reclama come padre spirituale, ma gli consente
anche di esserlo, offrendogliene concreta occasione e aprendosi come campo di eserci-
zio di tale paternita. Senza la loro pressante richiesta, non solo sarebbe mancato un

* H. BREMOND, Histoire littéraire du sentiment religieux en France, vol. I, Parigi 1921, pp. 36-
43, Cfr. FE. TROCHU, Suint Francois de Sales, Paris 1953, vol. I, p. 675.



PierLuicl Boracco 505

“padre spirituale”, ma non sarebbe probabilmente nemmeno sorto il “teologo spiritua-
le” da cui tutti abbiamo attinto.

Sappiamo che I’ Introduzione alla vita devota (un libro che ha avuto 1300
edizioni fino ad oggi e che nel 1656 era gia stato tradotto in 17 lingue) & un’opera le cui
pagine sono state scritte, in origine, non per il pubblico, ma per una persona singola,
una donna.

Tale libro ha preso la sua prima forma nella concretezza di una relazione indivi-
duale e rispondendo, pagina su pagina, lui vescovo, ai problemi di un’anima: Madame
di Charmoisy che, nel 1605, quando si incontrd con Francesco aveva solo 18 anni.
Sposata a 13 anni aveva mantenuto, fra incarichi ed onori a corte, una intatta sete di
acque fresche e limpide. Si deve a lei la comparsa di questo volume: ha infatti conser-
vato le lettere dense di consigli e indicazioni che intercorrevano tra Francesco e lei.

Le ha poi selezionate catalogandone, per temi e argomenti, i contenuti. Le ha
sottoposte poi al parere di un gesuita - padre Forrier - per suscitarne [’apprezzamento.
Il padre ne fa subito circolare copie di estratti e alla fine sara inoltrata la richiesta
ufficiale a Francesco perché tutto cio che egli ha gia offerto, per iscritto, come sempli-
ce “padre spirituale” lo rifondi e rielabori come “teologo spirituale”. E Francesco,
ancora una volta, “ascolta”; accetta di scrivere un libro che non aveva previsto, che
non aveva progettato. E fu subito successo travolgente, come ben ricorda Bremond .

1l segreto di tanto trionfo ¢ senza dubbio da ascrivere alla bonta delle sue rispo-
ste e soluzioni, al fascino del suo stile, alla poetica del suo linguaggio... ma & soprat-
tutto da addebitare al fatto di aver perfettamente colto il problema. Francesco, ispirato
dai suggerimenti del “circolo Acarie” ha centrato come nessun altro la domanda di
un’epoca.

Tutto un mondo si € riconosciuto in lui ¢ si ¢ sentito interpretato da questo libro
proprio perché Francesco ¢ riuscito ad enucleare ed evidenziare in termini solari la
domanda da tempo soggiacente, ma relegata ai margini e alla periferia. Francesco ha
nobilitato tale domanda, 1’ha riconosciuta come domanda autentica e centrale dei cre-
denti, del suo tempo e di ogni tempo. E ce n’era bisogno! Tale domanda non portava
ancora un “marchio di origine controllata”. Proveniva, di fatto, non dalle centrali acca-
demiche e teologiche, ma da un “salotto” laico parigino.

Ed era domanda di spiritualia, di “mistica”, di “cammini” e “figure” per appro-
fondirsi nella fede; in ultima istanza era domanda di “teologia spirituale”. In una Parigi
che aveva conosciuto il confronto con la Riforma calvinista e ne era appena uscita, si
fa strada I’idea che Francesco captera in pieno: la Riforma cattolica cogliera solo suc-
cessi parziali se li cerchera prevalentemente a livello dottrinale e teologico. Francesco
vede molto bene che si profila all’ orizzonte il rischio che si possa, e si pretenda anche,

'* H. BREMOND, Histoire littéraire, vol. I, pp. 68-70.127; cfr B. PAPASOGLI, La lettera e lo
spirito, Pisa 1986, p. 31.



506 UMANITA E CULTURA

di «pensare» una fede in cui non si riesce pill a «crederey.

Non ¢ del tutto casuale, del resto, che gli albori dell’Illuminismo coincidano in
Francia con il tramonto della grande stagione dei mistici e degli spirituali. Di fronte a tale
singolare incubazione e fortuna del libro, Francesco deve decidersi a dar credito alla sete
spirituale di coloro che avevano amabilmente premuto su di lui perché il volume compa-
risse. Deve superare il dubbio e la naturale autodifesa che lo porta immediatamente a
sospettare che queste donne possano essere vittime di “curiosita” ed “evasioni” emergenti
in campo spirituale, ma le cui radici affondino invece in sensi di frustrazione e insoddisfa-
zione di altra origine. Deve superare le remore secondo cui la sete che ora ritengono di
dover indirizzare verso la spiritualita, possa essere apparente e che domani possa tranquil-
lamente ricanalizzarsi verso quel mondo di pizzi e merletti a loro forse piu abituale.

Deve decidersi e “porsi in palio” per esse! Loperazione non ¢ facile, non gli fu
mai facile neanche dopo. E interessante leggere in proposito le critiche, amorevoli, ma
chiare e nette, che padre Bourdoise (colui che ha creato la comunita dello Chardonnet)
gli rivolge: «Sono sorpreso che un vescovo, al quale Dio ha concesso si grandi talenti,
non li usi per formare dei buoni preti, invece di dirigere donne». «Sono d’accordo -
rispose il vescovo senza offendersi per questo linguaggio ardito - e sono persuaso che
non vi ¢ nulla di piti necessario nella chiesa della formazione di valenti sacerdoti. Ma
questo & un mistero troppo alto per la mia debolezza e che lascio a persone pit abili.
Mons. de Berulle se ne sta occupando. Egli ha per questa missione maggiori capacita
e tempo di me, che debbo dirigere una vasta diocesi... Nello stesso tempo penso che sia
molto importante la santificazione delle donne... Mentre il loro sesso debole merita
maggiore attenzione, il loro coraggio suscita grande interesse. Esse seguirono premu-
rosamente Nostro Signore nelle sue corse apostoliche, lo accompagnarono sino ai pie-
di della croce, dove non si trovava che un solo discepolo»'s,

Francesco “ascolta”, da loro credito e si decide. Lo fa con convinzione, con
consapevolezza, tanto pil forte in quanto nessuna autorita religiosa glielo chiede o
gliene da mandato. E un gesto tutto suo: ¢ sua esclusiva ricettivitd, & suo personale
ascolto. Lascolto diventa “ricezione” lucida e determinata, che non ha bisogno di
nascondersi , ma che non si lascia neppure impensierire o intimorire dai frizzi e lazzi
che la gente gli poteva riservare e che di fatto gli riservera: «Questo afflusso di donne
al vescovado - gli ricorda il suo vicario Déage - & sconveniente. Ho paura che le cattive
lingue ne prenderanno occasione per gettare qualche ombra sulla vostra reputazione,
che mi sta a cuore pit della mia»'e.

Che meraviglia allora se, a questo punto, il rapporto con queste persone da lui
“dirette” cambia?

Noi siamo abituati a citare come proverbiali le “amicizie femminili” di France-

' IL PARROCO DI SAN SULPIZIO DI PARIGI, S. Francesco di Sales, vol. 11, p. 190.
16 Ivi, p. 318.



Pieruicl Boracco 507

sco e sembra che esse costituiscano casi strabilianti. In particolare, ammirevole, ma
sorprendente, sarebbe quello costituito dal suo rapporto con la Chantal. Ma quale do-
vrebbe essere la sorpresa se queste sue “discepole” diventano anche sue “amicizie”? Il
rapporto che li lega & ormai di totale e reciproco coinvolgimento. Non & un servizio di
auscultazione, di consulenza, che esse gli chiedono; non si tratta di erogare una com-
petenza gia acquisita.

E una “complicita spirituale” che si sviluppa, condividendo passo passo il cam-
mino di un altro; cammino che non si sa previamente, ma che si saggia e si riconosce
insieme palmo dopo palmo. In Francesco, che indaga nella storia dei padri e dei mae-
stri spirituali precedenti come esercitare questo suo compito, interviene perd un altro
ascolto, un’altra evoluzione. Egli ha visto come alcuni hanno esercitato e anche “codi-
ficato” questo ruolo; ma, di fronte alla situazione, sente che qualcosa deve essere cam-
biato, perché “qualcosa di nuovo deve essere ascoltato”.

In sostanza, questo mondo femminile, non solo ha, in certo senso, “creato”
Francesco come “padre spirituale”; ma ha “ricreato” (o contribuito a ricreare e ridise-
gnare) la figura stessa del “padre spirituale”. Si modifica cosi in Francesco la figura e
Iesercizio della funzione di guida spirituale. Fino al suo tempo si trattava di una guida
molto direttiva - e direttiva fondamentalmente sul piano dei principi.

C’era il direttore spirituale, c’era la discepola e ¢’era un’attivita di conduzione
e direzione che andava dall’uno all’altra, dal vertice alla base. Era una guida, in fondo,
a senso unico: dal “direttore™ alla “diretta”. Questa si apre, si svela, si spoglia; I’altro la
veste degli abiti appropriati, degli abiti della virtu, quelli “suoi”. In questo momento
I"operazione tendenzialmente si rovescia. E Francesco se ne accorge: non la teorizze-
ra, ma la vivra e rappresentera.

E lui che & pregato di svelarsi, di dichiararsi, di esporsi, di rendere trasparente e
comunicabile, nel linguaggio, nel concetto e nel comportamento, la sua fede, perché
altri possano confrontarsi e abbeverarsi. Durante 1’esercizio della sua missione nello
Chablais, Francesco era gia in qualche modo “santo”, era veramente gia “oblato” alla
sua missione; ma Ja sua era una santita che attraeva gli sguardi, incuteva rispetto: era
ammirevole; non era perd una santitd che immediatamente costruisse o passasse in
santita degli altri.

Era un bell’esempio per tutti, ma un paradigma per nessuno. Era una santita che
si presentava come “garanzia” dell’ ortodossia della sua dottrina: era come un supporto
esterno alla verita teologica che predicava. Ora invece & diverso, Francesco: sente che
deve trattarsi di una santita che non sia tanto “garanzia esterna” ma “figura e rappre-
sentazione vissuta” della fede; una santita non solo “misurabile” (come piil 0 meno
eroica); ma, soprattuttto, “leggibile” e “comunicabile”, tale da costituire “riferimento”
per altri cammini.

La direzione spirituale cessa allora di essere per Iui un affare eminentemente
“professionale”, condotto solo secondo criteri di “competenza”: diventa un esercizio,
appunto di “complicitd”.



