RTLu Il (1998) 3, 523-536 523

Esperienza fenomenologica
e struttura metafisica
dell’uomo in «Persona e
atto» di Karol Wojtyla

Graziano Borgonovo
Facolta di Teologia, Lugano

1. METODO RIDUTTIVO E METODO INDUTTIVO

Le questioni di carattere antropologico costituiscono, gia nel confronto con la
tradizione filosofica condotto negli scritti giovanili, ’origine e il movente della rifles-
sione etica wojtyliana. L’esperienza dell’uomo riferita alla moralita & risultata essere il
punto di partenza empirico per la costruzione dell’edificio etico che, nei suoi fonda-
menti ontologici, si richiama alla struttura metafisica dell’essere, specificata in dire-
zione personalistica (metafisica dell’essere-persona).! Dal momento, perd, che nel-

! Rinvio al riguardo a due miei precedenti contributi: Método fenomenoldgico y personalismo filo-
sdfico en algunos escritos prepontificales de Karol Wojtyla, in El primado de la persona en la moral con-
tempordanea. XVII Simposio Internacional de Teologia de la Universidad de Navarra (Pamplona, 17-19 de
abril de 1996), Pamplona, 1997, pp- 123-141 e Scheler; Kant, Tommaso d’Aquino: il pensiero antropologico
del giovane Karol Wojtyla nel confronto con la tradizione filosofica, in El problema del hombre y el misterio
de Jesucristo. IV Congreso Internacional de la S.I.TA. (Barcelona, 24-27 de septiembre de 1997), in corso
di stampa.



524 UMANITA E CULTURA

I’orizzonte conoscitivo dell’uomo si da pure un’esperienza integrale e complessiva di
se stesso, del mondo e dell’altro uomo, come riferita a se stesso, & indispensabile,
ponendosi dal punto di vista di una fondazione fenomenologica dell’antropologia, non
presupporre la persona all’atto come nel procedere tipicamente etico, ma individuare
la persona attraverso 1’atto. Wojtyla non intende infatti, in Persona e atto, dimostrare
che I’'uomo ¢, strutturalmente, persona; vuole mostrare, invece, il modo in cui I'uomo,
nell’azione, € persona.

La non-contraddittorieta di questa impostazione & assicurata dall’esperienza
stessa: «l’interpretazione del fatto “1’uomo agisce”, in questa congiunzione dinamica
“persona-atto”, trova piena conferma nell’esperienza. Lesperienza non si oppone in
alcun modo a questa interpretazione quando oggettiviamo il fatto “I’'uomo agisce”
come “atto della persona”».2 Con cid € gia anche destituita di fondamento la concezio-
ne fenomenalistica dell’esperienza. Tale posizione, per la quale I'uomo si limiterebbe
a conferire una forma intelligibile (ordinatrice) al cumulo di contenuti sensibili dati
nella percezione come materiale dell’esperienza, non ¢ adeguata perché non rende
ragione della duplice direzione in cui ogni reale esperienza umana si dipana. Speri-
mentare un qualsiasi evento “esterno”, infatti, ¢ anche uno sperimentare sé sperimen-
tante 1’evento esterno; o, detto secondo le testuali parole di Wojtyla: «I’esperienza di
ogni cosa situata al di fuori dell’uomo si associa sempre ad una sua propria esperienza
ed egli non sperimenta mai qualcosa al di fuori di sé senza in qualche modo sperimen-
tare anche se stesso».’ Per I’'uomo, conseguentemente, ogni esperienza ¢ anche una
certa comprensione originaria di sé.

E sembra essere proprio la distinguibilita e, di riflesso, la problematicita del
rapporto tra i due aspetti dell’esperienza dell’uomo, quello esteriore (percezione della
realtd) e quello interiore (coscienza di sé¢), la radice dell’opposizione storica tra la
«filosofia dell’essere» e la «filosofia della coscienza». Wojtyla, dal canto suo, volendo
comprendere ed interpretare la persona agente sulla base del dato esperienziale “I’uo-
mo agisce”, afferma che «qualsiasi assolutizzazione di uno dei due aspetti dell’espe-
rienza dell’'uomo deve cedere il posto all’esigenza della loro reciproca relativizzazio-
ne» perché, se € vero che ’atto «& un particolare momento della manifestazione della
persona, allora & chiaro che non si tratta solo dell’atto come contenuto costituito nella
coscienza, ma anche di quella realtd dinamica che simultaneamente rivela la persona
come suo soggetto operativo», rimanendo nel contempo indubitabile che atto rivelato-
re e persona rivelata «si manifestano sempre attraverso la coscienza».*

Cio che Wojtyla vuole superare &, dunque, la classica antinomia tra concezione
oggettivistica e concezione soggettivistica dell’'uomo, il permanere della quale non

2 K. WOITYLA, Persona e Atto, Introduzione di A. RIGOBELLO, tr. it. di S. MORAWSKI-R.
PANZONE-R. LIOTTA, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano, 1982, p. 29 (d’ora in poi indicato
con la sigla PA).

? PAVp: 20,

4 Ivi pp. 38-39.



GrAZIANO BorcoNOVO 525

consente un accesso all’antropologia dal punto di vista della soggettivita umana, dina-
micamente colta nell’azione. «Sono convinto - scrive in Subjectivity and the Irreduci-
ble in Man - che questa linea di demarcazione tra le concezioni soggettivistiche (o
idealistiche) e le concezioni oggettivistiche (o realistiche) nell’antropologia e nell’eti-
ca deve venir meno ed effettivamente accade proprio cosi nell’esperienza umana. In
realta questa esperienza ci libera dalla coscienza pura, intesa come un soggetto conce-
pito e presupposto “a priori”, e ci introduce nell’intera concretezza dell’esistenza del-
I’'uomo, cioeé nella realta del soggetto coscientex.’

Chiarire il contenuto dell’esperienza, attraverso una sua dialettica comprensio-
ne-spiegazione, ¢ il compito imprescindibile che un’analisi di tipo fenomenologico
intrinsecamente comporta. I «induzioney, intesa da Wojtyla nel senso della tradizione
aristotelico-tomista, permette appunto di guadagnare una prima semplificazione della
complessita dell’esperienza e una sua comprensione unitaria: i molteplici e variegati
fatti in essa presenti vengono colti nella loro «sostanziale identita qualitativa» e nella
loro «unita di significato».5

Possiamo percio senz’altro dire che, contrariamente alla concezione dei moder-
ni positivisti per i quali I'induzione ¢ gia una forma argomentativa (e dunque un pro-
cesso di dimostrazione), nella prospettiva wojtyliana il metodo induttivo & cid che
«consente di mantenere la riflessione sul piano dell’esperienza, nella quale si manife-
sta Iunita reale dell’essere personale».” La connessione persona-atto, per esemplifica-
re, ¢ individuata in ogni dinamismo operativo (sintetizzabile nella struttura “I’uomo
agisce”) proprio grazie al processo induttivo.

Dalla comprensione sintetica, poi, emerge il bisogno della spiegazione analiti-
ca del ricco dato esperienziale (ci si pud anche opportunamente richiamare alla dialet-
tica verstehen-erkldren). E la funzione di quello che Wojtyla, sulla scorta sia della
metafisica classico-medievale che della fenomenologia husserliana, definisce «meto-
do riduttivo». Ad un primo sguardo, in verita, sembrerebbe che il significato fenome-
nologico del termine «riduzione» debba essere escluso. Si dice infatti nel testo che
«non si tratta affatto di una riduzione intesa come diminuzione o limitazione della
ricchezza dell’oggetto sperimentale... Reducere significa “ricondurre”; riportare alle
ragioni e ai fondamenti appropriati, cioé spiegare, chiarire, interpretare®.

Considerando pero, e a ragione, che I’accesso ai fondamenti ultimi & dinamica-
mente possibile solo attraverso la possibilita dell’esperienza (proprio questa & ’origi-
nalita di Wojtyla rispetto al tomismo classico), concluderemo non solo che riduzione
fenomenologica e riduzione metafisica non si escludono a vicenda, ma anche che,

* K. WOITYLA, Subjectivity and the Irreducible in Man, in “Analecta Husserliana” 7 (1/1978),
108.

¢ PA, pp. 33-34.

? M. SERRETTIL La coscienza in Karol Wojtyla, in “Sapienza 36” (2/1983), 192. Si veda anche,
sempre di M. Serretti, I’«invito alla letturay di: K. WOITYLA, Perché ['uomo. Scritti inediti di antropolo-
gia e filosofia, Leonardo, Milano 1995, pp. 5-40.

8 PA, pp. 35-36.



526 UMANITA E CULTURA

nella loro integrazione, & sinteticamente contenuto tutto il significato della novita me-
todologica wojtyliana.

Come spiega lucidamente A. Rigobello, sono essi due «momenti successivi di
un unico processo: occorre ridurre nel senso fenomenologico per adire all’esperienza
originaria; occorre ricorrere alla riduzione (re-ductio) in senso classico per chiarire il
dato dell’esperienza, interpretarne le complessita, rivelarne I’ interna unita».’

2. CARATTERIZZAZIONE DELLA COSCIENZA E DELLA CONOSCENZA

Nell’intento di realizzare questo programma, I’ Autore si occupa, nella prima
parte del suo studio, dell’analisi della coscienza e della causalita efficiente della perso-
na. Sebbene sia proprio nell’operativita che 1’azione cosciente si costituisce (concetto
scolastico di actus humanus), nell’esperienza dell 'uomo & pure presente una «coscien-
za dell’azione» che precede, accompagna e segue la stessa «azione cosciente». Uam-
bito di riflessione wojtyliano sulla tematica della coscienza ¢ circoscritto proprio a
questo referto esperienziale: «intendiamo concentrare le nostre ulteriori considerazio-
ni sulla coscienza dell’azione, e di conseguenza sulla coscienza della persona agente:
cioe collegarle con la persona e ’atto. Solo cosi intendiamo occuparci della coscienza
in quanto tale... Non intendiamo qui occuparci della coscienza in astratto, ma in intima
unione con il dinamismo e con ’operativita, cosi come nella realta e nell’esperienza
umana la coscienza dell’azione ¢é strettamente connessa all’azione cosciente».'”

Nel momento stesso in cui rifiuta il concetto di «coscienza pura», in quanto
ipostatizzazione astratta di un dato, Wojtyla & contemporaneamente garantito dal peri-
colo di caduta nell’idealismo trascendentale. E percié indubitabile che, rifacendosi
alla fenomenologia, egli «si limita a cio che viene chiamato il primo Husserl, quello
delle Ricerche logiche (1900-1901) a cui si ricollegano anche Scheler... e il grande
filosofo polacco Roman Ingarden».!! In positivo, Wojtyla intende esplicare cio che in
san Tommaso era come implicito e velato, in quanto contenuto, per un verso, nella
razionalita e, per altro, nella volonta (appetitus rationalis): si tratta di “porre fuori

? A. RIGOBELLO, Introduzione a PA, p. 7.

10 PA, pp. 49-50.

B, LEVINAS, Note sul pensiero filosofico del Cardinale Wojtyla, in “Communio” 9 (54/1980),
101. Sembra, comunque, che anche le riflessioni dell’ultimo Husserl, raccolte nella Crisi delle scienze euro-
pee e incentrate attorno al concetto di «mondo della vita quotidiana» (Lebenswelt), siano state tenute in
considerazione da Wojtyla, benché, sempre, con una indipendenza di giudizio. Per cio che riguarda Husserl,
ci si limita qui a porre il problema (senza addentrarsi, ovviamente, nell’interpretazione del suo pensiero) se
effettivamente egli abbia avuto una ricaduta nell’idealismo trascendentale (nelle /dee e, soprattutto, nelle
Meditazioni cartesiane). A questo proposito sarebbe fondamentale indagare sul significato della «costitu-
zione» del mondo da parte della coscienza. Se «costituire» & «crearey, I’idealismo & indubbio; se invece ¢
«rivelarey, il realismo € ancora possibile.



GrazIANO BorconNovo 527

parentesi”, evidenziandolo, I’aspetto della coscienza, essenziale per il costituirsi di un
dinamismo integralmente umano.

Per quanto si possa dire, in termini molto generali, che la funzione della co-
scienza & conoscitiva, agli atti della coscienza non appartiene, secondo il nostro Auto-
re, la struttura dell’intenzionalita, intesa come un attivo volgersi verso 1’oggetto: «di-
versamente dalla fenomenologia classica, riteniamo che la ragion d’essere conoscitiva
della coscienza, nonche degli atti ad essa propri, non consista in una visione approfon-
dita dell’oggetto, nell’oggettivazione che fa comprendere o costituire 1’oggettox.'?

Lefficacia della comprensione attiva (dove «comprendere non ¢& altro che af-
ferrare intellettualmente il significato delle cose o delle relazioni tra le cose»™) & inve-
ce lo specifico della potenza conoscitiva (conoscenza, vis cognoscendi), nei confronti
della quale la coscienza si delinea come momento derivato, condizionato, come «com-
prensione di cio che ¢ gia stato compresox».'* Non & possibile, percio, intendere la
coscienza come soggetto sostanziale di atti e, in particolare, di atti intenzionali, non
costituendo essa alcun fondamento ontico precedentemente dato all’esperienza.

Loggetto, d’altro canto, benché intenzionato non ad opera della coscienza, vie-
ne a formarsi anche nella coscienza. Sperimentalmente, essa avviene ed emerge in
occasione dell’atto conoscitivo, come rispecchiamento della realta oggettiva nel sog-
getto conoscente: ¢ questa una funzione riproduttivo-memorativa, per la quale si ha un
primo livello di soggettivizzazione dell’ oggettivo. La differenza e la distanza, seppure
nella reciproca connessione, tra atti conoscitivi intenzionali e atti coscienziali non-
intenzionali € oltremodo marcata qualora sia lo stesso soggetto dell’atto ad essere in-
tenzionato. Infatti, mentre I’autoconoscenza (conoscenza intenzionale di sé) oggettiva
conoscitivamente la persona e la sua azione, I’autocoscienza (conoscenza non-inten-
zionale di sé) permette di interiorizzare 1’io oggettivato dalla conoscenza intenzionale
e di vivere, di conseguenza, I’atto dell’oggettivazione come atto proprio (esperienza
vissuta di sé attraverso 1 atto).

Queste sottili distinzioni consentono, in radice, di eliminare - secondo il perspi-
cace rilievo di R. Buttiglione - «I’equivoco idealistico per cui la coscienza riflette
indefinitamente se stessa ed il proprio agire, annullando in questo modo 1’oggetto rea-

2 PA, p. 52. Dato I'uso wojtyliano di termini fenomenologici con significato e portata diversi rispet-
toall’originale tradizione fenomenologica husserliana, & opportuno presentare, schematicamente, una breve
explicatio terminorum. La coscienza, anzitutto. Essa non ha carattere intenzionale, ma, nonostante questo, &
sempre consapevolezza di qualcosa. Wojtyla intende appunto spiegare perché (qua ratione) e in che modo
(quo modo) la coscienza, nel tutto dinamico persona-atto, € sempre coscienza (riflettente) di qualcosa. 11
concetto di intenzionalit & inteso come un attivo volgersi verso I’oggetto, proprio della potenza conoscitiva
(conoscenza). Solo gli atti del sapere hanno un significato propriamente consistente; 1’espressione «atti
della coscienzay & invece metaforica. E infine evidente che il concetto stesso di atto ha in Wojtyla una
calibratura soprattutto metafisico-classica: atto & I’attualizzazione della potenzialita personale (di fronte a
cui stanno, invece, le «attivazioni» passive).

13 PA, p. 56.

Wi D53,



528 UMANITA E CULTURA

le della conoscenza. La coscienza, infatti, lungi dal costituire 1’oggetto nel proprio
processo di autoriflessione, riflette 1’autoconoscenza che a sua volta ha come suo con-
tenuto 1’io considerato come oggetto».'

Attraverso ’esperienza vissuta della propria soggettivita, percio, I'io-coscien-
za si costituisce come dimensione essenziale di un soggetto realmente esistente, di un
uomo-persona: «la coscienza, unita all’esistere e all’agire del concreto uomo-persona,
non solo non assorbe in sé¢ e non offusca questo essere, questa realtd dinamica, ma al
contrario, lo svela “verso I’interno”, e grazie a cio, appunto, lo svela nella sua specifica
individualita e nella pit irripetibile concretezza. La funzione riflessiva della coscienza
consiste in tale svelamento».'®

E se & vero che ¢ in occasione dell’atto che avviene, nella coscienza, la perce-
zione del valore morale ad esso connesso (& quanto la lezione scheleriana ha insegna-
to), & pure innegabile che, nella coscienza, la persona & sperimentata come causa effi-
ciente dell’atto stesso. Momento emozionale-soggettivo e momento valutativo-ogget-
tivo vengono percio, grazie alla duplice funzione della coscienza, dialetticamente rap-
portati: «la coscienza, grazie alla funzione rispecchiante strettamente connessa all’au-
toconoscenza, ci fa consapevoli oggettivamente del bene e del male, di cui siamo in un
dato atto gli agenti; nello stesso tempo ci permette di viverli interiormente con I’opera-
tivita, ed in cio si esprime la riflessivita della coscienzay."’

Nell’articolo The Intentional Act and the Human Act, that is, Act and Experien-
ce, dove ¢ elaborato criticamente il medesimo problema, Wojtyla afferma una posizio-
ne analoga: «I’atto della coscienza ¢ il punto chiave dell’intera esperienza della mora-
lita. La realta del bene e del male come valori ed inoltre la realta dinamica della perso-
na che chiamiamo atto ¢ rivelata e resa visibile nell’atto della coscienza. Queste realta
vengono manifestate e raffigurate reciprocamente, 1’una attraverso 1’altrax».'® Lespe-

15 R. BUTTIGLIONE, /I pensiero di Karol Wojtyla, Jaca Book, Milano 1982, p. 156. Nel corso della
discussione sulla problematica di Persona e Atto, tenutasi all’Universita Cattolica di Lublino il 16 dicembre
1970, Stanislaw Grygiel, analizzando la concezione wojtyliana della coscienza e della conoscenza, segnalo
il pericolo di un gioco in infinitum tra la funzione riflettente della prima e la funzione oggettivante della
seconda: «1’autoconoscenza infatti oggettivizza cognitivamente cio che la coscienza ha gia rispecchiato e
trasformato in esperienza e cio che essa stessa in precedenza ha consegnato alla coscienza. Successivamente
la coscienza nuovamente riflette ed esperimenta cio che 1’autoconoscenza ha oggettivizzato... Succede pit o
meno come se fossero posti I'uno davanti all’altro due specchi. Per evitare queste conseguenze chissa che
non si possa attribuire alla coscienza anche la capacita di compiere atti intenzionali. Allora I’autoconoscenza
sarebbe una fiaccola per 1’autocoscienza e I’autocoscienza non solo rispecchierebbe in modo passivo ma
anche costituirebbe il senso degli oggetti; il che non indica necessariamente la loro creazione» (S. GRY-
GIEL, L'ermeneutica dell azione ed il nuovo modello di coscienza, in AA.NV,, La filosofia di Karol Wojty-
la, CSEQ, Bologna, 1983, pp. 118-119. Sembra dunque che Grygiel proponga qui, mantenendosi in linea
pit diretta con I’originale tradizione fenomenologica husserliana, di integrare la concezione realistica della
coscienza con la caratterizzazione intenzionale degli atti da essa compiuti.

'6 PA, p. 68.

v pail

K. WOITYLA, The Intentional Act and the Human Act, that is, Act and Experience, in “Analecta
Husserliana” 5 (1/1976), 276.



GrAZIANO BoreoNOvVo 529

rienza che 'uomo ha di sé e I’esperienza che egli ha della moralita non possono percid
essere totalmente scisse: piti ancora che dall’atto come tale, infatti, la persona & rivela-
ta dal valore morale dell’atto stesso, riconosciuto, nella coscienza, come effetto della
causalita operativa della persona.

3. IL DINAMISMO OPERATIVO UMANO. JuoMo coME “SupposiTum”

Luomo, dunque, esperimenta in se stesso la causalitd dei suoi propri atti. Dal
momento che «essere causa vuol dire produrre la nascita e I’esistenza di un effetto, il
suo “fieri” e il suo “esse”» '°, nell’esperienza vissuta dell’ operativita & fenomenologi-
camente percepita la trascendenza della persona rispetto all’atto. In essa I’'uomo vive
interiormente se stesso come agente, come io attivo e, di conseguenza, fa esperienza
dell’atto stesso come di un’azione sua propria, generata dalla sua efficacia produttiva
(esperienza vissuta della prima struttura dinamica fondamentale: «I’uomo agisce»).

Tutto cio non avviene qualora nel soggetto umano non si dia attivita ma attiva-
zione, definita da Wojtyla come una dinamizzazione passiva, in cui I’uomo non perce-
pisce se stesso come agente operativo, ma come «soggettivita» (esperienza vissuta
della seconda struttura dinamica fondamentale: «qualcosa accade nell’uomo»). Se-
condo le testuali parole di Wojtyla, infatti, «]’uomo vive interiormente se stesso come
soggetto, quando qualcosa accade in lui. Quando invece 1’'uomo agisce, allora vive
interiormente se stesso come agente... La soggettivita si presenta strutturalmente con-
nessa con quanto accade nell’'uomo, mentre 1’operativita ¢ legata strutturalmente al-
I’azione dell’uomo».* Questo sul piano strettamente fenomenologico. Ma se & vero
che «le strutture “I’uomo agisce” e “qualcosa accade nell’uomo” intersecano il campo
fenomenologico dell’esperienzay e sembrano dilaniare I'uomo in due mondi contrap-
posti ed irriducibili, ¢ altrettanto vero che «nel campo metafisico esse si congiungono
e si uniscono. 'uomo-persona costituisce la loro sintesi, e definiamo suppositum il
soggetto ultimo di tale sintesi».*!

Per comprendere come 1’antropologia filosofica di Karol Wojtyla sia solida-
mente fondata nella concezione metafisica classica della persona esposta da san Tom-
maso d’Aquino e come, nel contempo, contribuisca ad arricchire quest’ultima in senso
dinamico-esperienziale, ¢ indispensabile soffermarsi sulla nozione di suppositum e
stabilire, innanzitutto, in che senso il suppositum possa dirsi soggetto e in che senso
I"uomo possa dirsi suppositum. Mentre, infatti, nella metafisica tomista tradizionale
tale concetto ha designato la trans-attualita e la trans-fenomenalita dell’essere perso-
nale, caratterizzato in termini oggettivistici a prescindere dall’ Erlebnis, cioé «dall’espe-

19 PA, p. 93.
2 hi, p. 97.
3 Ivi, p. 100.



530 UMANITA E CULTURA

rienza vissuta di quella soggettivita nella quale il soggetto & dato a sé come “io”»*,
nella prospettiva spiccatamente personalista ed esistenziale del nostro Autore il sup-
positum emerge come il fondamento metafisico dell’unita dell’agire e dell’accadere,
strutture originarie del dinamismo umano. Nel soggetto ontico (suppositum) hanno la
loro radice tanto 1’«accadere» della soggettivita (fenomenologica) quanto 1I’«agire»
dell’operativita. Percio «il suppositum non & un sostrato statico, ma il primo, fonda-
mentale piano di dinamizzazione dell’essere che ¢ il soggetto personale: ¢ dinamizza-
zione attraverso I’esse, attraverso I’esistenza. Ad esso in ultima analisi occorre riferire
ogni divenire, ogni fieri, che si ha nell’ambito del soggetto “uomo” gia esistenter.”

Per quanto riguarda, poi, la determinazione delle potenzialitd che regolano i
diversi dinamismi, Wojtyla procede seguendo, di nuovo, «la fondamentale intuizione
della persona, cosi come essa si rivela nell’atto e attraverso 1’atto».* Tale procedimen-
to & pienamente legittimo e giustificato dal momento che le diverse potenzialita hanno
un loro «luogo» specifico nel rispecchiamento della coscienza e nell’esperienza vissu-
ta dell’io cosciente che ne consente I’identificazione. E chiaro percio che «I’intento di
Wojtyla & quello di arrivare, per cosi dire, nelle immediate prossimita della potenziali-
ta attraverso 1’analisi dei dinamismi e mostrando come il riferimento al livello ontolo-
gico della questione semplifichi la problematica fenomenologica stessa».”

Tre sono, dunque, i dinamismi che sovraintendono al divenire (fieri) dell’uo-
mo: quello somatico-vegetativo, quello psico-emotivo e quello morale (dinamismo
della personalita libera). Mentre i primi due si caratterizzano per una certa passivita,
«propria di tutto cio che nell’'uomo solo accade, in cui scorgiamo la causazione della
natura stessa, ma non 1’ operativita cosciente nella quale & racchiusa la causazione del-
la persona»’¢, nel dinamismo morale appare la spiritualita dell’'uomo, la sua liberta, il
suo non essere risolvibile in un modello di comprensione deterministico. Nell’azione
cosciente (cio¢ nei singoli atti) si ha la partecipazione reale della liberta che si manife-
sta all’'uomo nell’esperienza vissuta del «posso ma non sono costretto». La volonta
poi, nell’impostazione wojtyliana, altro non € che il correlato potenziale del dinami-
smo nel suppositum umano; «tra “posso” e “non sono costretto” si forma infatti il
“yoglio” umano, ed esso costituisce la dinamizzazione propria della volonta».*’

2 PA, p. 66.

= Ivi, p. 123.

% Ivi, p. 114.

2 R. BUTTIGLIONE, /I pensiero di Karol Wojtyla, p. 165.

% PA, pp. 124-125. Tra il dinamismo somatico-vegetativo e il dinamismo psico-emotivo si ha co-
mungque, se cosi si puo dire, un grado diverso di passivita e I’azione cosciente dell’operativita umana realiz-
za con essi un diverso approccio. Mentre infatti «1’organismo umano si forma quasi esclusivamente da solo»
¢ «l'uomo crea soltanto le condizioni per il suo sviluppo, diversamente ¢ nella sfera psico-emotiva, la quale
di per sé offre le condizioni e fornisce il materiale del proprio sviluppo, ¢ la formazione di questa sfera
dipende in misura essenziale dall’'uomo» (PA, p. 125).

27 Ivi, pp. 126-127.



(GRAZIANO BorRGONOVO 531

Da tutto quanto ¢& stato detto, appare evidente, in definitiva, che «nell’atto della
persona si raccoglie quella peculiare esperienza per cui nell’agire cosciente ne va del
volere e della liberta dell’uomo, e in definitiva della sua responsabilita morale. E nel
libero e responsabile realizzarsi del volere umano che si riconosce infatti piti chiara-
mente il modo propriamente personale di generare 1’azione, la dinamica cosciente del-
la persona come causa dei suoi atti».”® Tale dimensione dell’operare umano ¢ qualifi-
cata da Wojtyla come «transitiva» (fransiens), in contrapposizione a quel rapporto
«intransitivo» (non-transiens) che, nel tutto dinamico persona-atto, si instaura tra I’agire
cosciente dell’'uomo e lo stesso soggetto agente (esperienza vissuta dell’autodetermi-
nazione).”

4. AUTODETERMINAZIONE E TRASCENDENZA DELLA PERSONA NELL’AT-
TO: LA DINAMICA DELLA LIBERTA

La dimensione intransitiva dell’azione ¢ primaria rispetto a quella transitiva
perché «I”indirizzarsi verso un qualsiasi oggetto esterno come valore e come fine pre-
suppone il fondamentale rivolgersi all’io come oggetto».*® Ogni «voglio» realmente
umano, cioe, racchiude nel suo pieno contenuto non solo il momento intenzionale, ma
anche, e soprattutto, il momento dell’autodeterminazione, in virta del quale I’'uomo
puo stabilirsi il suo fieri essenzialmente personale. Volendo questo o quello, I'uomo
decide anzitutto di sé; scegliendo «qualcosa, diviene «qualcuno». E dal momento che
la struttura dell’autodeterminazione rivela (ma rivelando presuppone) le strutture del-
I"autopossesso e dell’autodominio come essenziali per la persona (persona est sui iu-
ris et alteri incommunicabilis), il movimento della volonta libera viene a coincidere, di
fatto, con la stessa dinamica dell’autodeterminazione.

La persona, percio, che oltre ad essere soggetto & anche oggetto primario del
volere, appare nell’atto come unita dialettica di conoscenza e coscienza: I’oggettiva-
zione del soggetto a se stesso avviene grazie alla funzione conoscitivo-direttiva (nihil
volitum nisi praecognitum) mentre, attraverso la sfera coscienziale, tale oggettivazio-
ne si manifesta come esperienza vissuta del soggetto stesso. Nell’autodeterminazione,
dunque, I’uomo si percepisce interiormente come essere libero e, conseguentemente,
«attraverso I’autodeterminazione si spiega la trascendenza della persona nell’attox.!

Posto che etimologicamente «trascendere» significhi oltrepassare una certa so-

* C. ESPOSITO, L'esperienza dell 'essere umano nel pensiero di Karol Wojtvia, in: AANVV, La
filosofia di Karol Wojtyla, p. 30.

* Wojtyla sviluppa tali concetti soprattutto in Teoria e prassi nella filosofia della persona umana, in
“Sapienza” 29 (4/1976), 380-381 e in /I problema del costituirsi della cultura attraverso la praxis umana, in
“Rivista di Filosofia Neoscolastica” 69 (3/1977), 516-519.

SV PA, p. 136.

3 Ivi, p. 144.



532 UMANITA E CULTURA

glia e un certo limite, Wojtyla distingue due scansioni fondamentali del termine tra-
scendenza: in senso orizzontale esso equivale al concetto di «intenzionalita», mentre
in senso verticale equivale all’espressione sintetica del «contenuto piu essenziale del-
I’esperienza “I’uomo agisce”».*” Nell’autodeterminazione «non si tratta di trascenden-
za “verso qualcosa”, trascendenza diretta, che constatiamo insieme con I’oggetto (va-
lore o fine). Si tratta invece di trascendenza entro la quale il soggetto si conferma
oltrepassando (in un certo modo superando) se stesso».* La volonta, percio, non ¢
anzitutto intenzionalita, bensi autodeterminazione: ¢ questa una delle tesi fondamenta-
1i dell’antropologia wojtyliana, ribadita anche dieci anni dopo la pubblicazione di Oso-
baiczyn, nell’articolo The transcendence of the Person in action and man's self-teleo-
logy: «non I’intenzionalita della volonta, ma la struttura personale dell’autodetermina-
zione & essenziale al volere».** LUesperienza di sé deve senz’altro essere prioritaria
rispetto alla scelta e alla realizzazione di valori, perché 1’'uomo «non puo riferirsi ai
diversi oggetti dell’azione e scegliere i diversi valori senza prima determinare se stes-
so e il suo valore, attraverso la qual cosa (through which) egli diviene oggetto per se
stesso come soggetto. In questa particolare dimensione la struttura dell’atto umano &
auto-teleologicay.*

Per realizzarsi nell’atto, d’altro canto, il soggetto deve procedere oltre se stes-
s0. Se la volonta & appetitus rationalis (costitutivamente connessa, cio¢, con la ragio-
ne), solo il riferimento alla verita puo essere il fondamento dell’atto della volonta e
della trascendenza della persona nell’atto. Tale riferimento alla veritd nell’azione ¢&
possibile perché la verita stessa partecipa in modo inevitabile e necessario all’azione e
all’esistenza umana, costituendo, da una parte, il suo fondamento naturale e, dall’altra,
il suo compimento definitivo.

Chiedersi, percio, come debba essere intesa, nella maniera piu precisa, la dina-
mica della liberta della persona nella concezione antropologica wojtyliana ¢ compito
dal quale non ¢ possibile prescindere. Per una prima caratterizzazione del rapporto tra
volonta (e tra scelta) e verita ¢ illuminante il seguente passaggio di Persona e Atto:
«scegliere non vuol dire solo indirizzarsi verso un valore tralasciando gli altri (sarebbe
la concezione puramente “materiale” della scelta). Scegliere significa anzitutto deci-
dere degli oggetti presentati alla volonta in ordine intenzionale sul fondamento di una
certa verita. Non si puo capire la scelta senza ricondurre il dinamismo proprio della
volonta alla verita come principio del volere. Questo principio € qualcosa che ¢ insito
nella volonta e che determina 1’essenza della sceltan.®

32.PA, p. 205.

¥ Ivi, p. 145, nota 40.

K. WOITYLA, The transcendence of the person in action and man s self-teleology, in “Analecta
Husserliana” 9 (1/1979), 206.

33 K. WOITYLA, The Person: Subject and Community, in “The Review of Metaphysics™ 33 (2/
1979-1980), 282.

% PA, p. 163.



GrazIANO BorcoNOVO 533

Lordine oggettivo-normativo non va dunque inteso, dal punto di vista assiolo-
gico, come qualcosa di estrinseco, dato a prescindere dall’esperienza personale del-
I’autodeterminazione. Esso & piuttosto 1’orizzonte entro il quale si sviluppa e si dipana
tutto il dinamismo della persona, la cui trascendenza nell’atto si costituisce come un
oltrepassarsi-nella-verita. Tra oggetto del volere e verita, allora, non puo esservi né
semplice identificazione, perché in tal caso si cadrebbe nel determinismo contro I’espe-
rienza dell’autodeterminazione, né un rapporto di tipo intenzionale, perché I’oggetto
del volere «viene si conosciuto ma non scelto solo per la conoscenza che se ne hay. Il
volere ¢ invece «libero appunto perché non si limita a registrare “passivamente” le
condizioni delle cose o delle situazioni, ma “risponde” a delle motivazioni, dipendenti
dalla verita».’” La padronanza che I’'uomo ha di se stesso (sui iuris) si incontra e si
chiarisce con la dipendenza della persona dalla verita. Lidentita irriducibile del sog-
getto e la sua irripetibilitad non indicano un’autonomia irrelata ed un cominciamento
assoluto (come nel caso dell’«io penso» kantiano o dello «spirito» hegeliano), ma
piuttosto un’apertura al vero: «la struttura dinamica dell’autodeterminazione ridice
all’'uvomo ogni volta che egli ¢ simultaneamente dato a se stesso come un dono e impo-
sto a se stesso come un compito».**

Viene cosi a crearsi quello spazio per I’esperienza morale che tanto spesso oggi,
sia teoricamente sia di fatto, & negato e sostituito con considerazioni di tipo empirico.
Secondo il nostro Autore invece «la morale come realta esistenziale rimane sempre in
stretta relazione con I’'uomo come persona» non esistendo essa «fuori del compimento
di un atto come pure fuori della realizzazione di sé attraverso 1’atto».*® La morale come
«realta assiologica»®, poi, altro non ¢& che il radicamento dell’esperienza del valore
nella realta ontologica del suppositum umano (ma anche, per converso, il punto feno-
menologico della sua individuazione).

5. INTEGRAZIONE E TRASCENDENZA: L’UNITA DELL’ESSERE PERSONALE

Grazie alla categoria della trascendenza della persona nell’atto, Wojtyla & dun-
que in grado di comprendere e di spiegare |’intero dinamismo umano che, nella sua
complessita, include anche il dato corporeo e materiale. Dal momento che tali elemen-
ti (lo «spirituale» e il «materiale») non sono in Wojtyla puramente giustapposti, 1’unita
dell’essere personale andra colta proprio attraverso lo stesso realizzarsi della trascen-

7 C. ESPOSITO, L'esperienza dell ‘essere umano nel pensiero di Karol Wojtyla, p. 34. Cfr. anche A.
GUGGENHEIM, Liberté et vérité selon K. Wojtyla, in “Nouvelle Revue Théologique” 115 (2/1993), 194-
210.

3 K. WOITYLA, Subjectivity and the Irreducible in Man, p. 112.

¥ PA, p. 178.

4 Ibidem.



534 UMANITA E CULTURA

denza nell’atto. Perché, perd, ad essa sia data concretezza ed appoggio nell’esistenza,
& necessario esplorare e integrare tutti quei dinamismi che avvengono nella persona
senza che essa sperimenti la sua operativita: ¢ in virti del concetto di «integrazione»
che ’immediatezza naturale e il dato passivo possono inserirsi nel processo di autore-
alizzazione dell’io.

Nella struttura dell’atto umano & dunque presente il momento dell’integrazione
della persona nell’atto che, rispetto al momento della trascendenza della persona nel-
1atto, & complementare. Wojtyla stesso precisa il senso di tale complementarieta: «dob-
biamo intendere cid non solamente nel senso che I’integrazione completa la trascen-
denza, da cui deriva la totaliti dinamica persona-atto, ma ancor pili profondamente nel
senso che senza I’integrazione la trascendenza & come sospesa in una specie di vuoto
strutturale... Infatti non si ha dominio di sé senza assoggettare e subordinare se stesso
a tale dominio. E non ¢ possibile avere possesso attivo di sé se non corrisponde ad esso
una componente passiva nella struttura dinamica della personax.*!

I dinamismi fisici e i dinamismi psichici, che le singole scienze sperimentali
considerano descrittivamente, assurgono, in un contesto personalistico, a condizioni
dell’integrazione. Attraverso di essi si rivela, di conseguenza, I’intero dell’esperienza
dell’uomo, anche nella sua posizione gerarchica: cio che opera I’integrazione (e dun-
que cid che trascende) & superiore e prioritario rispetto a cio che viene integrato (e
dunque trasceso).

A proposito della dimensione somatica della persona Wojtyla scrive che «il
corpo nel senso cotrente della parola é... terreno e, in un certo qual modo, mezzo del
compimento dell’atto nonché del realizzarsi della persona nell’atto e attraverso 1’at-
to.*2 In tal modo «la reattivita propria della somatica umanay costituisce «la materia
prima specifica degli atti».*

La sintesi tra soggettivita somatica, dinamizzata secondo le leggi della natura, e
soggettivitd trascendente, dinamizzata secondo le leggi dell’ordine personalistico (ad
esempio: la sintesi dell’atto e del moto) suppone la capacita di autogoverno e di auto-
decisione della persona: «si puo dire che I’'uomo nel momento dell’autodeterminazio-
ne “avvia” il dinamismo reattivo del corpo, e in tal modo si serve di esso. Si puo anche
dire che ’'uomo nel momento dell’autodeterminazione “si inserisce” in tale dinami-
smo, si serve coscientemente di esso. Sia 1’uno che I’altro fatto corrispondono al con-
cetto di usus impiegato dai tomisti per definire il momento dell’atto umano».* Il cor-
po, percio, & espressione della persona, ¢ il linguaggio della sua interiorita: in esso si
esprime il senso piu personale della liberta umana.

41 PA, p. 218. Sul problema dell’unita spirituale e corporale dell’uomo in Wojtyla si sofferma ampia-
mente T. Wojciechowski nel suo intervento al gia citato dibattito svoltosi a Lublino nel dicembre 1970. Cfr.
“Analecta Cracoviensia” 5-6 (1/1973-1974), 191-199.

“2PA, p. 234. Analogamente & detto a p. 243: «il corpo & per la persona terreno e mezzo di espressione».

B Ji, p. 252,

“ Ivi, p. 242.



GraziaNO BorcoNnovo 535

Cosi pure, considerando 1’aspetto psichico della persona con il suo specifico
carattere emozionale, Wojtyla afferma che, mentre 1’emozionalizzazione della coscienza
ostacola e addirittura preclude 1’esperienza vissuta dei valori (critica della posizione
scheleriana), «invece 1’emozione stessa - la commozione, 1’eccitazione, il sentimento
o la passione - indirizzando il suo contenuto emotivo al di fuori di se stessa, proprio
verso un determinato valore, crea nello stesso tempo 1’occasione per vivere interior-
mente e conoscere sperimentalmente il valore».* Grazie a questa spontanea percezio-
ne del valore propria dell’elemento psico-emotivo, si determina, di conseguenza, un
rimando, una polaritd o, come testualmente si esprime il nostro Autore, una tensione
tra emotivita e autodeterminazione, tra immediatezza naturale e trascendenza nella
veritd, che richiede di essere composta, integrata.

Tradizionalmente & stato chiamato «ragioney quel fattore mediano e bilancian-
te che «indirizza la persona verso la realizzazione di se stessa nell’atto, non attraverso
la semplice spontaneitd emozionale, ma attraverso la relazione trascendente con la
verita, con il dovere e la responsabilita ad essa legati... Essa indica una forza superiore
rispetto ai sentimenti, alla spontaneita emotiva dell’uomo, e la capacita di farsi guidare
dalla verita sul bene nella decisione e nella scelta... La proprieta di questa forza, anche
se esige una certa distanza dai valori spontaneamente vissuti (¢ per cosi dire una “di-
stanza di verita”), tuttavia non nega affatto tali valori, non li rifiuta in nome della “pura
trascendenza”, come apparentemente volevano gli Stoici o anche Kant. La subordina-
zione autentica alla veritd, come principio delle decisioni e delle scelte della libera
volontd umana, nella sfera delle emozioni richiede piuttosto una particolare connes-
sione tra la trascendenza e I’ integrazione».* Questo perché la verita dell’essere perso-
nale, cosi come ¢ data riconoscerla nell’esperienza, non & riducibile né ai processi
psico-somatici di sviluppo né al movimento della razionalita astratta ed autorifletten-
tesi. L'incontro della persona con la sua propria interiorita (autoconoscenza) & nel con-
tempo incontro con la totalita dell’essere, esperito nella sua intrinseca verita, bonta e
bellezza: la percezione emotiva del valore, percid, se inglobata (integrata) nell’oriz-
zonte veritativo dell’essere, & un potente mezzo per il suo disvelamento esistenziale.

Possiamo affermare, in conclusione, che se & vero che I’esperienza dell’«assoluta
impartecipabilita del mio io» e della sua interiorita & strettamente connessa all’espe-
rienza dell’«illimitata partecipabilita dell’essere in quanto tale»*’ di fronte e nel quale
i0 sto, allora tutta una dimensione comunitaria si spalanca per il soggetto personale
dell’azione. «L’io si svela nei suoi atti di autocoscienza e di autodecisione come un io
riferito a un tu e nello stesso tempo come io che costituisce un tu per altri io, ed infine

“ PA, p. 282. Lopinione espressa da Wojtyla non si identifica con quella fatta propria da Max
Scheler. Secondo il nostro Autore, infatti, occorre distinguere «I’avvicinamento massimo del soggetto ai
valori - il che ¢ funzione dell’emozione - dalla loro adeguata conoscenzay (PA, p. 282, nota 71).

“ Ivi, p. 283.

4" N. GENGHINI, La metacritica del concetto kantiano di liberta in Karol Wojtyla, in AA.VV, La
filosofia di Karol Wojtyla, p. 82.



536 UMANITA E CULTURA

come io che, insieme ad altri a lui simili, € chiamato a formare coscientemente e libe-
ramente una comunita di soggetti: noi».*® Cosi, «nel tentativo di esaminare le dimen-
sioni fondamentali “io-tu” e quelle del “noi”, Wojtyla raccoglie le sfide che salgono
dal fondo del pensiero moderno».*

Alla persona in quanto tale, sia nella sua autodeterminazione trascendente e
interiormente operativa che nella sua dimensione psico-somatica, si addice percio la
partecipazione (communio personarum) come possibilita storico-esistenziale della sua
autorealizzazione. In tale communio personarum il singolo “io” & riconosciuto nella
sua soggettivita irripetibile e affermato nel suo diritto all’esistenza indipendente, al di
1a di ogni teoria e progetto sia individualistico che totalitario. La possibilita della piena
realizzazione per 1’'uomo, infatti, risiede solo nel dono sincero e libero di sé: in tale
«offertan ¢ significata la suprema legge dell’essere personale, legge che travalica lo
stesso principio (pur valido e fondamentale) dell’inalienabilita del soggetto.

“T, STYCZEN, Karol Wojtyla filosofo, in: W. GRAMATOWSKI - Z. WILINSKA, Karol Wojtyla w
swielte publikacji (Karol Wojtyla negli scritti), Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 1980, p. 31.

“ A. SCOLA, Conclusione del Colloquio Etica e Poetica: la concezione della persona in Karol
Wojtyla, Pontificia Universita Gregoriana, Roma, 19 ottobre 1996. Gli Atti sono pubblicati a cura di L.
LEUZZI, Etica e poetica in Karol Wojtyla, SEI, Torino 1997 (la citazione & a p. 166).



