RTLu Il (1998) 3, 545-556 545

La bella prigioniera:
la cultura del pieno
Medioevo dinanzi
alla proposta islamica

Franco Cardini
Facolta di Lettere e Filosofia, Universita di Firenze (Italia)

1. PREMESSA

Gli antichi auctores erano stati, per i Padri della Chiesa, un conforto e un
dilemma. Da un lato, essi erano una riserva di saggezza; dall’altro, si sapeva che tale
saggezza era inquinata dall’assenza della luce della fede. A partire da Origene e da san
Gerolamo si meditava al riguardo sull’Esodo e sul Deuteronomio, fornendo una let-
tura allegorica di passi come 1’asportazione del tesoro degli egiziani da parte degli
ebrei che partono con Moseé verso la Terra Promessa o come quello della “bella pri-
gioniera”: s’insegnava cosi che lo spogliare gli antichi dei loro tesori, le verita che
avevano sparso nelle loro opere, era giusto e lecito'. Ma potevano esserci verita, come

! Cfr. H. DE LUBAC, Esegesi medievale, tr. it., Roma 1962, pp. 522ss. Sul problema generale della
trasmissione della cultura da Oriente a Occidente, cfr. AA.VV,, Orientalische Kultur und europdische Mit-
telalter, Berlin 1985,



546 UMANITA E CULTURA

in quelli dei pagani, anche negli scritti dei musulmani? E, se ve ne fossero state, non
sarebbe stato altrettanto giusto e lecito impadronirsene?

2. DISLAM E LA CULTURA OCCIDENTALE NEL PIENO MEDIOEVO

C’erano 1 loro libri sacri, che cristiani orientali e mozarabi di Spagna conosce-
vano da tempo; e ¢’erano i libri degli antichi, che i musulmani avevano studiato e
tradotto mentre i cristiani li avevano da tempo perduti. Si comincio a pensare, gia dalla
meta del XII secolo, ch’era giusto partire alla conquista di tanti tesori. Verso la fine di
quel secolo un traduttore dall’arabo, I’inglese Daniele di Morley, giungeva appunto a
teorizzare che il Signore aveva ordinato al Nuovo Israele, la Cristianita, di spogliare
gli egizi dei loro tesori per arricchirsi come gia era avvenuto con Mosé: «Spogliamo
dunque in conformita al comandamento del Signore e col suo aiuto i filosofi pagani
della loro saggezza e della loro eloquenza, spogliamo questi infedeli in modo da arric-
chirci delle loro spoglie nella fede»?. “Filosofi” era ormai il termine con cui gli studio-
si latini indicavano quegli arabi che per gli illitterati erano solo “pagani” e “infedeli”:
e lo stesso Abelardo, perseguitato da Bernardo di Clairvaux, avrebbe minacciato di
fuggire tra i “filosofi” per mantenere alte la sua liberta e la sua dignita.

D’altronde, se le chansons parlavano dei saraceni idolatri e circolavano le dice-
rie sul Maometto eretico, non era mai mancato chi c¢i vedeva piu chiaro anche a un
livello di cultura che non era necessariamente quella dei traduttori inglesi o del maestro
parigino. Verso il 1120, Guglielmo di Malmesbury precisava con molta sicurezza: «...nam
saraceni et Turchi Deum creatorem colunt, Mahomet non Deum sed eius prophetam
aestimantes»®. Sempre in Inghilterra, attorno ai medesimi anni, circolavano i Dialogi di
Pietro Alfonsi, un ebreo spagnolo di Huesca battezzato nel 1106 e divenuto il medico di
Alfonso I d’Aragona e di Enrico I d’Inghilterra. Attraverso il tramite dei rapporti cosi
accesi fra penisola iberica e isole britanniche passavano una serie d’informazioni di
prima mano: Pietro Alfonsi, ad esempio, si mostrava estremamente dotto in tutto quel
che riguardava le religioni di ceppo veterotestamentario®. Il Chronicon di Ottone ve-
scovo di Frisinga, redatto fra il 1143 e 1146, non nutriva dubbi a proposito del fatto che
i musulmani fossero monofisiti: un testo per altri versi fantasioso e pronto a fornire
sull’*“idolatria” saracena i piti ampi e strani dettagli, la Historia de vita Caroli Magni et
Rolandi eius nepotis dello Pseudo-Turpino, contraddice a tratti se stesso: in una pagina

2 DANIELE DI MORLEY in J. LE GOFF, Genio del Medioevo, tr. it., Milano 1959, p. 21 (questo
prezioso libretto ¢ stato in seguito pit volte ristampato col titolo Gli intellettuali nel medioevo, pil fedele
all’originale francese).

3 WILLELMI MALMESBIRIENSIS, De gestis regum Anglorum, ed. W. STUBBS, in Rerum Bri-
tannicarum Scriptores, XC, p. 230.

* PL CLVII, coll. 535-672.



FRANCO CARDINI 547

sconvolgente e destinata ad alimentare un altro fopos epico, la disputa fra Rolando e
Ferracuto, esso fornisce notizie teologicamente parlando abbastanza precise.

Quell’ “estremo Occidente” ch’era P’Inghilterra aveva avuto fin dal VII secolo,
cio¢ fin da quanto i monaci benedettini ne avevano iniziato la cristianizzazione, un
ruolo speciale nella conservazione e nello sviluppo della cultura dell’Occidente. Le
sempre piu strette frequentazioni - evidentemente anche per via di mare - con il setten-
trione della penisola iberica le avevano consentito un rapporto privilegiato, quasi di-
retto, con la cultura araba ed ebraica di al-Andalus: Pietro Alfonsi era figlio di questa
straordinaria situazione. E lo era anche Adelardo di Bath, uno dei primi traduttori occi-
dentali dall’arabo. Nato verso il 1070, aveva a lungo soggiornato in Normandia dove
aveva insegnato in un centro di cultura importante come Laon. Da li era passato a
Salerno, quindi in Sicilia dove al vescovo di Siracusa aveva dedicato il suo De eodem
et diverso. Nel periodo grosso modo compreso fra 1106 e 1111 viaggio in Siria e in
Palestina e fu ad Antiochia e a Gerusalemme: i si occupd soprattutto di questioni
astronomiche. Rientrato a Laon, compose le Quaestiones naturales e un trattato sul-
I'uso dell’astrolabio: in questo modo, attraverso I’opera di Ermanno detto Contractus,
egli si riallacciava direttamente al magistero di Gerberto d’Aurillac®. Nel 1126, Ade-
lardo tradusse le tavole astronomiche di al-Khuwarizmi.

I tempi erano maturi - proprio mentre dalla penisola iberica alla Siria si dispie-
gavano i vessilli della crociata - perché una delle personalita piti autorevoli della Chie-
sa del tempo, Pietro il Venerabile abate di Cluny, si facesse protagonista d’una straor-
dinaria iniziativa che ebbe come centro Toledo, da poco pili di mezzo secolo restituita
alla Cristianita, e quale garante ’arcivescovo stesso della citta, Raimondo di Sauvétat®.

L*imperatore” Alfonso VII di Castiglia appoggio 1’esperienza dell’abate di
Cluny, che da un lato lavorava con convinzione alla maggiore e migliore conoscenza
dell’Islam mentre dall’altro sosteneva con forza I’ideale della Reconquista. Dall’ini-
ziativa di Pietro nacque I’attivita di un’équipe che, con la consulenza di musulmani e
di ebrei, provvide a una prima traduzione del Corano che porta il nome di Roberto di
Ketton nel Rutlandshire: essa, a quel che pare ottenuta attraverso una serie di versioni
- dall’arabo in ebraico e in castigliano, quindi in latino -, per quanto risultasse piuttosto
confusa, lacunosa e incompleta, fu tanto importante da restare fondamentale per i quattro
secoli successivi’. Naturalmente non si deve pensare a un gruppo organico e struttura-
to di traduttori: si tratto piuttosto di una costellazione di personaggi che agivano sulla
base di una rete di relazioni. ;

* Cfr. AAVV, Adelard of Bath, ed. CH. BURNETT, London 1987.

¢ Cfr. AA.VV, Toléde XIL¢ - XIIL® siécles. Musulmans, chrétiens et Juifs: le savoir et la tolérance,
Paris 1991,

" Cfr. M.TH. D’ ALVERNY, Deux tradutions latines du Coran au Moyen Age, in “Archives d’histoi-
re doctrinale et littéraire du moyen-age”, XVI (1947/1948), 69-131; J. KRITZECK, Peter the Venerable and
Islam, Princeton 1964; J. VERNET, La cultura hispanodrabe en Oriente » Occidente, Barcelona 1978; J.
JOLIVET, The Arab inheritance, in AA.VV., A history of i twelfth century western philosophy, ed. P. DRONKE,
Cambridge 1988, pp. 113-148.



548 UMANITA E CULTURA

La fatica del gruppo coordinato dal Venerabile non si fermo al Corano. Per
quanto si possano individuare almeno tre nuclei fondamentali di questa densa attivita:
uno spagnolo, uno inglese, uno italo-meridionale - il ruolo della penisola iberica resta
centrale e fondamentale®. I testi islamici redatti in versione latina per cura di traduttori
come Giovanni di Siviglia, Domenico Gundisalvi, Ermanno il Dalmata, Platone di
Tivoli, Gerardo di Cremona, e quelli islamologici redatti sulla base di quel rinnovato
approccio rimasero a lungo la base della forma migliore di conoscenza dell’Islam di
cui 1’Europa medievale disponesse. Non si puo dire che Pietro avesse tratto da quegli
studi tutte le conseguenze cui avrebbe potuto giungere: tuttavia, come si puo vedere
nei suoi due trattati, la compendiosa Summa totius heresis saracenorum e il pit ampio
Liber contra sectam sive heresim saracenorum, egli segnd progressi importanti, che in
molti casi presentavano consonanze con opere come la Dialexis sarrakenit kai chri-
stigniy di Giovanni Damasceno®, che pure il Venerabile almeno in un primo momento
non poteva conoscere, dal momento che gli opuscoli del Damasceno furono tradotti da
Burgundio da Pisa solo verso il 1148-50. Linteresse di Pietro per I'Islam non si tra-
sformo tuttavia in una migliore comprensione della figura e dell’opera del suo fonda-
tore: Muhammad restava un apostata e un eretico; era necessario raggiungere con 1’amo-
re e la conoscenza i musulmani, persuaderli dei loro errori, convincerli a convertirsi.

Mentre Roberto di Ketton traduceva il Corano, Ermanno di Carinzia si occupa-
va di una genealogia di Muhammad e Pietro di Toledo - un cristiano mozarabo - tradu-
ceva in latino con I’aiuto del segretario del Venerabile, Pietro di Poitiers, uno scritto
apologetico, la Risala di al-Kindi. Con tutti questi testi, assemblati insieme, si formo
la collezione per secoli pitl completa, sicura e autorevole di opere islamiche, il Corpus
cluniacense, conosciuto anche come Collectio Toletana. In seguito, Marco di Toledo
propose una versione del Corano ancora migliore della precedente: ed & sintomatico
che Marco stesso, oltre che il libro santo, traducesse dall’arabo anche le opere di Gale-
no, uno scritto controversistico, opera probabilmente di un ex-musulmano fattosi cri-
stiano, e un’opera mistica dovuta a Thn Tumart, il celebre maestro almohade.

La personalita di Marco di Toledo & sotto molti versi esemplare. Il fine ultimo
di studiosi come lui non era per nulla puro amor di conoscenza: si era, anzi, in una
sfera molto pratica. Anzitutto s’intendeva recare armi alla controversistica: imparare
cioé a meglio conoscere la dottrina islamica per meglio poterla confutare. Se questo
tipo di atteggiamento ¢ perfettamente comprensibile in un Occidente ormai guadagna-
to al metodo del grande amico di Pietro il Venerabile, cio¢ alla logica di Abelardo,
meno chiaro & com’esso poteva recare frutto in un ambito squisitamente missionario.
E ovvio che, nel dar al-Islam, il metodo controversistico avrebbe condotto a un solo
esito: il martirio. Senza dubbio molti cristiani si auguravano di conseguire tale gloria:
tuttavia, sul piano degli esiti missionari pratici, il martirio avrebbe condotto al massi-

§Cfr. J. VERNET, Ce que la culture doit aux Arabes d'Espagne, Paris 1985.
¢ PG XCVI, coll. 1336-1348.



FRANCO CARDINI 549

mo - né cio poteva essere considerato cosa da poco - agli esiti gia segnalati fra il Il e il
11l secolo da Tertulliano, cio¢ a nuove conversioni generate dal sangue dei martiri. La
Chiesa era pero al riguardo molto cauta e severa: né la controversia era adatta, né la
pratica missionaria possibile in terra islamica, dov’era proibito confutare la legge isla-
mica.

V’erano tuttavia i musulmani fuori dal dar al-Islam: ed erano sempre piu nu-
merosi. Abitanti dei territori siropalestinesi o iberici conquistati dai cristiani, mercanti,
prigionieri: a loro, forse, ci s’intendeva rivolgere anzitutto con una propaganda mis-
sionaria che in terra controllata dai cristiani era possibile e che sottintendeva che 1’in-
fedele andasse non obbligato, bensi convinto a convertirsi attraverso la persuasione.
Vedremo come Francesco d’Assisi, in questo senso, fornisse un esempio nuovo, indi-
casse un’altra strada; e come nel suo stesso Ordine il suo insegnamento entrasse so-
vente in conflitto con atteggiamenti d’altro genere. Dal canto suo Tommaso d’Aquino,
che aveva dedicato all’Islam come sappiamo una parte della sua Summa contra genti-
les, condivideva I’intenzione di Pietro il Venerabile di concorrere in qualche modo alla
conversione dei musulmani e, nel breve De rationibus fidei contra saracenos, Grae-
cos et Armenos, stabiliva in quattro punti I’assunto controversistico destinato a restar a
lungo tradizionale: I’Tslam come deformazione della verita; 1’Islam religione della vio-
lenza e della guerra; 1’Islam religione fondata sulla licenza sessuale; Muhamad falso
profeta'®,

La letteratura controversistica prosperd nel corso del Duecento: in area iberica
si ebbero opere quali la Quadruplex reprobatio del domenicano Ramon Marti!!, fede-
le interprete ed esecutore del progetto missionario di Ramon de Pefiafort, e il De origi-
ne et progressu Machometis del mercedario Pietro Pasqual, in area siropalestinese
seritti come il De statu saracenorum di Guglielmo da Tripoli e il Contra legem sarace-
norum del domenicano fiorentino Ricoldo da Montecroce'2, che viaggio fino a Ba-
ghdad assistendo quindi al debutto della conversione dei mongoli di Persia all’Islam e
alla fine di uno dei grandi sogni della Cristianita occidentale, quello della cristianizza-
zione del mondo tartaro che avrebbe comportato una sua grande crociata, comune con
I’Occidente, in grado di schiacciare come in una morsa I’Islam dei sultani mamelucchi
d’Egitto.

10 J. WALTZ, Muhamad and the muslims in St. Thomas Aguinas, in “Muslim World”, 66 (1976), 81-
95.

! Cfr. E. COLOMER, La controversia islamo-judeo-cristiana en la obra apologética de Ramon
Marti, in AA.VV,, Didlogo Filoséfico-religioso entre cristianismo, Judaismo e islamismo durante la edad
madia en la peninsula iberica, ed. H. SANTIAGO-OTERO, Brepols 1994, pp. 229-257; AA.VV,, Medieval
ancounters. Jewish, christian and muslim culture in confluence and dialogue, ed. G.D. NEWBY, Leiden
1998.

"2 Sulla personalit e i viaggi di frate Ricoldo, cfr. U MONNERET DE VILLARD, /I libro della
peregrinazione nelle parti d'Oriente di Frate Ricoldo da Montecroce, Roma 1948; sul Contra legem sarra-
cenorum, cf. la traduzione italiana con ampio saggio introduttivo e bibliografia in RICOLDO DA MONTE-
CROCE, I Saraceni, a cura di G, RIZZARDI, Firenze 1992.



550 UMANITA E CULTURA

Nato presso Firenze verso il 1243, domenicano dal 1267, Ricoldo fu inviato ad
Acri di dove, a partire dal 1288, aveva cominciato i suoi viaggi nel mondo mesopota-
mico e persiano; fu schiavo di una tribll beduina, cammelliere, ma anche protagonista
di dotte dispute con i teologi e giuristi musulmani. Ne nacquero due opere importanti,
nelle quali I'impegno missionario e il consueto atteggiamento apologetico e contro-
versistico si associano a una notevole competenza: il Contra legem saracenorum e
1’ Ad nationes orientales.

Anche Ricoldo si meravigliava del contrasto tra I’infame personalita del Profe-
ta, |’oscurita e la contradditorieta della sua legge e la mitezza, la generosita, la sapien-
za dei musulmani: come poteva gente cosl buona aderire a un credo tanto nefasto ¢
venerare un tanto perfido profeta e accettare un credo cosi turpe? Questo giudizio
schizofrenico costitui una specie di costante autodifesa della Cristianita nei confronti
dell’Islam fino almeno al Seicento inoltrato: il pregiudizio della religione coranica
come infame e corrotta non poteva essere abbandonato, ma in cambio le virta dei
musulmani servivano come argomentazione etica per rinfacciare ai cristiani i loro
cattivi costumi. Pare che fonte diretta del Contra legem fosse un testo del IX secolo
redatto da un ex-musulmano spagnolo convertito al cristianesimo, che Marco di Tole-
do aveva tradotto con il titolo di Contrarietas alfolica e che sarebbe stato poi utilizza-
to anche da Raimondo Lullo'®. Troviamo Ricoldo di nuovo nella sua Firenze a partire
dal 1301. Li era attivo nella domenicana Santa Maria Novella, fin dal 1246, uno Stu-
dium theologiae; ¢ 1i in quegli stessi anni viveva un grande predicatore, Giordano da
Pisa, nelle opere del quale i saraceni sono una costante presenza.

3. LA LINGUA ARABA QUALE VEICOLO DELLA CULTURA ISLAMICA IN
OCCIDENTE

Intanto, perd, un’altra verita si andava facendo strada. Sempre pill necessario
appariva lo studio dell’arabo non solo in quanto esso era non soltanto una lingua sacra,
la lingua d’una Scrittura rivelata - che poi si fosse 0 meno disposti ad accettarla come
tale, era un altro discorso -, ma anche nella misura in cui essa era una grande lingua di
cultura. In arabo erano stati tradotti i tesori della sapienza degli antichi greci; e, per
quanto essi potessero essere accessibili anche attraverso versioni dal greco - per le
quali perd al momento erano a disposizione degli occidentali, ad esempio nel mondo
bizantino, opportunitd ben minori di quanto il mondo iberico non mettesse alla portata
degli studiosi per I’arabo -, le versioni da quest’ultima lingua si rivelavano di gran
lunga preferibili sia per I’eccellenza dei commenti che traduttori e studiosi arabi ave-

13 Cfr, M. TH. D’ALVERNY - G. VAIDA, Marc de Toléde, traducteur d'ibn Tumart, in “Al-Anda-
lus”, XV ( 1951), 124-132.



FrRaNCO cARDINI 551

vano redatto, sia per I’abbondanza di studi nuovi da essi intrapresi, sia infine perché ci
si andava accorgendo che attraverso 1’arabo I’Occidente poteva accedere - magari per
via indiretta, riflessa - al sapere ¢ ad alcune tecnologie proprie anche a paesi e a civilta
ancora piu lontane, dalla Persia all’India alla stessa Cina'*.

La penisola iberica ¢ la vera madre del rinnovamento scientifico dell’Occidente
e, prima, della propagazione di uno dei fondamentali supporti di esso. Sappiamo bene
che la carta, originaria della Cina e gia diffusa nell’ Asia centrale dall’VIII secolo, era
gia presente nella Spagna musulmana fin dal X secolo: manifatture di carta esistevano
a Toledo e soprattutto a Jativa, nel Levante, dove Giacomo I d’Aragona istitui una
specie di monopolio di produzione per tutto il regno di Valencia. Fu dall’ Aragona del
Duecento che il nuovo, prezioso materiale si diffuse in tutte le contrade occidentali.

Anche sul piano della diffusione del sapere scientifico veicolato nel mondo mu-
sulmano attraverso la lingua del Libro sacro, la penisola iberica dette splendidamente
I’avvio grazie a un precursore: Gerberto d’ Aurillac, che giovanissimo viaggié in Catalo-
gna e apprese fra il 967 e il 970 rudimenti di aritmetica e di astronomia arabe e forse
anche greche grazie alla familiarita con la curia vescovile di Vich e con il monastero di
Ripoll. Divenuto in seguito capo della scuola episcopale di Reims e quindi abate di
Bobbio, Gerberto poté diffondere le sue conoscenze in attesa di ascendere al soglio pon-
tificio col fatidico nome di Silvestro [1'. L'influenza esercitata da Gerberto d’ Aurillac su
Fulberto, vescovo di Chartres nel ventennio compreso tra 1008 e 1028, & importante nel
successivo sviluppo della scuola di Chartres, dalla quale usci un’opera fondamentale
come la traduzione, curata da Ermanno il Dalmata, della versione araba del Planisphe-
rium di Tolomeo. Traduttori del Corano e delle opere scientifiche si identificavano.
Linteresse religioso fu sostenuto e veicolato per filosofico e scientifico.

D’altra parte il processo avviato soprattutto in Spagna e del quale senza dubbio
I’équipe di Pietro il Venerabile fu protagonista sarebbe stato meno agevole e avrebbe
recato con sé conseguenze molto meno rapide e profonde se il contatto con la cultura
araba (o comunque veicolata attraverso la lingua araba) non fosse stato reso perentoria-
mente indispensabile dal travolgente sviluppo dell’economia e della mercatura. Grazie
ad amalfitani prima, a veneziani, pisani e genovesi piu tardi, furono conosciuti dunque
ben presto - di rado in traduzioni sistematiche: piti spesso attraverso volgarizzamenti ed
epitomi - opere la conoscenza delle quali era necessaria sul piano pratico: quindi gli
scritti dei geografi, dei matematici, dei medici. Si tradussero dall’arabo il grande trattato
di Tolomeo detto Almagesto, nonché gli seritti di al-Khuwarizmi dedicati all’algebra o
quelli astronomici-astrologici come il Liber de aggregatione scientiae stellarum di al-
Farghani - un’opera conosciuta dallo stesso Dante - nonché I’ Introductorium in astrono-
miam ¢ il De magnis coniunctionibus et annorum revolutionibus ac eorum profectioni-

" Cfr. AA.VV, La diffusione delle scienze islamiche nel medio Evo europeo, Roma 1987.
" Cfr. PH. WOLFE, Storia e cultura del medioevo dal secolo IX al secolo XII, tr. it., Roma-Bari
1971, pp. 109-198.



552 UMANITA E CULTURA

bus di Abu Ma’shar, il celebra Albumasar della tradizione occidentale. I latini d’altronde
non si limitarono a recepire questo vasto materiale: lo elaborarono anzi profondamente,
come si vede nel Liber abbaci redatto verso il 1202 dal pisano Leonardo Fibonacci (1170-
1240), che compose un quadro sintetico dell’aritmetica elementare e che, nella Practica
geometriae del 1220, introdusse in Occidente 1’uso dell’algebra'®. Risultato di questi
scritti ancor piu evidente sul piano pratico, e rivoluzionario su quello concettuale, fu
’adozione delle cifre che gli arabi chiamavano “indiane” e i latini “arabe”, insieme con
I’introduzione di una vera e propria novita epocale, lo zero.

Oggetto privilegiato di traduzione fu per molto tempo la medicina'’. Nell’XI
secolo il monaco cassinese Alfano aveva gia tradotto alcuni testi dal greco; ma nella
seconda meta dell’XI secolo fu un altro monaco di Montecassino, Costantino Africano
- originario dell’odierna Tunisia - a rinnovare profondamente la dotazione libraria del-
la medicina occidentale traducendo in latino dall’arabo e anche dal greco opere quali il
Liber aphorismorum di Ippocrate arricchito dal commento di Galeno, i Prognostica di
Ippocrate, il Liber graduum di al-Gazzar'®. Centro importante di studi medici fu Saler-
no, dove convergevano conoscenze provenienti dalla cultura greca, da quella araba -
attraverso la Sicilia e I’ Africa settentrionale - e da quella ebraica'.

Le opere di matematica e di medicina rispondevano essenzialmente, con le loro
traduzioni, a esigenze pratiche e tecniche. Diversamente andavano le cose invece con
la filosofia, che rivestiva un particolare significato per gli occidentali anche a livello
teologico. Ci si avvicind cosi soprattutto alle opere di Aristotele: che pero era un Ari-
stotele del tutto particolare, tradotto e rielaborato sotto i califfi abbasidi fra VIII e IX
secolo, profondamente imbevuto di elementi neoplatonici desunti soprattutto da Ploti-
no e da Proclo®.

Fondamentali furono, per I’Europa, le traduzioni del Liber de intellectu di al-
Kindi e dei commenti di al-Farabi, che aveva confrontato le tesi di Aristotele con quel-
le neoplatoniche, soprattutto di Porfirio®'. Ma importantissime furono le traduzioni di
Ibn Sina, che per gli occidentali & Avicenna?, cui si devono tanto il celebre Canone -
un’opera medica che nel Cinquecento venne pit volte stampata e che, usata ancora

1 Cfr. AA.VV,, Leonardo Fibonacci. Il tempo, le opere, I'eredita scientifica, a cura di M. MOREL-
LI - M. TANGHERONI, Pisa 1994; G. MOLLAND, Mathematics and the medieval ancestry of physics,
Aldershot 1995.

17 Cfr. D. JACQUART, La science médicale occidentale entre deux renaissances (Xlle s. - XVe s.),
Aldershot 1997.

18 Cfr. H. HATHOUT, Topics in islamic medicine, Kuwait 1984; L. STERPELLONE - M. SALEM
ELSHEIKH, La medicina araba, Milano 1995.

1 Cfr. PO. KRISTELLER, Studi sulla scuola medica salernitana, Napoli 1986;

P. MORPURGO, Filosofia della natura nella “schola” salernitana del secolo XII, Bologna 1990.

20 Cfr. R. WALZER, Greek into Arabic. Essays on islamic philosopy, Columbia 1962.

21 Cfr. AL-FARABI, La citta virtuosa, acura di M. Campanini, Milano 1996.

2 Cfr. L.E. GOODMAN, L’'Universo di Avicenna, tr. it., Genova 1992.



FRANCO CARDINI 553

nelle universita europee del Seicento, rese Avicenna (accanto a ar-Razi)*, ’autore di
scritti di scienze mediche piu noto in Occidente dopo i classici Ippocrate e Galeno*-
quanto i trattati filosofici (soprattutto il Kitab as-Sifa) che restarono fondamentali nel-
la vita universitaria due-trecentesca e senza il quale la riflessione filosofica di Tomma-
so d’Aquino e di Bonaventura da Bagnoregio ci resterebbe incomprensibile. Natural-
mente, le traduzioni immisero nel tessuto della cultura latina anche gli echi e le tracce
delle fortissime polemiche, dalle quali il mondo musulmano, diviso tra gli autori piu
sensibili alla filosofia greca “pagana” e alle sue ragioni e quelli preoccupati che tali
influssi non finissero col compromettere la sostanza profetica sulla quale si fonda I’Islam,
era attraversato; celebre al riguardo la polemica scatenata da al-Ghazzali, nella De-
structio philosophorum, contro al-Farabi e Avicenna.

Un segno potente fu comunque lasciato da Avicenna nella filosofia musulmana
anche pit preoccupata della ragioni della fede e della rivelazione: in autori come Ibn
Bajiah (per gli occidentali “Avempace”) e Abu Bekr ibn Tufail (“Abubacer”) 1’im-
pronta avicenniana ¢ molto forte: ma lo € anche in tutti i filosofi latini, platonici e
aristotelici che fossero, tra Due e Cinquecento. Solo un altro Maestro musulmano puo
stargli al confronto nell’influenza sul pensiero occidentale: il cordobano Ibn Rushd al-
Hafid, notissimo fra i latini con nome di Averroé, condannato come “empio” e “nemi-
co del Cristo” da alcuni teologi ma venerato da altri che lo consideravano il vero e
autentico interprete di Aristotele?. Cosi la pensava del resto lo stesso Alberto Magno,
maestro di Tommaso d’Aquino, per quanto la forte componente neoplatonica che gli
era propria lo conducesse lontano da Averro¢. Naturalmente, accanto agli autori arabi,
molta importanza ebbero per 1’Occidente 1 pensatori ebraici: fra essi, vanno ricordati
Salomon ibn Gabirol (“Avicebron™), Giuda ha-Levi, Abraham ibn Ezra e soprattutto il
grande Moshed ben Maymon (“Maimonide™) di Cérdoba, che fu anche medico del
Saladino e attraverso i commentatori dell’opera del quale - specie di uno splendido
scritto, la Guida dei perplessi - ando rinmnovandosi I’influenza di Averroé nel mondo
ebraico non meno che in quello musulmano e in quello cristiano?.

In meno di mezzo secolo, nella seconda meta del XII secolo, erano uscite dal-
I’atelier dei traduttori toledani le versioni latine degli scritti astronomici di Albategni,
Alcabizio e Alfagrano, il De intellectu di al-Kindi*’, parte del Kitab as-Sifa di Avicen-
na, gli scritti di al-Ghazzali. Del tutto meritorio - con i limiti che fin troppo gli furono

» Cfr. G.A. LUCCHETTA, La natura e la sfera, Bari 1987.

* Cfr. D. CAMPBELL, Arabian medicine and its influence on the Middle Ages, London 1926; M.
MEYERHOF, Studies in medieval Arabic medicine: theory and practice, London 1984; D. JACQUART - E
MICHEAU, La medécine arabe et I’Occident médiéval, Paris 1990.

% Cfr. L. GAUTHIER, Ibn Rochd, Paris 1948.

% Cfr. M.-R. HAYOUN, [ filosofi ebrei nel medioevo, tr. it., Milano 1994,

* Sull’importanza di al-Kindi nel corso di tutto il Basso Medioevo, specie nell’ambito della pers-
pectiva, cfr. E. ALESSIO, Per uno studio sull ‘ottica del Trecento, in “Studi medievali”, I1I serie, VI (1965),
444-504,



554 UMANITA E CULTURA

pit tardi addebitati: fretta, errori, equivoci, barbarismi - fu il lavoro infaticabile di
Gerardo da Cremona (morto nel 1187), che tradusse il Canone di Avicenna, 1’AImage-
sto di Tolomeo - del quale esisteva tuttavia un’altra traduzione anonima, dal greco,
redatta in Sicilia verso il 1160 -, opere di al-Kindi e forse anche di al-Farabi, una
quantita di scritti aristotelici e lo pseudoaristotelico Liber de causis; alle opere arabe
egli aggiunse quelle ebraiche, come il Libro delle definizioni e il Libro degli elementi
del neoplatonico Isaac Israeli che s’ispirava ad al-Kindi e che fu tradotto anche da
Domenico Gundisalvi®,

Il gigantesco impegno di Gerardo fu ripreso e continuato alla corte palermitana
dell’imperatore Federico II dal filosofo, astrologo, medico, “mago” Michele Scoto
(1180-1235), che aveva visitato Toledo, Bologna ¢ Roma. Egli tradusse vari scritti
aristotelici con i relativi commenti di Averrog, il De sphaera di Alpetragio, il De ani-
malibus di Avicenna®. Intanto un traduttore d’ambiente ancor toledano, Ermanno il
Tedesco, tradusse fra il 1240 e il 1256 altri fondamentali commenti di Averroe, come
quello all’Etica nicomachea. La rinascita filosofica e scientifica dell’Occidente, che
porta il segno del neoplatonismo e dell’incipiente aristotelismo, si deve a questo gran-
de abbraccio tra cultura latina e cultura islamica®.

1 decenni tra meta del XII e meta del XIII secolo furono tra i pit importanti
dell’intera, lunga avventura intellettuale del mondo euromediterraneo. Nacquero, con
la scuola di Abelardo e con I’affermazione della scolastica, la logica e il metodo dialet-
tico; mentre si confrontavano inquisizione e spinte ereticali, la religiosita e la vita della
Chiesa si rinnovavano grazie al contributo degli Ordini mendicanti; decollava la gran-
de stagione degli Studia universitari; si consumava il duello tra regno e sacerdozio
mentre si affermavano le monarchie feudali e le autonomie cittadine; trionfava I’eco-
nomia monetaria e 1’Occidente tornava alla coniazione aurea. Furono, questi, anche i
decenni centrali del movimento crociato: che sarebbe quindi un errore interpretare
come enucleato dal suo contesto, del quale anzi va considerata la componente militare,
essenziale come s°¢ visto in quel rapporto tra I’Europa e 1’Islam che non puo d’altron-
de in alcun modo essere ridotto ad essa.

* Per I’dlmagesto e le sue traduzioni, cfr. C. H. HASKINS, Studies in the history of mediaeval
science, Cambridge Mass 1927%. Un panorama sintetico sulle traduzioni dall’arabo & quello di H. DAIBER,
L'incontro con la filosofia islamica, in AA.VV. , Storia della filosofia. 2. Il Medioevo, a cura di P. ROSSI -
C.A. VIANO, Roma-Bari 1994, pp. 180-195, con relative informazioni bibliografiche. Cfr. anche C.F. BE-
CKINGHAM, Between Islam and Christendom, London 1983; P. KUNITZSCH, The Arabs and the stars:
Texts and traditions on the fixed stars and their influence in medieval Europe, London 1989.

2 L, THORNDIKE, Michael Scot, London 1965.

30 Per una panoramica sugli esiti scientifici di questo processo storico, cfr. Scienza e tecnica nel
medioevo, in “Nuova civilta delle macchine”, XI (1993). Per alcuni problemi specifici, come quello dell’ot-
tica di Alhazen, molto utile G. FEDERICI VESCOVINI, Astrologia e scienza, Firenze 1979. In generale
sulle scienze della natura, con riferimenti alla polemica antimusulmana, 7/ teatro della natura, in “Microlo-
gus”, IV (1996).



FRANCO CARDINI 555

Esiste nella cultura europea un episodio che non ¢ forse in sé di fondamentale
importanza, ma che ¢ notevole sia perché sta alla base di un capolavoro, sia perché il
“caso” da esso rappresentato ¢ emblematico. Si tratta dell’insieme dei racconti in ara-
bo che si riferiscono a una tradizione riguardante il Profeta attestata dalla Sura 17 del
Corano, la Sura del Viaggio notturno, e da una serie di Hadith riguardanti il miraj, cio¢
I’ascensione notturna del Profeta da Gerusalemme al cielo in sella al cavallo Buraq.
Loriginale arabo che coordina questa serie di racconti € andato perduto, ammesso che
sia mai veramente esistito; tuttavia Abraham Alfaquim ne aveva compilato una ridu-
zione dall’arabo al castigliano sulla quale verso il 1264 Bonaventura da Siena, domini
regis notarius et scriba alla corte di Alfonso X di Castiglia, aveva ricavato una versio-
ne latina e una francese. Presso quel sovrano, proprio nei medesimi anni, era esule da
Firenze il guelfo Brunetto Latini che, viaggiando in Spagna al tempo della battaglia di
Montaperti del 1260, che aveva segnato ’inizio di un periodo di governo ghibellino
nella sua citta, aveva preferito non tornare in patria.

Non sappiamo se nella bisaccia di Brunetto Latini, che sarebbe rientrato a Fi-
renze di li a qualche anno, vi fosse una copia del Liber di scala, o un’epitome, o degli
appunti; non sappiamo per quale via il piti illustre allievo del Latini, Dante Alighieri,
sia pervenuto a conoscere il contenuto di quel testo. Certo ¢ che le analogie tra il Liber
¢ la Divina Commedia sono tali e tante che ormai si pud con certezza affermare che
I’ascensione del Profeta, ritessuta e rinarrata attraverso una serie di successivi raccon-
ti, sia uno dei fondamenti - il pit profondo forse - del piti grande poema del medioevo
occidentale?'.

4. CENNI CONCLUSIVI

Se il risultato dell’incontro fra Europa e Islam fosse solo questo, il debito di gra-
titudine della prima nei confronti del secondo sarebbe gia immenso. Ma non basta anco-
ra. Pensiamo al dibattito acceso nell’Universita di Parigi in pieno Duecento attorno a

*' Nel 1919 I’arabista spagnolo Miguel Asin Palacios, in un’opera ricca di erudizione e costruita con
grande abilita, rivendicava all'Islam la paternita dell’immaginario dantesco dell’ Aldila. La sua tesi, a lungo
contrastata (cfr. M. ASIN PALACIOS, Dante e I'Islam, tr. it., I-1I, Parma 1994), fu confermata dal ritrova-
mento da parte di Enrico Cerulli, nella Biblioteca Vaticana, di un codice della Bibliothéque Nationale di
Parigi contenente la versione latina e francese del Liber de scala (cfr. E. CERULLL, 1l “Libro della Scala”
e la questione delle fonti arabo-spagnole della “Divina Commedia”, Citta del Vaticano 1949), Un altro
codice, conservato alla Vaticana, oltre al Liber de scala contiene anche una copia della Collectio Toletana.
Cft. ora anche I Libro della Scala di Maometto, tr. it. di R. ROSSI TESTA, intr. di C. SACCONE, Milano
1991; Le Livre del I'échelle de Mahomet, tr. fr. G. BESSON - M. BROSSARD-DANDRE, Paris 1991. Per
collocare il Libro della Scala nel contesto delle ricerche d’eta alfonsina cfr. E. CERULLI, Nuove ricerche
sul “Libro della Scala” e la conoscenza dell’Islam in Occidente, Citta del Vaticano 1972. E probabile che
I’opera fosse conosciuta comunque anche nella Sicilia sveva.



556 UMANITA E CULTURA

idee e concetti che sarebbero stati impensabili senza al-Ghazzali, Avicenna e Averroe (e
pur nell’inconciliabile differenza tra questi filosofi, forse trascurata dal metodo scolasti-
co o della quale esso addirittura non aveva interesse a tener il dovuto conto).

E stato detto con molta ragione che «sono stati Avicenna e al-Ghazzali a impor-
re la teoria dell’accidentalita dell’esistenza e, tramite questa, la concezione della diffe-
renza tra essenza ed esistenza che, ben oltre Tommaso d’Aquino, ha influenzato tutta
la filosofia occidentale fino all’esistenzialismo sartriano... Chi volesse trattare in modo
dettagliato le fonti arabe del pensiero europeo dovrebbe far riferimento al vocabolario,
alla concettualita e alla problematica della filosofia dal 1150 al 1500»**. A questo pas-
so esemplare manca solo, per essere perfetto, un cenno peraltro essenziale: quello al
fatto che - al di 1 dell’esperienza sartriana - senza Avicenna e al-Ghazzali inconcepi-
bile resterebbe (proprio in termini di rapporto fra essenza ed esistenza) la voce piu alta
di tutta la filosofia occidentale del XX secolo, quella di Martin Heidegger™.

Né¢ andrebbe dimenticato - per quanto pit vago e incerto da inquadrare -il con-
tributo della poesia e della musica araba alla lirica occidentale: dopo le ricerche del
Menéndez Pidal sulla strofa zejelesca araba e la sua diffusione in tutta ’area romanza
e le indagini sulle parole e frasi in idioma protoromanzo iberico nelle Kharge (le “chiu-
se”) delle poesie arabe ed ebraiche di Spagna, possiamo affermare che da molti punti
di vista la poesia euromediterranea d’amore dei secoli XII-XIII fu caratterizzata da un
continuum denso si di articolazioni e di variabili, ma esteso in una koiné d’atmosfera,
di scambi d’esperienze e di temperie e in una pluraliti espressiva e idiomatica dal-
I’ Andalusia alla Provenza e dalla Sicilia alla Toscana.

32 A. DE LIBERA, Sources arabes de la pensée européenne, in AA.VV., Granada 1492: histoire et
représentations, Toulouse 1993, pp. 83-84, cit. in GUICHARD, L'Islam e I'Europa, p. 331.

3 Cfr. pero quanto si dice in A. DE LIBERA, La philosophie médiévale, Paris 1995, un libro |’assun-
to del quale ¢ stato preceduto in forme polemiche e “militanti” (che a me non sono peraltro dispiaciute: al
contrario) in ID., Penser au Moyen Age, Paris 1991.



