RTLu Il (1998) 3, 557-567 557

Un contributo dell’esegesi
biblica alla teologia

della Chiesa particolare:
riflessioni sul termine
ekklesia

Arturo Cattaneo
Pontificia Universita della Santa Croce, Roma (Italia)

1. PREMESSE

11 Concilio Vaticano II non si ¢ limitato a segnalare che «lo studio della sacra
Scrittura deve essere come ’anima di tutta la teologia» (OT, 16 cfr. DV, 24), ma ha
attinto copiosamente alla fonte della Parola di Dio nell’elaborazione dei suoi docu-
menti. I numerosi ed importanti progressi ecclesiologici conciliari sono stati propiziati
— anche se in misura diversa — da una accresciuta valorizzazione e comprensione dei
dati biblici. Basti ricordare 1’aspetto misterico e trinitario della Chiesa, la sua indole
escatologica, la riscoperta della nozione di koinonia, del sacerdozio comune, dei cari-
smi ecc.



558 UMANITA E CULTURA

Fra tali progressi ecclesiologici spicca per le vaste ripercussioni pastorali, missio-
narie ed ecumeniche la rivalorizzazione della Chiesa particolare', sia considerata in se
stessa, sia in quanto costituisce la Chiesa universale quale «communio Ecclesiarumy
(AG 19/c e 38/a), tema che prima del Concilio era rimasto quasi ignorato dall’ecclesiolo-
gia. Furono soprattutto gli studi biblici, patristici e storici a ridestare 1’attenzione degli
ecclesiologi nei confronti della Chiesa particolare, mettendo in luce che la struttura della
Chiesa primitiva era caratterizzata dalla comunione fra le diverse Chiese.

Tale concezione e rimasta predominante nell’ecclesiologia orientale; invece nella
Chiesa latina — soprattutto per il progressivo aumento del ruolo del papato a partire dal
secolo IX —si era sviluppato un regime di organizzazione unitaria e quindi una conce-
zione che sottolineava la dimensione universale della Chiesa a scapito di quella parti-
colare. Espressione di tale prospettiva ¢ per esempio la formula «unus grex sub uno
pastore» usata nel Vaticano I ed in vari documenti pontifici successivi. Al riguardo
Yves Congar ha osservato che «questa teologia dell’unita esprime un aspetto impor-
tante della realta, ma non tutta la realta»?. In essa manca effettivamente il posto delle
diversita in virtu delle quali I’unita risulta cattolica.

Non sorprende quindi che, malgrado la rivalorizzazione della Chiesa particola-
re avviata dal Vaticano I, nei suoi documenti il tema affiori solo in modo saltuario e
collaterale. Non si trova nessun capitolo dedicato expressis verbis alla Chiesa partico-
lare; brevi affermazioni su di essa vengono fatte a proposito della universalita e della
cattolicitd della Chiesa (LG, 13), del ruolo dei vescovi (LG, 23; LG, 26 e CD, 11),
dell’attivita missionaria (AG, 19-29), dell’ecumenismo (UR, 14) e della vita liturgica
(SC, 41-42). 11 Concilio ha tuttavia saputo offrire gli spunti che diedero il via, negli
anni successivi, allo sviluppo di un’importante teologia della Chiesa particolare.

Per quanto concerne il progresso conciliare che porto alla riscoperta della Chie-
sa particolare® va anche rilevato che nel Concilio sono confluiti, oltre ai menzionati
studi biblici, patristici e storici*, anche altri importanti fattori quali il dialogo ecumeni-

! In questo studio utilizziamo 1’espressione Chiesa particolare nel senso definito da CD, 11/a e
ripreso dal CIC, ossia quale «porzione del popolo di Dio che viene affidata alla cura pastorale di un Vescovo
con la cooperazione del presbiterio, in modo che... [in essa sia] veramente presente e operante la Chiesa di
Cristo una, santa, cattolica e apostolica» (CIC, can. 369).

2 Y. CONGAR, La Chiesa come unita nella pluralita, in AA.V'V., Mysterium Salutis, 7, a cura di J.
FEINER - M. LOHRER, Brescia 1972, p. 488.

* A proposito dei diversi movimenti e delle riflessioni teologiche che hanno preceduto e preparato la
riscoperta della Chiesa particolare nel Vaticano II cfr. la monografia di 1.R. VILLAR, Teologia de la Iglesia
particular. La doctrina sobre la Iglesia particular en la teologia de lengua francesa (1945-1964), Pamplona
1991 e lo studio di O. GONZALEZ DE CARDEDAL, Genesi di una teologia della Chiesa locale dal
concilio Vaticano I al concilio Vaticano II, in AA.VV., Chiese locali e cattolicita. Atti del Colloguio interna-
zionale di Salamanca 2-7 aprile 1991, a cura di H. LEGRAND-J. MANZANARES-A. GARCIA Y GAR-
CiA, Bologna 1994, pp. 27-61.

# Un importante precursore degli studi patristici e storici fu J.A. MOHLER, Die Einheit der Kirche,
Tiibingen 1925. Per gli studi storici negli anni precedenti il Vaticano Il ricordiamo J. Colson, J. Lécuyer e B.
Botte.



ARTURO CATIANEO 559

co’, il movimento liturgico®, gli studi sulla teologia della missione che hanno introdot-
to la prospettiva della plantatio Ecclesiae’, e gli studi sull’episcopato che hanno porta-
to alla riscoperta del ruolo ecclesiale del vescovo®. E difficile dire in che misura cia-
scuno dei menzionati fattori contribui alla riscoperta della Chiesa particolare, ma un
ruolo importante va sicuramente riconosciuto agli studi di esegesi biblica registratosi
nel ventesimo secolo. In un certo senso si pud dire che il contributo della scienza
biblica ha costituito un po’ come 1’anima dei diversi movimenti su citati che prepararo-
no e confluirono nel Vaticano II.

La teologia biblica ha contribuito ad illuminare non solo i diversi aspetti della
natura, della vita, della struttura e della missione delle Chiese particolari, ma anche i
rapporti fra di esse e quelli con la Chiesa di Roma. Va infatti tenuto presente che tutto
il Nuovo Testamento € nato in Chiese locali e ne riflette quindi le caratteristiche. In
queste pagine rivolgiamo la nostra attenzione all’'uso neotestamentario del termine
ekklesia, nel quale affiora I’autocomprensione del Popolo sorto dalla nuova Alleanza,
e mostreremo le conseguenze teologiche che ne derivano per la comprensione della
Chiesa particolare.

2. ’USO NEOTESTAMENTARIO DI EKKLESIA E LA NOVITA DEL POPOLO
CONVOCATO DA CRISTO

Fra i diversi studi biblici che contribuirono alla riscoperta della Chiesa partico-
lare spiccano quelli di Lucien Cerfaux’ che riprende diversi spunti del luterano di Ba-

° In questo contesto si & introdotta, soprattutto nel dialogo con la Chiesa ortodossa, I’espressione di
Chiese sorelle (cfr. M.J. Guillou, Y. Congar, E. Lanne ecc.). Un influsso rilevante sugli ecclesiologi cattolici
— anche se suscitando alcune serie riserve e reazioni critiche a causa dell’accentuazione unilaterale della
Chiesa particolare — venne dai contributi dal teologo ortodosso N. Afanassieff - che sviluppo 1’ecclesiologia
eucaristica — e da aleuni suoi discepoli dell’Istituto teologico di Saint Serge di Parigi quali J. Meyendorff, A.
Schmemann ¢ P. Evdokimov. Fra gli attuali teologi ortodossi va ricordato I’importante contributo di J.
Zizioulas, che si muove in un’ottica pi vicina a quella cattolica (cfr. G. GALEOTA - A. MANCIA, La
chiesa locale nella teologia ortodossa contemporanea, in “Asprenas” 34 (1987), 273-279).

¢ Il movimento liturgico ha richiamato I’attenzione sull’ecclesiologia eucaristica. La considerazione
che «I'Eucaristia fa la Chiesa» (H. DE LUBAC, Méditation sur [ 'Eglise, Paris 1952, cap. IV) apre le porte
alla comprensione della presenza misterica della Chiesa in un luogo; inoltre nell’assemblea liturgica, strut-
turata secondo il principio Capo-membra, si riflette la Chiesa universale (ricordiamo, fra gli altri, G. Marti-
mort e K. Rahner).

" Cfr. G. COLZANI, La missionarieta della Chiesa. Saggio storico sull ‘epoca moderna fino al
Vaticano II, Bologna 1975, soprattutto pp. 103-105.

¥ Il vescovo, quale membro del collegio episcopale e in virtlt della pienezza del sacerdozio, & ricono-
sciuto come |’elemento chiave per rendere presente la Chiesa universale in quella particolare. Mentre il colle-
gio episcopale ha la sua ragione di essere nella communio Ecclesiarum, il singolo vescovo € visto in rapporto
alla realizzazione particolare o locale della Chiesa (cfr. al rispetto soprattutto le riflessioni di K. Rahner).

? La sua opera principale & La théologie de I'Eglise suivant Saint Paul, Paris 1942, 19482, 1965%; La
Teologia della Chiesa secondo S. Paolo, Roma 1968.



560 UMANITA E CULTURA

silea Karl Ludwig Schmidt'®. Quest’ultimo, di fronte alla corrente esegetica liberale,
nel suo contributo sul termine ekklesia, pubblicato in uno dei principali lessici bibli-
ci'!, ricupera la dimensione teologica della Chiesa, osservando che essa non & una
mera realta sociologica, un raggruppamento di individui nato dal basso, ma una con-
vocazione suscitata da Dio, adempimento della promessa dell’AT e la cui novita &
ancorata alla risurrezione di Cristo'?. In modo particolare si sofferma a mettere in rilie-
vo il significato biblico di ekklesia, situandolo nel solco della traduzione dell’ebraico
gahal ad opera dei Settanta’®. Nell’AT gahal indica I’assemblea del popolo eletto riu-
nita davanti a Dio, soprattutto I’assemblea del Sinai, dove Israele ricevette la Legge e
fu costituito da Dio come suo popolo santo. Anche se per i greci la ekklesia é un’as-
semblea sociopolitica'¥, & chiaro che nella Bibbia questo termine riceve una chiara
connotazione sacra. Cio spiega perché ’espressione che si impose per designare la
comunita dei credenti in Cristo non sia stata quella di laos roii Theoil, ma la ekklesia
toti Theoii..

Le riflessioni dei due citati esegeti — e, seguendo la stessa linea, di tanti altri —
costituiscono ormai una dottrina comune’®. In sintesi possiamo riassumerla cosi: il
fatto che il popolo della nuova Alleanza si sia autodenominato ekklesia non € per nien-
te casuale, ma rispecchia la profonda consapevolezza delle prime generazioni cristiane
che il gahal dell’ AT ha trovato pieno adempimento nella ekklesia, nella nuova e defi-
nitiva con-vocazione'® di Dio fra tutti i popoli della terra. La prima comunita di coloro
che credevano in Cristo, e nella quale Dio convoca il suo Popolo da tutti i confini della
terra, si riconosce percio erede dell’assemblea dell’ AT, del gehal JHWH che ora & la
ekklesia toii Theoil, sintagma usato ben 11 volte da san Paolo.

Il carattere sacro del termine ekklesia — in virtl del suo uso nel testo greco
dell’ AT — spiega perché si sia imposto in latino il termine ecclesia, mutuandolo dal
greco senza cercare un corrispondente termine latino. Non era infatti «una parola che i
cristiani greci avevano tratto dal loro patrimonio linguistico, ma una parola che nella
Bibbia aveva una storia sacra»'’. Non sarebbe stato difficile per i cristiani trovare un
termine di tipo cultuale fra i tanti in uso nelle comunita o societa misteriche. Il fatto

' Ricordiamo anche Particolo Die Kirche des Urchristentums. Eine lexikographische und biblisch-
theologische Studie, in AA.VV,, Festgabe fiir Adolf Deissmann, Tiibingen 1927, pp. 258-319.

" K.L. SCHMIDT, Ekklesia, in GLNT, V, 1965, coll. 1487-1580 (originale tedesco dell’intero
articolo in TWNT, III, Stuttgart 1938, pp. 502-539).

2 Jvi, col. 1509.

1 Cfr. Ivi, coll. 1524-1570. Sulla traduzione greca della LXX, alveo naturale del termine ekklesia,
cft., fra gli studi pit recenti, M. NOBILE, Ecclesiologia biblica, Bologna 1996, pp. 37-48.

' In questo senso il termine & utilizzato in At 19,32 e 40 per designare quell’assemblea tumultuosa
che ebbe luogo a Efeso. Naturalmente in questi casi ekklesia viene tradotto con assemblea o adunanza (cft.
traduzione della CEI del 1997).

15 Cft. le affermazioni del Catechismo della Chiesa Cattolica al n. 751.

' Ekklesia (da ek-kalein) significa letteralmente chiamare fuori.

17 K.L. SCHMIDT, Ekklesia, col. 1530.



ARTURO CATTANEO 561

invece che il termine ekklesia si imponesse con il valore di caratteristica esclusiva
mostra che «il cosiddetto culto di Cristo non era, né voleva essere, un culto accanto ad
altri, ma si poneva contro tutti, nel senso che esso si contrapponeva al mondo intero e
quindi anche a tutto il mondo cosiddetto religioso. A garantire cio, & proprio la scelta di
ekklesia come denominazione propria in cui non va mai dimenticato di sottolineare toil
Theoii (en Christd)»'®.

E stato anche osservato che dietro a questa scelta si scopre «tutta la novita
cristologica e pneumatologica del Popolo di Dio neotestamentario». Il gehal JHWH
era infatti tale solo quando si trovava radunato per il culto. Terminata I’assemblea
santa gli israeliti continuavano ad essere « Popolo di Dio», ma non «Chiesa di Dio». Il
popolo della nuova Alleanza porta con sé questa novita: « Benché sparso per tutta la
citta o tutto 1’orbe, & sempre ekklesia toil Theou, convocazione del Padre per Cristo
nello Spirito Santo, che attraverso Cristo e nello Spirito da al Padre I’onore e la lode»2.

I1 nuovo popolo di Dio & infatti permanentemente e misteriosamente con-voca-
to dal suo Signore?'. Convocazione e congregazione che costituiscono la natura pro-
pria del nuovo Popolo di Dio e che permettendo di chiamarlo ekklesia non solo quando
si riunisce in assemblea cultuale. In tal senso Paolo si rivolge ai cristiani di Tessalonica
—nel piu antico scritto del NT —, chiamandoli la « Chiesa dei Tessalonicesi che & in Dio
Padre e nel Signore Gesu Cristo» (1Ts 1,1) e ai Corinzi, indirizzando le due lettere
«alla Chiesa di Dio che & a Corinto» .

3. LA CHIESA SI E ESTESA FIN DALL’INIZIO QUALE «CORPUS ECCLESIARUM)

Un’altra particolarita messa in evidenza dagli esegeti ¢ il fatto che la letteratura
neotestamentaria parla di ekklesia non solo per indicare la Chiesa di Cristo estesa ovun-
que*, ma anche per riferirsi a una® o a varie** Chiese particolariZ®, Il linguaggio dell’ AT
conosce invece solo 'uso di ekklesia al singolare. Per gli ebrei non esiste che un’unica

' Ivi, col. 1532,

¥ P. RODRIGUEZ, Verso una comprensione cristologica e preumatologica del Popolo di Dio, in
AANV, Lecclesiologia trent'anni dopo la «Lumen Gentiumy, a cura di P. RODRIGUEZ, Roma 1995, p.
167.

2 Ibidem.

*! Si comprende I’equivalenza che ¢’é fra le espressioni neotestamentarie Chiesa di Dio (At 20,28;
1Cor 1,2; 2Cor 1,11; Gal 1,13; Ts 2,14 ecc.) Chiesa di Cristo (Rm 16,16) o Chiesa in Cristo (Gal 1,22).

2 Mt 16,18; At 9,31; 20,28; 1Cor 12,28; Gal 1,13; Ef 1,22; 3,10.21; 5,23.27; Fil 3,6; Col 1,18 etc.

» At8,1;11,22; 13,1; Rm 16,1; 1Cor 1,2; 2Cor 1,1; 1Ts 1,1; Ap 2,1 e passim (ciascuna delle sette
Chiese di Asia).

* At 15,41; 16,4-5; Rm 16,4.16; 1Cor 4,17; 1Cor 16,1; 2Cor 8,1; Gal 1,2.22; 1Ts 2,14; Aplde
passim (le sette Chiese di Asia).

% Anche se I'espressione non si trova nel NT — come neppure quella di Chiesa locale — la realtd a cui
si fa riferimento & la Chiesa in una citta o in una regione e, quindi, in nuce, una Chiesa particolare.



562 UMANITA E CULTURA

ekklesia (gahal), quella del pepolo eletto, la cui sede e luogo sacro d’incontro con Dio € il
Tempio di Gerusalemme?. Laspirazione del popolo ebraico — che si riflette in molti testi
dell’ AT* — era percio la riunione di tutti nella Terra santa e nel Luogo santo. La dispersio-
ne non era vista come desiderabile e le comunita della diaspora si trovavano, dal punto di
vista religioso, in una situazione di inferiorita rispetto a quelle della Terra santa.

Ma ecco che nella Chiesa della nuova Alleanza subentra un cambiamento radi-
cale che, proprio per la sua radicalita, avra bisogno di un po’ di tempo per penetrare
nella mentalita dei discepoli e poter essere attuato®. Il movimento centripeto verso
Gerusalemme e il Tempio che si osserva ancora durante i tre anni della vita pubblica
del Signore, si inverte dopo la sua risurrezione dando inizio ad un movimento centrifu-
g0 suscitato espressamente dal Risorto: «Andate per tutto il mondo e predicate il van-
gelo...» (Mc 16,15)*. Lantico Luogo santo ha perso cosi i suoi privilegi dal momento
che tutti 1 luoghi sono ugualmente aperti alla presenza del Risorto e all’azione del suo
Spirito. Il Paraclito scende a Cesarea, cittd pagana, su Cornelio e i suoi congiunti (cft.
At 10,44-46) come era sceso a Gerusalemme sugli Apostoli. Con parole di A. Vanhoye
possiamo quindi affermare che questa nuova prospettiva fornisce «il fondamento dot-
trinale dell’esistenza delle Chiese locali»®.

La genesi della Chiesa quale plantatio Ecclesiae viene narrata con particolari
teologicamente molto significativi negli Atti degli Apostoli, il testo in cui ekklesia
appare pil spesso (23 volte)®'. Con una certa frequenza viene usato per indicare la
Chiesa universale®, ma piti numerosi ancora sono i riferimenti alle Chiese particolari,
parlandone sia al singolare™ che al plurale®*. Gli Atti ci informano che il movimento
centrifugo a cui accennavamo, non venne attuato subito. In un primo tempo la Chiesa

* Cfr. P. CODA, Chiesa particolare e Chiesa universale. Mistero dell 'unita nella molteplicita, in
AAVV, La Chiesa salvezza dell 'uomo, 11, Roma 1986, p. 255.

¥ Cft., per es., Sir 35,10-13; Tb 13,5.10-12; 2Mac 2,18 ecc.

# Cfr. A. VANHOYE, La Chiesa locale nel Nuovo Testamento, in AA.VV, La Chiesa locale. Prospet-
tive Teologiche e Pastorali, a cura di A. AMATO, Roma 1976, p. 21. Lo stesso autore osserva (a p. 22, nota 5)
che I’orientamento centrifugo della missione dei discepoli viene delineato gia nei sinottici e specialmente in
Luca. Il Signore invia i suoi discepoli « innanzi a s¢, in ogni citta o luogo dove stava per recarsi» (Lc 10,1).

2 Cfr. anche Mt 28,19; Lc 24,47; Gv 20,21 ¢ At 1,8: «...e sarete miei testimoni fino all’estremita
della terray.

%0 A. VANHOYE, La Chiesa locale, p. 21.

3! Gli altri testi in cui il termine ¢ maggiormente citato sono la 1Cor (22 volte) ¢ I’Apocalisse (20
volte). Nei Vangeli si trova invece solo due volte in Mt: (16,18) in senso universale e (18,17) in senso di
assemblea locale.

32 Quando, per esempio, si riferisce a « Saulo che devastava la chiesa» (8,3), o quando afferma che
«la Chiesa in tutta la Giudea, la Galilea e la Samaria era in pace, costruendosi e progredendo col timore del
Signore e si moltiplicava con la consolazione dello Spirito Santo» (9,11).

* (i siriferisce per esempio alla «chiesa che & a Gerusalemme» (8,1; 11,22), o alla chiesa di Antio-
chia 11,19-26 e 13,1. Si afferma, fra I’altro, che Paolo e Barnaba «costituirono per loro [i cristiani di Listria,
Iconio e Antiochia] in ogni chiesa alcuni presbiteri» (14,23) e si narra che Paolo «attraversando la Siria ¢ la
Cilicia, dava nuova forza alle chiese» (15,41).

# Per esempio quando racconta che «Paolo attraversava la Siria e la Cilicia, fortificando le chiese»
(15,41), o che «percorrendo le citta, trasmettevano loro le decisioni prese dagli apostoli e dagli anziani di



ARTURO CATTANEO 563

nascente rimase ancora fissata a Gerusalemme ed in stretta relazione con il Tempio. Fu
in virt di « una violenta persecuzione» (8,1) che ebbe inizio la dispersione, I’evange-
lizzazione in altri centri urbani e la fondazione di nuove comunitd. Gli Atti parlano
cosi, oltre che della «Chiesa di Gerusalemme» (8,1; 11,22; 15,4), della fondazione
della «Chiesa di Antiochia» (13,1).

Al riguardo ¢ interessante osservare che non sono i fedeli ad andare a Gerusa-
lemme, ma ¢ Barnaba che viene inviato da Gerusalemme ad Antiochia, restandovi un
anno intero per istruire i nuovi cristiani (cfr. 11,19-26). Lespansione si accentua poi
con I'invio di Barnaba e di Paolo (cfr. 13,2), i quali fondano diverse Chiese e consacra-
rono «presbiteri in ognuna delle Chiese» (14,23) e altre Chiese vengono fondate: la
Chiesa di Cilicia (15,41), la Chiesa di Cesarea (18,22), la Chiesa di Efeso (20,28) ecc.

Le informazioni forniteci dagli Atti vengono arricchite dalle lettere di Paolo,
nelle quali il termine ekklesia appare ben 61 volte. Nello scritto pit antico del NT — la
prima lettera ai Tessalonicesi — ekklesia si riferisce ad una Chiesa particolare. I’ Apo-
stolo si indirizza alla «chiesa dei Tessalonicesi» (1,1) e dice ai cittadini di Tessalonica:
«Voi, o fratelli, siete divenuti imitatori delle chiese di Dio che sono nella Giudea»
(2,14). Nelle lettere successive — rivolte ad altre comunita — Paolo preferisce la desi-
gnazione locale invece di quella personale. Parla cosi della « chiesa di Dio che & a
Corinto» (1Cor 1,2; 2Cor 1,1), delle « chiese della Macedonia» (2Cor 8,1), delle
«chiese della Galazia» (Gal 1,2; 1Cor 16,1) della «chiesa di Cencre» (Rm 16,1), ecc.
Tranne che nelle lettere agli Efesini e ai Colossesi* — che sono piu tardive — la lettera-
tura paolina parla molto pit spesso delle Chiese, che non della Chiesa in senso univer-
sale. Alquanto significativa per la comprensione di quelle prime Chiese ¢ la caratteriz-
zazione che Paolo fa della Chiesa che ¢ in Corinto quando si rivolge a quei fedeli
dicendo: «La testimonianza di Cristo si ¢ stabilita tra voi cosi saldamente, che nessun
dono di grazia piu vi manca» (1Cor 1,6).

Le lettere pastorali mostrano la preoccupazione dell’ Apostolo affinché la Chie-
sa di Efeso e di Creta vengano governate da ministri degni, chiamati — con una termi-
nologia ancora fluttuante — episcopos, presbiteri e diaconi. Oltre agli Atti e alla lettera-
tura paolina, il documento del NT in cui il termine ekklesia ha una maggiore ricorrenza
¢ I’Apocalisse (19 volte). Qui il termine ¢ sempre riferito a Chiese particolari: «La
chiesa che ¢ a Efeson (2,1), «la chiesa che & a Smirne» (2,8) ecc.

Possiamo quindi concludere che la letteratura neotestamentaria manifesta come
la Chiesa sia cresciuta — per dirlo con 1’espressione patristica usata dal Vaticano II —
quale «corpus Ecclesiarum» (LG, 23/b); non aggregando cioé fedeli alla primitiva
comunita di Gerusalemme, ma tramite la fondazione di nuove comunita, ciascuna del-
le quali viene pure chiamata ekklesia. In tal senso appare logico che il documento del

Gerusalemme, perché le osservassero. Le chiese intanto si andavano fortificando nella fede e crescevano di
numero ogni giorno» (16,4-5).

* In esse affiora la nozione di Chiesa quale realta una, unica e universale, destinata ad abbracciare
tutti gli uomini, Iintero cosmo (cft. per esempio Ef 1,22-23 e Col 1,18ss).



564 UMANITA E CULTURA

Vaticano II che presta maggior attenzione alle Chiese particolari & il decreto Ad gentes,
dedicato all’attivitd missionaria della Chiesa (cfr. 19-22). Una delle principali radici
della riscoperta della Chiesa particolare si trova infatti nella riflessione teologica sul-
’azione missionaria, «nel senso che, se precedentemente veniva intesa come diretta
alla «propagazione della fede e alla salvezza degli infedeli», la nuova riflessione porta
a intenderla come diretta alla «plantatio Ecclesiaen®.

4. I USO NEOTESTAMENTARIO DI EKKLESIA E LA RELAZIONE FRA CHIESA
PARTICOLARE E CHIESA UNIVERSALE

Gli studi biblici non solo hanno contri buito alla riscoperta della Chiesa partico-
lare e della sua rilevanza nella struttura originaria della Chiesa primitiva, ma hanno
anche offerto uno spunto che si ¢ rivelato di grande portata teologica nella compren-
sione di quel rapporto veramente singolare che esiste fra Chiesa universale e Chiesa
particolare. Del resto la rivalorizzazione della Chiesa particolare non poteva avvenire
senza la presa di coscienza del menzionato rapporto, che il Vaticano II ha espresso
sinteticamente con ’ormai celebre formula «in quibus et ex quibus» (LG, 23/a), e che
gli ecclesiologi hanno poi denominato «rapporto di reciproca inclusione».?’

Per cogliere I'importanza che la riflessione intorno all’uso della voce ekklesia
ha avuto nello stabilire i termini di tale rapporto occorre rilevare che in esso sono
presenti due aspetti: da un lato esso implica che nelle Chiese particolari (in quibus...) €
presente quella universale e, dall’altro, che quest’ultima é costituita da Chiese partico-
lari (ex quibus...). Il primo aspetto risponde ad una realta interna e misterica, mentre il
secondo si trova pit a livello strutturale ed esterno. Molti studiosi si sono soffermati a
mettere in evidenza la rilevanza della formula e che entrambi gli aspetti sono essenzia-
li e inscindibili nella loro reciprocita.

Uno dei primi che si occupo del tema fu W. Aymans, il quale rinvenne in tale
formula la legge strutturante della communio Ecclesiarum e, fra I’altro, osservo: «Chi
dicesse che la Chiesa universale in quanto tale esiste solo nelle Chiese particolari,
dissolverebbe la Chiesa universale nelle Chiese particolari; in tale prospettiva esclu-
dente, la Chiesa universale perderebbe la sua reale esistenza e svanirebbe in una vaga
idealizzazione. Chi invece si limitasse a dire che la Chiesa si compone di Chiese parti-
colari, si baserebbe solo su fatti meramente sociologici che non darebbero ragione
della “realta misterica” con cui la Chiesa universale si manifesta in quella particolare.

* G. COLOMBO, Teologia della Chiesa locale, in AA.VV., La Chiesa locale, a cura di A. TESSA-
ROLO, Bologna 1970, p. 18.

7 Denominato anche rapporto di mutua immanenza o interioritd. La lettera Communionis notio
della Congregazione per la dottrina della fede ha precisato tale rapporto osservando che la formula del
Vaticano II «Ecclesia in et ex Ecclesiis» ¢ inseparabile da quest’altra: «Ecclesiae in et ex Ecclesia» (n. 9).



ARTURO CATTANEO 565

In questa seconda escludente prospettiva la Chiesa particolare verrebbe dissolta nella
Chiesa universale»*.

Il maggior progresso ecclesiologico, con rilevanti ripercussioni pastorali, va
ravvisato nel primo aspetto®. Li esamineremo in quest’ordine, osservando tuttavia che
la genialita della formula consiste proprio nella sintesi di entrambi. I1 nucleo del miste-
ro della Chiesa particolare consiste infatti nella presenza del tutto nella parte senza che
quest’ultima cessi di essere parte.

4.1. La Chiesa particolare quale presenza del tutto nella parte

Le riflessioni esegetiche sul termine ekklesia svoltesi nei decenni anteriori al
Vaticano II aprirono la prospettiva della misteriosa presenza della Chiesa universale in
quella particolare, osservando che nel NT il termine ekklesia viene usato sia per indi-
care la Chiesa di Cristo estesa ovunque, come pure ciascuna delle singole Chiese par-
ticolari®’. Tale peculiarita della struttura ecclesiale pud essere evidenziata confrontan-
dola con quella della societa civile. In quest’ultima sarebbe impensabile chiamare con
lo stesso nome la nazione e una delle sue circoscrizioni (provincia, regione ecc.).

Lesegeta che maggiormente richiamo 1’attenzione degli ecclesiologi sull’uso
neotestamentario del termine ekklesia fu il gia citato K.L. Schmidt. Prendendo spunto
dal modo con cui Paolo parla della Chiesa presente a Gerusalemme, a Corinto, a Roma...,
afferma: «La comunita universale, la chiesa, non ¢ il risultato di un’addizione di comu-
nita singole, ma ogni comunita, per piccola che sia, rappresenta la comunita universa-
le, la chiesa, come si puo chiaramente rilevare in 1Cor 1,2 e 2Cor 1,1»*. Nel linguag-
gio di Paolo — che riprendera qualche decennio piu tardi sant’Ignazio d’ Antiochia — &
infatti chiaro che a Corinto (o altrove) non si trova una parte della Chiesa, ma si trova
tutta la Chiesa. Sulla scia di K.L. Schmidt altri esegeti, sia protestanti*? che cattolici®,
svilupparono la concezione che venne poi tematizzata da alcuni ecclesiologi negli anni
Cinquanta™ e finalmente accolta nei testi del Vaticano IL

* W. AYMANS, Das Synodale Element der Kirchenverfassung, Miinchen 1970, pp. 321-322 (la
traduzione ¢ nostra).

* Riguardo infatti al secondo aspetto ricordiamo che gia nel 1943 Pio XII nell’enciclica Mystici
Corporis parlava, anche se di sfuggita, delle Chiese particolari, dicendo che «ex quibus una constat ac
componitur Catholica Ecclesiay (AAS 35 [1943], p. 211).

0 Cfr. i passi del NT citati supra, note 22-24.

# K.L. SCHMIDT, Fkklesia, col. 1505.

2 Cfr. per esempio H. Kéhnlein e A. Friedrichsen.

* Cfr. per esempio L. CERFAUX, La théologie de I'Eglise suivant Saint Paul, Paris 1942, 19482,
1965° e P. TENA, La palabra Ekklésia. Estudio histérico-teoldgico, Barcelona 1958,

* Del tema si & occupato J.R. VILLAR, che nelle conclusioni della monografia La teologia de la
Iglesia particular, p. 531 ha osservato che I’ecclesiologia degli anni quaranta e cinquanta fu caratterizzata
«dal progressivo riconoscimento della presenza operativa della Chiesa universale in ogni Chiesa particola-
rex (la traduzione ¢ nostra). Prendendo spunto dalle considerazioni bibliche i diversi teologi hanno svilup-
pato le loro riflessioni secondo i diversi punti di vista: sacramentale-ministeriale, liturgico-eucaristico, mis-



566 UMANITA E CULTURA

Questa presenza del tutto nella parte viene espressa a due riprese dalla Lumen
gentium: dapprima affermando che «l’una e unica Chiesa cattolica esiste nelle e a partire
dalle Chiese particolari» (in quibus et ex quibus... exsistit) (LG, 23/a). Qualche numero
pit avanti, sempre a proposito del ruolo dei vescovi, si osserva che «la Chiesa di Cristo
¢ veramente presente in tutte le legittime assemblee locali di fedeli, le quali, aderendo ai
loro pastori, sono anche chiamate Chiese nel Nuovo Testamento» (LG, 26/a)*. Ancora
piu esplicito ¢ il decreto Christus Dominus quando afferma che nella Chiesa particolare
«¢ presente ed opera (inest et operatur) la Chiesa di Cristo, una, santa, cattolica e aposto-
lica» (CD, 11/a)*%. E anche significativo il fatto che il decreto Ad gentes apra il numero
dedicato all’attivita missionaria delle Chiese particolari, ricordando che esse devono «
rappresentare nel modo pit perfetto possibile la Chiesa universale» (AG, 20/a).

I1 CCC sintetizza I’insegnamento conciliare, mettendo in rilievo la prospettiva
che si evince dall’analisi esegetica. Nel primo paragrafo dell’articolo dedicato alla
Chiesa ricorda che nel linguaggio cristiano il termine ekklesia «designa I’assemblea
liturgica®”, ma anche la comunita locale* o tutta la comunita universale dei credenti*»
(n. 752). Lintima relazione che esiste fra i tre significati viene illustrata osservando
che «la “Chiesa” ¢ il popolo che Dio raduna nel mondo intero. Essa esiste nelle comu-
nita locali e si realizza come assemblea liturgica» (n. 752). In modo succinto, ma esat-
to tutto cid & spiegato in uno dei testi catechetici elaborati dalla CEI: «E ovvio che
Chiesa universale e Chiesa particolare sono rispettivamente il tutto e la parte sul piano
sociologico esteriore. Non lo sono pero interiormente, a livello profondo e misterio-
s0... E si comprende come sia giustificato 1’'uso molteplice della parola “Chiesa”, trat-
tandosi di diverse manifestazioni di un’unica realta»®’,

4.2. La Chiesa particolare rimane tuttavia parte del tutto

Laffermazione conciliare secondo cui I’unica Chiesa di Cristo si costituisce di
(ex)Chiese particolari (LG, 23/b) implica la consapevolezza che ogni Chiesa particolare —
pur comprendendo quella universale — mantiene il carattere di parte dell’insieme. In diver-
si modi si evince infatti dal NT che nessuna Chiesa particolare & sufficiente a se stessa’'.

sionario, ecumenico ecc. Non essendo ora possibile esaminare pili da vicino tali contributi, rimandiamo alla
citata monografia di I.R. VILLAR e ricordiamo alcuni dei nomi piu significativi: Y. Congar, H. De Lubac,
A.G. Martimort, K. Rahner, J. Hamer e J. Lécuyer.

* Cfr. anche SC, 20 che considera I’assemblea liturgica presieduta dal vescovo, circondato dal suo
presbiterio e dai ministri, come «la principale manifestazione della Chiesa».

* Sul tema cfr. K. RAHNER, Qualche riflessione sui principi costituzionali della Chiesa, in AA.VV,,
L'episcopato e la Chiesa universale, a cura di' Y. CONGAR - B.D. DUPUY, Roma 1965, p. 681. Loriginale
tedesco di questo articolo € apparso in “Stimmen der Zeit™ 161 (1958), 321-336.

# Cfr. 1Cor 11,18; 14,19.28.34.35.

W1 Coril2;:16,1;

* Cfr. 1Cor 15,9; Gal 1,13; Fil 3,6.

9 CEIl, La verita vi fara liberi, Roma 1995, p. 226 [455].

! Cfr. A. VANHOYE, La Chiesa locale nel Nuovo Testamento, p. 26.



ARTURO CATTANEO 567

In tal senso possiamo ricordare che le epistole paoline mostrano I’importanza
fondamentale che ha la relazione fra le Chiese e 1’Apostolo vivente, il quale attesta,
d’altra parte, che tutto il suo lavoro apostolico sarebbe vano senza ’unione con gli Apo-
stoli di Gerusalemme (cfr. Gal 2,2). Paolo & pienamente consapevole che il Vangelo non
sia un fatto privato, ma ecclesiale, e si sofferma in apertura alla lettera ai Galati a spiegare
che la sua predicazione ¢ autentica perché in continuita con la tradizione e in comunione
con gli Apostoli. La forte coscienza universale dell’ Apostolo si manifesta in tanti modi.
Cosi, venne osservato, fin dai piu antichi scritti paolini si trova nell’uso di ekklesia un’oscil-
lazione fra quello di comunita locale e universale™. A proposito del celebre testo sull’Eu-
carestia di 1Cor 10,17 si deve rilevare che Paolo non dice ai Corinti « voi siete un solo
corpo», ma «noi siamo un solo corpo, giacché tutti partecipiamo all’'unico paney; al
riguardo ¢ stato osservato: «Questo “noi” fa saltare i limiti della comunita locale di Co-
rinto, perché include Paolo, che non & a Corinto, e tutti gli altri credenti»**.

II NT ci porta inoltre a riconoscere che le diverse Chiese particolari sono nate e
si sono sviluppate non indipendentemente le une dalle altre, ma con una fitta rete di
rapporti reciproci. I testi neotestamentari mettono in evidenza che le prime Chiese di
Giudea, Samaria, Antiochia ecc. non si considerano indipendenti, ma si intrecciano
visite, riconoscimenti, aiuti.** La Chiesa di Gerusalemme si sente responsabile di quel-
le comunita (cfr. At 8,14); a loro volta esse percepiscono 1’esigenza di essere in comu-
nione con la Chiesa di Gerusalemme e il collegio apostolico (cft. 11,27-30). Significa-
tivo — quale gesto non solo di caritd, ma che riflette la natura della Chiesa — ¢ anche la
colletta organizzata da Paolo in favore della comunita di Gerusalemme.> Diversi altri
dati storici della vita della Chiesa primitiva confermano quanto fosse viva questa con-
sapevolezza: le iscrizioni sui «sacri dittici», contenenti, fra [*altro, i nomi dei vescovi
della provincia e di quelli con cui si era in comunione; la preghiera per i vescovi delle
altre Chiese durante la celebrazione eucaristica; le «lettere di comunione» che permet-
tevano I’ammissione all’eucaristia in altre Chiese.*

Siamo ben consapevoli che le riflessioni proposte andrebbero sviluppate e ap-
profondite sotto molti aspetti. Pensiamo tuttavia di aver sufficientemente mostrato 1’im-
portanza del contributo offerto all’ecclesiologia dalle riflessioni sul termine ekklesia;
al contempo abbiamo messo in luce i fondamenti imprescindibili per ogni teologia
della Chiesa particolare.

52 Cft. M.A. FAHEY, La cattolicita della Chiesa nel Nuovo Testamento e nel periodo patristico
primitivo, in AA.VV,, Chiese locali e cattolicita, pp. 70-72.

3 A. VANHOYE, La Chiesa locale, p. 27.

* Cfr. B. MAGGIONI, La chiesa locale nel Nuovo Testamento, in “Vita e Pensiero” 54 (1971), 52.

% Al riguardo ¢& stato osservato: «Le relazioni fra le Chiese non sono solo un fatto pratico, lo scam-
bio non nasce solo in forza del bisogno. Il bisogno & I’occasione, come per Paolo la poverta di Gerusalemme
fu occasione per la colletta. Lo scambio pero nasce in forza della natura (che & realta di comunione) e della
missione (che consiste nel proclamare il grande raduno in Cristo) della Chiesa» (B. MAGGIONI, La chiesa
locale nel Nuovo Testamento, p. 54).

* Cfr. M. SEMERARO, Mistero, comunione e missione, Bologna 1998, pp. 119-121.



