RTLu Il (1998) 3,601-610 601

Kant e I’esegesi biblica

Enrico Colombo
Universita degli Studi, Milano (Italia)

Buona parte de I/ conflitto delle facolta', ultimo scritto, aspro e a tratti sarcasti-
co, pubblicato da Kant, nel 1798, prima dell’irrimediabile e triste decadenza senile, €
dedicato alla definizione dei principi filosofici dell’interpretazione biblica. Vi conduce
il desiderio kantiano di risolvere il problema dell’attribuzione dei compiti riservati alla
facolta teologica e alla facolta filosofica, nel quadro dell’ambizioso progetto di defini-
zione degli intenti politici che spingono al governo della vita accademica?, il che im-

' I. KANT, Der Streit der Fakultiiten (d’ora innanzi citato in nota con la sigla SF), hrsg. von K.
VORLANDER, in I. KANT, Gesammelte Schriften, (d’ora innanzi citate in nota con la sigla AA, seguita dal
numero romano del volume), Berlin 1900 sgg., VIL, pp. 1-116 (tr. it. I/ conflitto delle Facoltd, a cura di A.
POMA, in I. KANT, Scritti di filosofia della religione, a cura di G. RICONDA, Milano 1989, pp. 229-308).

2Per un proficuo chiarimento della complessita strutturale, dei problemi filologici, politici e teologi-
ci implicati da SF & opportuno vedere, tra le opere che pit direttamente se ne occupano: K. VORLANDER,
Einleitung a SF, in AA, VII, pp. 337-343; A. WARDA, Der Streit um den Streit der Fakultiten, in “Kant-
Studien”, XXIII (1918), 385-405; R. BRANDT, Zum “Streit der Fakultdten”, in “Kant-Forschungen” 1
(1987), 31-87; L. BELLATALLA, All ‘origine dell 'Universita moderna. «1l conflitto delle facoltas di Kant,
in “Studi kantiani” X (1997), 81-93; G. LANDOLFI PETRONE, L'ancella della ragione. Le origini di Der
Streit der Fakultiten di Kant, Napoli 1997, Ci si limita qui a ricordare che questo scritto kantiano si compo-
ne di tre saggi fondamentali: il conflitto della facolta filosofica con quella teologica; Il conflitto della Facol-
ta filosofica con quella giuridica. Riproposizione della questione: se il genere umano sia in costante pro-
gresso verso il meglio; Il conflitto della Facolta filosofica con quella di medicina. Della potenza che I'ani-
mo ha di dominare i suoi sentimenti morbosi mediante il solo proponimento. Una lettera di risposta al
signor Consigliere aulico e Professor Hufeland e che ci si indirizza soprattutto al primo e al secondo di essi.



602 UMANITA E CULTURA

plica anche la disamina degli ambiti propri della facolta giuridica e della facoltd medi-
ca. In realta, alla disputa sulle facolta universitarie & sottesa 1’esigenza kantiana di
difesa delle prerogative razionali da ogni forma di costrizione autoritaria, politica e
religiosa; Kant vuole cioé affermare, ancora una volta, alla conclusione del suo lungo
cammino speculativo e del secolo illuministico tedesco, cosi permeato da temi teolo-
gici®, la compiuta dignita razionale e morale dell’uomo.

I classico problema della preminenza della teologia sulla filosofia rimanda allo-
ra, in tutta serieta, alla questione della destinazione morale dell’uomo, risolvibile grazie
al pronunciamento filosofico sul suo primato razionale. La trattazione kantiana dei pos-
sibili modi d’esegesi biblica pone dunque in gioco ben piti che la semplice decisione per
la priorita filosofica o teologica: I’orgogliosa pretesa della facolta teologica che la facolta
filosofica sia sua ancella comporta ancor sempre la domanda: «se essa porta la fiaccola
davanti alla sua graziosa signora o regge lo strascico dietro di lei»* e, con cid, I’interro-
gativo sull’incondizionatezza razionale dell’uomo, che lo rende pieno soggetto morale.

1. LA TEOLOGIA BIBLICA E LA FILOSOFIA

Le facolta di teologia, di giurisprudenza e di medicina fondano la loro superio-
rita sul particolare interesse che il governo politico di uno Stato riserva loro, in consi-

*Per un’introduzione alla filosofia e alla teologia del Settecento tedesco si possono agevolmente
vedere: K. ANER, Die theologie der Lessingzeit, Halle 1929; E. CASSIRER, La filosofia dell 'illuminismo,
tr. it. a cura di E. POCAR, Firenze 1936; K. BARTH, La teologia protestante del XIX secolo, tr. it. a cura di
1. MANCINIL Milano 1979; E. HIRSCH, Geschichte der neuern evangelischen Theologie im Zusammenhang
mit den allgemeinen Bewegung des europdischen Denken, 1V, Giitersloh 1952, pp. 1-165; B. BIANCO,
“Vernunftiges Christentum”. Aspectes et problémes d'interprétation de la néologie allemande du XVIII
siécle, in “Archives de philosophie” 46 (1983), 179-218; N. HINSKE, Le idee portanti dell’illuminismo
tedesco, in “Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa”, Il s., XV (1985), 997-1034; G. TONELLI, Da
Leibniz a Kant. Saggi sul pensiero del Settecento, a cura di C. CESA, Napoli 1987; N. MERKER, L'illumi-
nismo in Germania. L'eta di Lessing, Roma 1989; G. ROTTA, La “Idea Dio . Il pensiero religioso di Fichte
fino all’Atheismusstreit, Genova 1995, in particolare pp. 21-62. Per il pensiero religioso di Kant ci si limita
a indicare, oltre alle sezioni dedicate a Kant nei testi precedenti, i classici J. BOHATEC, Die Religionsphi-
losophie Kants in der “Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft. Mit besonderer Beriiksichti-
gung ihrer theologisch - dogmatisch Quellen”, Hamburg 1938; J.-L. BRUCH, La philosophie religieuse de
Kant, Paris 1968; A. LAMACCHIA, La filosofia della religione in Kant I. Dal dogmatismo teologico al
teismo morale (1755 - 1783), Manduria 1969; I. MANCINI, Kant e la teologia, Assisi 1975; AA.VV., Kant
e la filosofia della religione, a cura di N. PIRILLO, I-II, Brescia 1996. Si possono inoltre consultare: E.
KATZER, Kants Prinzipien der Bibelauslegung, in “Kant-Studien”, 18 (1913), 97-128; A. LAMACCHIA,
Le fonti teologico-positive nella filosofia della religione di Kant, in “Annali della Facolta di Lettere e Filoso-
fia di Bari” 10 (1965), 143-183; H. D’AVIAN DE TERNAY, Traces bibliques dans la loi morale chez Kant,
Paris 1986; R. SELBACH, Eine bisher unbeachtete Quelle des Streits der Fakultiten, in “Kant-Studien”, 82
(1991), 96-101; G. D’ALESSANDRO, L'interpretazione kantiana dei testi biblici e i suoi critici, in “Studi
kantiani” VIII (1995), 57-85.

4 SF, p. 28 (tr. it. p. 245).



Enrico CoLomMBo 603

derazione del bene dei cittadini, eterno, civile e corporale che esse promuovono; evi-
dentemente, lo Stato non esaurisce il suo tornaconto nel solo miglioramento del benes-
sere dei governati, ma ha cura, grazie al suo diretto intervento dottrinale e alla pubbli-
cita delle ricerche fatte, di influire sulla loro vita materiale € morale: «Il governo stesso
ha interesse a decidere se le dottrine devono essere formulate in un modo o nell’altro,
o se devono essere esposte pubblicamente»®.

La facolta di filosofia € considerata invece inferiore, proprio perché non puo far
valere per s¢ I’attenzione che il governo serba alle altre facolta. Ma, in realta, Kant
muta subito segno a questa supposta soggezione della filosofia e la trasforma nella sua
irriducibile forza, che trae origine dal preminente zelo filosofico per la scienza: «Quel-
la (facolta) che deve curarsi solo dell’interesse della scienza viene chiamata inferio-
re»’; la verita ¢ dunque il supremo scopo della facolta filosofica, difendibile solo se si
¢ indipendenti da ogni costrizione politica e se si elegge la ragione a propria guida;
essa, che sembra quindi valer meno delle facolta superiori, non si preoccupa di questa
possibile soggezione, paga della propria liberta, che si incardina sulla ragione, e puod
guardarle forse con un briciolo di malcelato sprezzo: «Colui che pud comandare, an-
che se & un umile servitore di altri, si reputa tuttavia pilt importante di un altro, che
certo & libero, ma non ha da comandare a nessuno».’

La facolta teologica e quella giuridica regolano inoltre la loro attivita scientifi-
ca su testi scritti, sulla Bibbia e su codici, a cui devono strettamente attenersi e che
costituiscono, per il governo, criterio di controllo e di giudizio sulla loro ubbidienza.
Si distinguono cosi dalla facolta medica, che, rendendo conto innanzitutto alla natura,
sottrae parzialmente il proprio corpus dottrinale allo Stato, a cui & comunque sottopo-
sta in virth dei regolamenti pratici, e dalla facolta filosofica, che rifiuta ogni costrizio-
ne e riconosce, appunto, la sola obbligazione del pensiero.®

Quando non ci si attenga al dettato dei propri libri, in ogni caso importanti,
perché sottraggono le discipline considerate al piu cieco e sfrenato arbitrio, la facolta
filosofica ha pieno diritto d’intervento: in questo caso, infatti, il teologo e il giurista
rifiutano il principio d’autorita, la signoria del governo, a cui devono essere sottoposti,
riscoprono 1’uso della ragione e si pongono sullo stesso piano della filosofia: «Non
appena una di queste facolta si azzarda a includere e a mescolare qualcosa presa a
prestito dalla ragione, allora, essa offende 1’autorita del governo, che comanda per
mezzo suo, ed entra nella riserva della Facolta filosofica, la quale strappa senza rispar-
mio tutte le penne rilucenti».®

Proprio qui si radica il conflitto tra facolta teologica e facolta filosofica, che
assume i contorni della classica disputa tra fede e ragione: il teologo invoca infatti

* Wi, p. 18 - 19 (tr. it. p. 238).
Ibidem.

7 SE, p. 19 (tr. it. p. 239).

8 Ivi, p. 22 - 23 (tr. it. pp. 240-241).
® Ivi, p. 23 (tr. it. p. 241).



604 UMANITA E CULTURA

I’insolito privilegio di attingere alla Bibbia la propria legittimita e non tiene pero conto
della singolare pretesa biblica d’essere narrazione storica e rivelazione divina; & quin-
di portato a considerare ogni espressione testuale come manifestazione stessa di Dio,
immodificabile e in sé sufficiente. «Il teologo biblico non pud nemmeno essere auto-
rizzato ad attribuire alle massime della Scrittura un senso non concordante esattamen-
te con il testo, per esempio un senso moraley.'

Egli si trova dunque costretto a far esclusivo riferimento alla Bibbia, da cui trae
la convinzione dell’esistenza e della manifestazione divina, suffragata solo da un’ac-
cettazione fideistica del dettato biblico; € addirittura improprio servirsi, in questo con-
testo, del termine fede: esso richiama la possibilita, discussa e garantita nella Dialetti-
ca trascendentale della ragion pura pratica della Critica della ragion pratica, di una
fede razionale in Dio postulato morale, la cui conoscibilita ¢ ammessa dalla finalita
della ragion pratica;!! ¢ forse piti opportuno parlare di una forma di generico sentimen-
talismo, certo ben diverso dal sentimento di rispetto morale di fonte alla maesta della
legge morale, ma che induce I’'uomo a supporre la presenza divina nella Bibbia.'* Se si
considera poi che le Scritture sono la peculiare testimonianza dell’accordo tra la parti-
colaritd storica e 1’universalitd divina, si propone al teologo, che ha rinunciato alla
propria liberta razionale per I’autorita biblica, il problema della storicita divina, per lui
irrisolvibile, con i suoi mezzi esegetici, perché implica |’esame critico di concetti tipi-
camente filosofici e, quindi, il necessario ricorso alla ragione: «Che Dio stesso abbia
parlato attraverso la Bibbia, il teologo biblico, in quanto tale, non ha la possibilita né la
legittimita per dimostrarlo».'?

11 teologo cioé rende oggetto di fede 1’unita di Dio e di storia, la fa dipendere
esclusivamente dalla particolarita storica biblica e trasforma, di fatto, la trascendenza e
P’universalita divina in oggettivita autoritaria, negatrice della ragione critica e a essa
sottratta. Sembra ripercorrere dunque il cammino svolto dalla metafisica razionalista
seicentesca e settecentesca, criticata da Kant per I’insostenibile connubio tra ragione e
intelletto che conduce ad ammettere un concetto teoretico di Dio, che annulla la ragio-
ne, la liberta e la morale dell’uomo con la sua acriticita, di cui si impadronisce la dog-
matica protestante ortodossa; aggrava pero la posizione del teologo biblico, rispetto
alla vecchia metafisica, I’esclusivo riferimento alla Bibbia, che elimina ogni riferimen-
to alla ragione: il filosofo razionalista, Wolff o Baumgarten, elabora e dimostra la pos-
sibilita logica dell’idea di Dio, servendosi comunque di concetti metafisici, criticabili a
loro volta dalla ragione, con lo scopo di giungere a una metafisica come scienza; il
teologo biblico invece si sottrae al controllo razionale e rivendica per sé I’intangibilita

1 Jvi, p. 24 (tr. it. p. 242).

! Cfr. I. KANT, Kritik der praktischen Vernunft, (citata con la sigla KPV) a cura di P NATORP, in
AA, V, pp. 107ss, in particolare pp. 124ss (tr. it. Critica della ragion pratica, a cura di F. CAPRA-E. GA-
RIN, Bari 1955, pp. 131ss, in particolare pp. 150ss).

12 SF, p. 23 (tr. it. p. 241).

13 SF, p. 23 (tr. it. p. 241).



Enrico CoLomMBo 605

della fonte della sua certezza autoritaria. Linterpretazione dei testi, proposta dal bibli-
sta, anche la piu raffinata, potra certo chiarire i loro problemi, ma non potra sottrarsi
alla costrizione che tale esegesi comporta, in virtu della propria estraneita alla ragione
filosofica, che tuttavia cerca di coercire, imponendolesi con pretese speculative.

All’oggettivitd metafisica autoritaria ¢ possibile opporre, oltre all’incapacita
della metafisica dogmatica di costituire una vera conoscenza, oltre allo scetticismo
teoretico, la conoscenza morale di Dio, che riconcilia la ragione con Dio stesso, lo lega
all'uomo e, attraverso la sua azione pratica, al mondo. Kant recupera cosi, in modo
strettamente morale, la questione della storicita di Dio, della cui valenza filosofica il
teologo biblico non si rende minimamente conto, e ne fa oggetto d’indagine filosofica;
investe poi dei risultati raggiunti la pretesa scientificita del superbo dogmatismo del
biblista e giudica della sua verita: la filosofia «pud accampare diritti su tutte le dottri-
ne, per sottoporre a esame la loro veritax».'

11 filosofo assume cosi la funzione di teologo razionale, la cui giustificazione
Kant ritrova nella proposizione sintetica a priori che riassume, per certi versi, |’intero
progetto della Critica della ragion pratica: «Lattuazione del sommo bene nel mondo
¢ I’oggetto necessario di una volonta determinabile mediante la legge morale»'’; essa
eccede la sua stessa apriorita, indica la necessaria finalita pratica dell’uomo e, nello
stesso tempo, rinvia alla possibilita dei concetti metafisici di Dio e dell’immortalita
dell’anima, che diventano patrimonio di una religione razionale, permessa appunto
dalla finalita morale razionale. Il filosofo puo cosi mediare il proprio approccio alle
Scritture con il concetto morale di Dio e il compito imprescindibile della destinazione
morale dell’uomo, istituita appunto con I’ammissione filosofica di Dio e della religio-
ne. Il teologo biblico, il dottore delle Scritture, invita gli uomini a ricercarvi la vita
eterna e si lega a leggi arbitrarie esterne, mentre il filosofo trova da sé I’ammissibilita
alla vita eterna, giudica ch’essa riguardi intimamente la condotta morale di ogni uomo
e esamina la Bibbia per cogliere 1’aiuto ch’essa puo dare al suo compimento morale: «I
professionisti della teologia assumono invece su di sé senza esitazione la responsabili-
ta e garantiscono, almeno con il tono, che anche nel mondo futuro tutto sara giudicato
cosi come essi 1’hanno deciso in questo; benché, se fossero invitati a dichiarare se
oserebbero garantire con la propria anima per la verita di tutto cio che essi vogliono
sia creduto sull’autorita della Bibbia, probabilmente si schermirebbero»'?; cio, per Kant,
anche se ¢ indizio di ipocrisia, potrebbe essere solo un bene, essendo i teologi cosi
legati alla contingenza biblica ma ignari che «il libro sacro non ammette istituzional-

4 Ivi, p. 28 (tr. it. p. 245).

SKPV, p. 122 (tr. it. p. 148); Kant riprende poi questo punto e ne fa il cardine della Religione nei
limiti della semplice ragione. Basti questa affermazione: «Che ognuno si debba proporre come fine ultimo il
maggior bene possibile nel mondo questa & una proposizione sintetica a priori» (I. KANT, Religion inne-
rhalb der Grenzen der blofien Vernunft [citata con la sigla R] a cura di G. WOBBERMIN, in AA, VI, p. 7 [tr.
it. a cura di G. DURANTE, in I. KANT, Scritti di filosofia della religione, p. 69]).

6 SF, p. 25 (tr. it. p. 243).



606 UMANITA E CULTURA

mente alcun mutamento»'” e pericoli di confutazione empirica.

Kant ripropone poi la distinzione tra fede ecclesiastica e fede religiosa'®, cosi
tipica del Settecento riformatore protestante: la fede ecclesiastica ¢ giustificata da
leggi, da statuti che provengono da una volonta esterna rivelata; la fede religiosa, al
contrario, promana da intime leggi razionali e consente di considerare i propri doveri,
etici e religiosi, come se fossero comandamenti divini; se, perd, Dio & conoscibile, in
accordo con la liberta etica, solo grazie alla ragion pratica, allora la religione non si
differenzia dalla morale, anzi: i suoi doveri possono essere adempiuti mercé 1’idea di
Dio. In questo contesto, la Bibbia & considerata come occasione di perfezionamento
morale e puod divenire stimolo sensibile per il raggiungimento della santita, che si
compira in aeternum, come ci insegna il postulato dell’immortalita dell’anima.'

Anche ’aspetto escatologico della Bibbia ¢ ricondotto dunque alle prescrizioni
etiche e lo condiziona alla razionalita libera della legge morale, che ¢ introdotta perfi-
no nella stessa Bibbia; poiché essa «non ha altra condizione che il perfezionamento
morale dell’'uomo, nessun uomo la pud trovare in un qualsiasi scritto, se non ve lo
introduce lui stesso».>

E cosi ancor piul chiaro come si debba discernere la fede razionale dalla fede
ecclesiastica, dalla teologia biblica: questa conduce a una semplice fede storica, di cui
la fede razionale si puo in qualche modo giovare ma con cui non si identifica: «Essa
contiene cioé cio che appartiene alla fede storica e che, rispetto alla fede religiosa, puo
certo essere utile come semplice veicolo sensibile (per questa o quell’epoca) ma non
appartiene necessariamente a essa».?! Alla teologia filosofica bisogna ascrivere com-
pleta liberta di ricerca, in virtu del suo statuto razionale: una fede storica che voglia
sottrarsi alla ragione non durera® a lungo, proprio come religione; alla rigidita testuale
biblica occorre opporre, per salvare la stessa religione e la virtti umana, il rifiuto razio-
nale alla sovrapposizione tra fede ecclesiastica e fede morale e I’ammissione di cio che
la Scrittura ha di religioso: «Alla teologia filosofica bisogna lasciar completa liberta di
estendersi tanto lontano quanto lo comporta la sua esigenza scientifica, purché resti
nei limiti della sola ragione».?

Lesegesi biblica che Kant prospetta ¢ dunque eminentemente filosofica, nei
suoi principi; essa puo certo servirsi delle tecniche interpretative elaborate dalla critica
testuale storica, ma, poiché 1’interesse supremo della filosofia ¢ la verita, essa si arroga
I’autorita di determinare le controversie interpretative secondo i propri vincoli razio-
nali: «Tutti i principi, riguardino essi un’interpretazione critico-storica o critico-gram-

17 Ibidem.

'8 R, pp. 167ss (tr. it. pp. 188ss).

!9 KPV, pp. 122ss (tr. it. pp. 148ss).
20 SF, p. 36 (tr. it. p. 251).

2 Ivi, p. 37 (tr. it. p. 252).

2R, p. 10 (tr. it. p. 72).

B R, p. 10 (tr. it. p. 72).



Enrico CoLomso 607

maticale, sempre, ma qui particolarmente, dato che cio che dovrebe essere accertato in
base a passi della Scrittura per la religione pud essere solo un oggetto della ragione,
devono essere dettati anche dalla ragione».?

Il conflitto tra ragione e fede ecclesiastica si pud dunque sviluppare a proposito
di dottrine di fonte storica ma, in questo caso, la ragione ¢ obbligata a pronunciarsi su
di essa, perché non puo tollerare, illuministicamente, una forma di realta irrazionale;
se invece I’origine delle conoscenze teologiche ¢ razionale, la ragione deve porre da
parte la loro contaminazione storica, per giudicare della loro razionalita.? Kant con-
clude quindi la sua preliminare ricerca sulla possibilita dell’esegesi biblica, indivi-
duandovi dapprima il supremo interesse della ragione, che diviene poi I’esclusiva gui-
da interpretativa, in virtu della propria preminenza morale.

2. I PRINCIPI D’INTERPRETAZIONE BIBLICA

Luomo deve avvicinarsi alla santita; se non & in grado di indirizzarsi a cio con
la sua sola intenzione morale, pud certo servirsi di mezzi a essa esterni, cioé fondarsi
su Dio, che si esprime nella Bibbia; questa puo essere dunque d’aiuto al miglioramen-
to dell’uomo e offrirgli un veicolo di perfezionamento morale; I’interesse della ragion
pratica non toglie pero che sia suo specifico compito operare affinché le rappresenta-
zioni storiche bibliche si accordino con la verita, grazie alla critica della loro raziona-
litd, che giudica il cammino storico che le ha formate, reso evidente proprio dai princi-
pi di esegesi biblica.

Se la ragione ¢ I’assoluto discrimine, pud giudicare della veriti delle proposi-
zioni metafisiche e teoretiche sante contenute nella Bibbia e interpretarle in modo per
s¢ vantaggioso, quando superano il suo uso teoretico e pratico. E invece obbligata a
intepretarle proposizioni contraddittorie dal punto di vista pratico a suo esclusivo
utile. L'esempio addotto da Kant a chiarimento di questo primo principio esegetico
discute del concetto di Trinita: esso & una verita teoretica sovrasensibile che puo essere
soggetta a infinite discussioni inconcludenti; inoltre, non hanno aleun influsso sulla
condotta pratica dell’'uomo: «Che nella divinitd noi dobbiamo adorare tre persone o
dieci, questo il discepolo lo accettera sulla parola con la stessa facilita, poiché egli non
ha assolutamente alcun concetto di un Dio in pi persone (ipostasi), ma ancor pil
perché da questa differenza egli non puo trarre per nulla regole differenti per la condot-
ta della sua vitay.2

Tuttavia, se si considera il concetto trinitario santo, dotato quindi di perfezione

_—

* SF, p. 38 (tr. it. p. 252).
= Jvi, p. 32 (tr. it. p. 248).
% Ivi, p. 41 (tr. it. p. 255).



608 UMANITA E CULTURA

morale, ¢ lo si impone all’uomo autoritariamente, gli si annulla la sua autonomia legi-
slativa morale che, si & visto, & comunque in grado di definire un concetto di Dio
razionalmente rilevante. Spetta dunque al filosofo trovare nelle proposizioni teologi-
che scritturistiche un interesse pratico, tale da intendersi con la legge morale ¢ da
promuovere la tensione del soggetto morale alla santita. «Se si introduce nelle propo-
sizioni di fede un senso morale (come io ho cercato di fare nella Religione nei limiti
ecc...) egli non avrebbe in sé una fede vuota di conseguenze, ma una fede comprensi-
bile e in rapporto alla nostra vocazione morale».”’

Anche i teologi biblici sembrano concordare in parte con cio, quando invitano a
considerare in senso umano, ¢ ,nello stesso tempo, divino, le espressioni che contrasta-
no con il concetto pratico razionale di Dio; contraddicono per? il loro proposito quan-
do legano rigidamente questo principio al dettato testuale. E necessario invece trascu-
rare la lettera biblica per interpretare i lemmi e i passi secondo ragione, come dimostra
la discussione kantiana dei versetti di S. Paolo sulla predestinazione e la grazia; qui
Kant ripensa i cardini teologici luterani e prospetta delle soluzioni che illuminano ulte-
riormente i suoi principi esegetici, in relazione, appunto, ai suoi intimi intenti morali.

L elezione per grazia contrasta con il principio di autonomia razionale dell’uo-
mo e nega la possibilita ch’egli si conduca moralmente; I'unico modo che gli resta per
giungere alla salvezza, reso inefficace il suo concorso morale, ¢ la fede nelle Scritture,
che si traduce, perd, come ha dimostrato il comportamento dei teologi biblici, in accet-
tazione della Joro rigiditd immutabile, rivelata: essa non comporta alcun merito morale
e genera, di conseguenza, la non imputabilita pratica del soggetto agente. La fede nelle
Scritture & moralmente neutra ed & ben lontana dalla vera fede religiosa, che si manife-
sta nel comportamento virtuoso; il teologo biblico non ha motivo di menar vanto della
propria fede ecclesiastica e non deve farne un cardine esegetico, perché potrebbe tra-
sformarla in coazione autoritaria e, soprattutto, imporla come alternativa alla retta in-
tenzione, autentica custode della virtu.

E opportuno, dunque, come secondo principio esegetico, attribuire a tutte le
proposizioni bibliche un significato filosofico morale e ammettere per loro uno scopo
pratico, anche quando non & del tutto evidente razionalmente il loro significato ultimo,
che pud tuttavia essere creduto senza nocumento per la ragione; Kant mira certo al
rafforzamento e al miglioramento morale dell’uomo, grazie alle proposizioni bibliche,
le, ma che possono comunque contribuire a rendere salda la fede morale: «La fede
ecclesiastica , poiché & solo veicolo della fede religiosa e quindi in s¢ mutevole e deve
rimanere suscettibile di una graduale purificazione sino alla congruenza con quest’ul-
tima, non puo essere trasformata essa stessa in articolo di fede».?

Da q uesto precetto consegue, allora, che il comportamento dell’uomo ¢ effetto

2 SF, p. 39 (tr. it. p. 253).
2 Ibidem.



Enrico CoLomBo 609

e responsabilita esclusiva della sua forza morale, aliena sia dalla positivita storica,
rappresentata dagli insegnamenti biblici, che deve anzi fare i conti con la razionalita
pervadente della morale, sia dai dogmi metafisici oggettivi, che possono comunque
trovare sostegno sulla tradizione storica. La santita e la salvezza debbono essere frutto
di un principio intimo che faccia decidere 1’'uomo ad azioni morali: la grazia non pud
pertanto essere subita passivamente dall’uomo, pena I’annichilimento della sua virti,
cosi come tutti 1 versetti scritturistici che inducono a tali conclusioni devono essere
considerati testimonianza morale della volonta divina di consentire al raggiungimento
della salvezza. E chiaro perd, in questo contesto, che il concetto di Dio a cui mira Kant
¢ quello postulato dalla ragion pratica, che non toglie la soggettivita morale umana e
ne permette il suo pieno dispiegamento: «Cid che 1’'uomo, per la propria destinazione
deve essere (cio¢ conforme alla legge santa) questo egli deve poter diventare».?

L aiuto esterno di Dio per giungere alla santita e alla salvezza diviene interven-
to divino che agisce attraverso 1’intenzione morale dell’uomo, capace di rendere flui-
da, grazie alla ragione, ogni autorita storica ¢ dogmatica, qui rappresentata dalla og-
gettivita scritturistica. Il vero principio esegetico biblico ¢ allora riassunto nel determi-
nare Dio come il supremo interprete delle Scritture, in quanto parla alla nostra ragione
attraverso la nostra moralita, attraverso i suoi puri, intangibili e infallibili concetti.
«Dio in noi ¢ Egli stesso I’interprete; poiché non comprendiamo se non chi parla con
noi attraverso il nostro intelletto e la nostra ragione; dunque la divinita di una dottrina
a noi indirizzata non pud essere riconosciuta se non attraverso concetti della nostra
ragione, in quanto essi sono concetti morali puri e quindi infallibili»®.

3. CENNI CONCLUSIVI

Il progetto kantiano di definire i limiti scientifici della facolta filosofica e della
facolta teologica ha posto in gioco ben piti che i semplici compiti ascrivibili a ciascuna
di esse: ha infatti mostrato come a questo conflitto fossero sottese questioni filosofica-
mente ben pili fondamentali, il legame tra ragione e fede, la possibilita di una teologia
naturale e, soprattutto, la garanzia dell’autonomia morale dell’uomo e la necessita ch’es-
sa informi anche la realta storica.

Alla dipendenza esclusiva dei teologi biblici dalla oggettivita testuale, formata-
si storicamente e veicolo di concetti che debbono avere legittimita solo morale e razio-
nale, Kant oppone la presa di posizione per la ragione, che equivale, nello stesso tem-
Po, a prendere partito per Dio; certo, ’idea di Dio qui determinata ha poco a che vede-
re con ’oggettivita estranea all’uomo e alla storia a cui hanno abituato i biblisti: fine di

® Ivi, p. 42 (tr. it. p. 256).
3 Jvi, p. 44 (tr. it. p. 257).



610 UMANITA E CULTURA

Kant ¢ utilizzare il postulato dell’esistenza di Dio, formulato nella Critica della ragion
pratica, per rendere razionale la realta, mercé la soggettivita morale dell’uomo. Lim-
perativo di agire in modo da realizzare il maggior bene possibile nel mondo ha dunque
il peculiare scopo di fare della ragione la facolta di giudizio delleticita delle costruzio-
ni storiche; inoltre, poiché lo stesso imperativo rimanda, come s’¢ visto, a un concetto
di Dio, Kant giunge a sostenere che I’'uomo, nella sua azione morale, si trova a operare
sempre al cospetto di Dio, di cui pensa di interpretare il volere con la moralita della
propria retta intenzione.

Lindignazione e le obiezioni dei teologi biblici, causate dai principi filosofici
esegetici di Kant, segnano allora il passo se poste a confronto con la profondita dei
loro intenti e dei loro risultati: i biblisti non capiscono, ancora una volta, il diverso, pit
profondo, piano su cui interviene Kant e si limitano a controbattere con I’estraneita dei
principi filosofici all’ortodossia religiosa e con la loro critica, che non coglie appunto
tutte le loro implicazioni®'. Paradossalmente, la vicinanza, la consuetudine con la Bib-
bia rende ciechi i teologi al suo possibile contenuto morale e li rende avvezzi alla mera
architettonica storica: «Non si tiene in considerazione tale origine quando si tratta
della dottrina religiosa».*

Ma se ¢ vero che nella Bibbia possono comunque essere espressi, sotto forma
rappresentativa, gli stessi concetti utilizzati dalla ragion pratica, & necessario, per con-
sentire appunto una piena vita morale, ch’essi siano depurati del loro carattere rappre-
sentativo e siano cosi provati come veicoli per il conseguimento della massima virti
possibile; v’¢& infatti la certezza razionale che, in caso contrario, la Bibbia si trasformi
in ostacolo al bene® e, insieme alla moralita, annienti la stessa religione e lo stesso
concetto di Dio: le conoscenze bibliche hanno ragion d’essere solo «in quanto riguar-
dano la religione, cioé secondo il principio della moralita posta come fine nella rivela-
zione».**

31 Jvi, p. 48 (tr. it. p. 260).
2 Ivi, p. 45 (tr. it. p. 258).
% vi, p. 61 (tr. it. p. 261).
** Ibidem.



