RTLu Il (1998) 3. 621-631 621

La sofferenza:
un argomento
passato sotto silenzio

Willem J. Eijk
Facolta di Teologia, Lugano

Non esiste su questa terra una persona che non sappia per esperienza che cosa
sia la sofferenza. Nessuno ne viene risparmiato. Ognuno di noi, credente o no, viene
confrontato con essa prima o poi. Siccome la sofferenza ci ripugna per natura, cerchia-
mo di sottrarci a essa con tutte le forze. Non ci riesce, perd, mai completamente. Vi
rimane una sofferenza a cui non sfugge nessuno. In tali situazioni nasci in ofnuno la
domanda: perché e a quale scopo questa sofferenza?

Che la sofferenza possa essere utile sotto certi aspetti ognuno con un po’ di
buon senso lo comprende immediatamente. Per un ragazzo che deve andare a fare il
sevizio militare puo riuscire difficile dover rinunciare ad un anno prezioso della sua
vita. Non di rado ha, perd, un effetto formativo. Gli uomini attraverso la sofferenza
riescono a capire meglio gli altri e sono pit disposti alla solidarieta.

Questo non & perd tutto. Possiamo vedere anche il senso della sofferenza di
innocenti, soprattutto di bambini che sono le vittime di cataclismi ed epidemie terribi-
1i? Che cosa si deve pensare di una vecchina con un carcinoma al seno con metastasi
alle ossa? A causa di una metastasi si & schiacciata una vertebra. La sua testolina
martoriata, segnata da due grandi occhi impauriti che non capiscono, penzola malde-
stramente sul suo seno devastato. Non & capace di alzare la testa. Lequipe dei medici
¢ gl infermieri vedono avvicinarsi con preoccupazione il giorno in cui il midollo



622 UMANITA E CULTURA

spinale sara serrato al livello del collo e avra come conseguenza una paralisi totale.

La cultura occidentale odierna raccomanda sempre piu spesso 1’eutanasia come
’unico aiuto effettivo che si possa offrire agli uomini in tali situazioni disperate. Cio si
oppone diametralmente alla tradizione cristiana che ci fa vedere che la vita & un dono e
un compito che abbiamo ricevuto direttamente da Dio e che non possiamo restituirgli in
qualsiasi momento desiderato e scelto da noi stessi. Ma non ¢ troppo alto il prezzo che
dobbiamo pagare per questo, cioe la sofferenza? Salta agli occhi che la letteratura etico-
medica tace sul significato e sull’interpretazione della sofferenza, benché nel caso di
pratiche eticamente discutibili di medici, come la diagnostica prenatale, 1’aborto, 1’euta-
nasia, la procreazione artificiale e le varie applicazioni della genetica molecolare, 1’im-
pulso decisivo provenga dal desiderio radicato di evitare la sofferenza : la vita ha, si dice,
un valore tutt’al pit estrinseco che potrebbe essere pesato sul piatto della bilancia che ha
come contropartita la sofferenza. E questa opinione che anche gli annunciatori della fede
incontrano spesso nella pratica. EE anche un problema pastorale.

Siccome la societa secolarizzata non ha superato una mentalita empiristica e, di
conseguenza, un’etica utilitaristica o autonoma, per il problema della sofferenza pro-
pone soltanto delle soluzioni tecniche ed economiche. Se queste sono esaurite, rimane
come unica uscita d’emergenza soltanto una via di scampo distruttiva.

1. PERCHE L’HO MERITATO?

Lo stesso uomo pud essere una fonte di sofferenza per il male che causa a se
stesso e agli altri. Un comportamento sessuale irrresponsabile ¢ un fattore nelal diffu-
sione dell’ AIDS. Per un comportamento temerario |’alpinista puo essere la causa d’in-
fortunio. Ma anche la natura, la struttura della creazione puo essere ’origine della
sofferenza, apparentemente senza I’intervento dell’'uomo. Questo ¢, per esempio, il
caso dei montanari quando vengono sepolti sotto una slavina improvvisa. O che cosa
si deve pensare di quella donna con il suo carcinoma al seno pieno di metastasi? Anche
per il credente la sofferenza di innocenti rimane un grosso problema: come si puo
conciliare la fede in Dio con il male del mondo? Dio non esiste, quindi, o non € onni-
potente o non ci vuole semplicemente assistere? Il Brantschen chiama la sofferenza
dell’uomo «l’unica obiezione seria contro Dioy.'

Lidea spontanea “perché 1’ho meritato?” che nasce spesso nel caso di unna
sfortuna rivela che siamo sponzaneamente inclinati a mettere in relazione sofferenza e
colpa. La tradizione cristiana spiegava il male nel mondo come conseguenza del pec-
cato originale e dei peccati personali degli uomini. Molti hanno difficolta con questo,
perché - sicuramente nel passato - si cercava qualche volta troppo facilmente un lega-
me fra la sfortuna di qualcuno ed il suo comportamento.

'J. B. BRANTSCHEN, Laat God ons Lijden? (il titolo originale Warum [lisst der gute Gott uns
leiden?), Boxtel/Brugge 1986, p. 14.



WiLLtem J. Euk 623

Siccome la secolarizzazione non ¢ passata vicino alla teologia senza lasciare il
segno e la coscienza del peccato € svanita, I’interpretazione cristiana classica che la
sofferenza € una conseguenza del peccato originale viene considerata da molti supera-
ta. Vi si aggiunge che a partire dalla seconda guerra mondiale la teologia in ambienti
sia protestanti che cattolici ha preso un carattere fortemente antropocentrico. Segue
con questo una tendenza che si manifestava gia prima nella filosofia. Inoltre certi teo-
logi hanno cercato di dare un posto alle scienze sociali moderne nel loro metodo scien-
tifico.? Si spostava sempre di pili ’accento dal problema di Dio verso domande con-
cernenti 1’uomo stesso e varie questioni etiche e politiche. Sembra che la tematica
della sofferenza si inquadri difficilmente in questo sviluppo.

Ci si potrebbe perd aspettare da una teologia veramente antropocentrica che si
occupasse intensamente della sofferenza. Chi non lo fa, rifiuta di occuparsi dell’uomo,
perché la sofferenza appartiene alle esperienze piti profonde e piti esistenziali dell’uo-
mo.

Poiché Iinterpretazione classica della sofferenza non soddisfaceva pitl, si sono
cercate assiduamente altre interpretazioni. Molti teologi mettono, sotto I’influsso di Tei-
lhard de Chardin, la sofferenza in relazione all’evoluzione. Dato che la creazione e con
questa I’evoluzione non hanno ancora raggiunto il loro compimento, anche il mondo,
come "'umanita, & ancora in una fase di sviluppo. La sofferenza e il male sono il prezzo
che lo spirito finito, I'uomo, deve pagare alla materia, dalla quale dipende, finché I’evolu-
zione non ha ancora raggiunto la fase finale: «I dolore e la colpa, le lacrime e il sangue:
sono altrettanti prodotti collaterali ... che la noogenesi produce sulla sua stradax.? La vul-
nerabilita e I’essere esposto alla sofferenza sono certamente collegati con gli aspetti mate-
riali della natura umana. Questo da, pero, un carattere determinato alla sofferenza e fa di
Dio il diretto responsabile, perché ha creato ’uomo con questa vulnerabilita.

Chi prende la fede cattolica come punto di partenza per il suo pensare e vivere,
non puo negare, pero, che le tre fonti di questa fede, La Sacra Scrittuta, la Tradizione e
la Chiesa, mettono senz’altro in relazione il peccato e la colpa. La sofferenza ¢ dovuta,
secondo la Bibbia, al peccato originale (Gen 3; Rm 5) e anche, come risulta dal passo
sul diluvio universale (Gen 6-8), ai peccati personali di uomini. Bisogna trattare que-
st’ultimo, pero, in un modo molto prudente e sfumato. I libro di Giobbe insegna che
anche i giusti possono essere colpiti dalla sofferenza.*

Anche Gesl mette in guardia contro conclusioni affrettate:
«O quei diciotto, sopra i quali rovino la torre di Siloe e li uccise, credete che
fossero piti colpevoli di tutti gli abitanti di Gerusalemme? No, vi dico, ma se non vi

*B. MONDIN, L'uomo secondo il disegno di Dio. Trattato di antropologia teologica, Bologna
1992, pp. 17-30.

? P, TEILHARD DE CHARDIN, Het verschijnsel mens (il titolo originale Le phénoméne humain),
Utrecht/Antwerpen 1958, p. 332.

* Cfr. GIOVANNI PAOLO 11, Epistula Apostolica Salvifici doloris (11 febbraio 1984), in “AAS”
LXXVI (1984), pp. 201-250, nn. 10-12.

*Qui si cita La Bibbia di Gerusalemme, Bologna 1996,



624 UMANITA E CULTURA

convertite, perirete tutti allo stesso modo» (Lc 13, 4-5).°

Nello stesso modo Giovanni Paolo Il ritiene che anche il male fisico nel mondo
non si stacchi dalla responsabilitd umana:

« ... Il male, infatti, rimane legato al peccato e alla morte. E anche se con grande
cautela si deve giudicare la sofferenza dell’'uomo come conseguenza di peccati con-
creti (cio indica proprio I’esempio del giusto Giobbe), tuttavia essa non pud essere
distaccata dal peccato delle origini, da cio che in san Giovanni & chiamato «il peccato
del mondo» (Gv 1,29), dallo sfondo peccaminoso delle azioni personali e dei processi
sociali nella storia dell’uomo».® :

Presso tutti i grandi teologi, soprattutto S. Agostino ’ e S. Tommaso d’ Aquino 8, si
descrive la sofferenza come la punizione del peccato e la medicina per la salvezza. Per il
peccatore la sofferenza & una punizione, per chi si converte una medicina. In questa
visione la sofferenza fa un appello alla conversione (Lc 13,5) e la strada voluta da Dio
per la salvezza che I'uomo deve accettare con umilta e pazienza: «Perché il Signore
corregge chi ama, come un padre il figlio prediletto» (Prv 3,12). Anche il discepolo
prendera, seguendo Gesu, la sua croce e partecipera cosi alla beatitudine eterna. In mez-
zo a tutta la sofferenza il discepolo viene confortato con la promessa dell’arrivo del
Regno che nel libro dell’ Apocalisse si chiama la nuova Gerusalemme dall’alto: «Ecco la
dimora di Dio con gli uomini! Egli dimorera tra di loro ed essi saranno suo popolo ed egli
sara il ‘Dio-con-loro’. E tergera ogni lacrima dai loro occhi; non ci sara pit la morte, né
lutto, né lamento, né affanno, perché le cose di prima sono passate» (Ap 21, 3-4).

La letteratura ascetica classica cattolica accentua 1’aspetto sanante della soffe-
renza. Lo stesso motivo viene discusso estesamente dal Papa Giovanni Paolo II nella
sua lettera apostolica Salvifici doloris (nn. 19-24). Come Ges, agnello innocente, ha
preso su di sé, sostituendoci il peccato del mondo, cosi ['uomo sofferente puo offrire il
suo dolore, la sua sofferenza e la sua croce per i peccati degli altri e la sofferenza del
mondo. Numerosi testi del Nuovo Testamento esprimono questo pensiero.

«Percio sono lieto delle sofferenze che sopporto per voi e completo quello che
manca ai patimenti di Cristo nella mia carne, a favore del suo corpo che & la Chiesa»
(Col 1,24; Rm 12,1; 2Cor 1,5; 4,10-12).

Il rapporto teologico fra la sofferenza e la punizione non deve di certo mai
portare a trascurare il compito inerente al cristianesimo, cioé la lotta contro la soffe-
renza del prossimo, ovunque sia possibile, il lenimento della miseria umana, la cura
dei malati:

«Venite, benedetti del Padre mio, riucevete in eredita il regno preparato per voi

¢GIOVANNI PAOLO I1, Epistula Apostolica Salvifici doloris, n. 15. Traduzione italiana ripresa da
Enchiridion Vaticanum, Bologna 1987, vol. 9, nn. 620-685.

’S. AGOSTINO, Confessiones 2,2 (CSEL 33, 31): «Nam tu semper aderas misericorditer saeviens,
et amarissimis aspargens offensionibus omnes illicitas iucunditates meas, ut ita quaererem sine offensioni-
bus iucundare, et ubi hoc possem, non invenirem quicquam praeter te, domine, praeter te, qui fingis dolorem
in praecepto et percutis, ut sanes...».

fTOMMASO D’AQUINOQ, Summa Theologica 1-11, 87,7.



WiLtem J. Euk 625

fin dalla fondazione del mondo. Perché io ho avuto fame e mi avete dato da mangiare,
ho avuto sete e mi avete dato da bere; ero forestiero e mi avete ospitato, nudo e mi
avete vestito, malato e mi avete visitato, carcerato e siete venuti a trovarmi» (Mt
25,34-36).

Cio che facciamo per i bisognosi - a prescindere dal problema della colpa -, lo
facciamo per Cristo stesso. La sofferenza ¢, ad ogni modo, certamente un appello al
cristiano di rendere visibile qui sulla terra qualcosa del Regno di Dio e del suo amore.

2. A CHI BISOGNA PORRE LA DOMANDA “DOVE SEI?”

Noi uomini possiamo cosi facilmente chiedere conto a Dio per cid che fa e
domandargli, per cosi dire, amo’ di rimprovero: «Dove sei, perché non fai niente e non
ti fai vivo?». Ma la cosa non ¢& contraria? Secondo la Sacra Scrittura Dio ha piuttosto
ragione di chiedere all’'uomo: «Dove sei?» (cfr. Gen 3,9). Un dnno prima della sua
morte il 30 novembre 1943 una giovane donna ebra olandese nel campo di passaggio
di Westerbork scrive nel suo diario:

«Di minuto in minuto mi abbandonano sempre pit aspirazioni e desideri e lega-
mi con gli altri; sono disposta a tutto, ad andare in qualsiasi luogo su questa terra, dove
mi manterra Dio, e sono disposta a testimoniare in ogni situazione e fino alla morte,
che questa vita ¢ bella e ricca di senso e che non dipende da Dio che sia come & ora, ma
da noi. Noi abbiamo ricevuto tutte le possibilita per tutti i paradisi, dovremo ancora
imparare a far uso delle nostre possibilita...Si, mio Dio, evidentemente ti & difficile
cambiare molto le circostanze, perché fanno anch’esse parte di questa vita. Non ti
chiedo nemmeno conto di questo, ce ne puoi chiedere tu conto pil tardi...Quasi ad ogni
battito di cuore mi diventa chiaro: che tu non puoi aiutare noi, ma che noi dobbiamo
aiutare te e che dobbiamo difendere la dimora in noi, dove abiti, fino all’ultimo».’

Non ci pud aiutare Dio? Non puo, quindi, fare tutto? Dai due discorsi di Dio a
Giobbe (Gb 38-41) si ha I'impressione che chiami se stesso onnipotente. Il modo in
cui Dio parla ha affascinato molti. Perché si rivolge in un tono cosi pieno di rimproveri
a Giobbe, mentre questi aveva detto giustamente che la sua sofferenza non era la con-
seguenza del suo peccato? «Il censore vorrd ancora contendere con 1’Onnipotente?
Laccusatore di Dio rispondal» (Gb 40,2). Il rabbi Kushner che a causa di una malattia
mortale del figlio ha lottato disperatamente con la sua fede in un Dio buono e onni-
potente ne da una spiegazione originale: Dio non vuole essere denunziato per la soffe-
renza e I’ingiustizia in questo mondo, perché non ne & colpevole e puod difendere
soltanto con grande fatica il mondo contro il caos e la miseria. Secondo il Kushner

° Etty.De nagelaten geschriften van Etty Hillesum 1941-1943, a cura di K. A. D. SMELIK, Amster-
dam 1986, pp. 507-508.516-517.



626 UMANITA E CULTURA

quest’ultimo ¢ il messaggio di Giobbe 40,9-14 e del suo capitolo 41 in cui si descrive
quanta fatica Dio ha di domare il mostro marino Leviathan, il simbolo del male.”
Dobbiamo veramente supporre che Dio non sia onnipotente per poter salvare I’inno-
cenza di Dio?

Se leggo bene il libro del Kushner, egli arriva infine al punto di vista della
scolastica: I’onnipotenza di Dio implica che puo fare tutto quanto ¢ intrinsecamente
possibile. Cio che ¢ intrinsecamente impossibile, I’assurdo, non pud far parte della sua
onnipotenza: non pud fare, comunque, un circolo quadrangolare.'' Cosi non pud nem-
meno creare un uomo che non sia libero, che non abbia responsabilita e che non possa
soffrire. Cuomo € creato a sua immagine e somiglianza e ha, percio, responsabilita.
Deve anche avere cura di questo mondo. Se Dio creasse un essere che non puo fare il
male, questo essere sarebbe qualcosa di diverso dall’'uomo. Non sarebbe, cio¢, un es-
sere libero, ma al massimo un robot. Forse questo essere mostrerebbe un comporta-
mento in un certo modo simile a quello dell’'uomo. Ma non si potrebbe parlare di un
agire specificamente umano, cioé libero e cosciente. Uamore suppone che 'uomo
abbia la liberta di fare scelte prive di amore. Altrimenti non sarebbe un uomo e I’amore
non sarebbe amore, ma un comportamento determinato.

E inerente alla libertd umana che puo scegliere anche per il male. Dio nel suo
amore infinito ha creato nell’'uomo un essere libero di fare una scelta per o contro di
Lui. E proprio la liberta a rendere possibile sia I’odio che I’amore fra Dio e 1'uomo e
fra gli uomini tra di loro. Sanza la liberta non esiste né 1’amore né I’ooposto, 1’odio.
Creando 1'uvomo Dio correva, per cosi dire, un rischio professionale. Se non avesse
rischiato quest’avventura, non ci sarebbero stati mai degli uvomini.'?

Nel primo capitolo del libro della Genesi si dice alla fine di ogni giorno della
creazione: «E Dio vide che era cosa buona» (Gen 1,10.12.18.21.25). Dopo la creazio-
ne dell’'uomo si constata: «Dio vide quanto aveva fatto, ed ecco era cosa molto buona»
(Gen 1,31). Secondo il disegno originale di Dio sulla creazione il mondo non contene-
va il male. Con il terzo capitolo della Genesi il male entra nel mondo. L'uomo mangia
il frutto proibito dell’albero della conoscenza del bene e del male. Sedotta dal serpente
Satana la prima coppia umana spera di diventare cosi simile a Dio e di poter formulare
autorevolmente le proprie regole di condotta (Gen 3,5.22). Purtroppo tutto finisce in
un modo inaspettato. I frutti dell’albero proibito sono la sofferenza, il dolore e la mor-
te. A causa del peccato originale il rapporto con Dio si turba seriamente. Quando Dio

WH. S. KUSHNER, Wenn guten Menschen Béses widerfahrt, Miinchen 1983, pp. 53-54.

I TOMMASO D’ AQUINO, Summa Theologica 1, 25,3: «Relinquitur igitur quod Deus dicatur om-
nipotens, quia potest omnia possibilia absolute...». Fare qualcosa che ¢ impossibile in s¢ si oppone al princi-
pio della contraddizione «ens non est non-ensy. Cff. ibid., ad 4: «Et sic patet quod omnipotentia Dei impos-
sibilitatem et necessitatem a rebus non excludit».

2G. GRESHAKE, Wenn Leid mein Leben lihmt. Leiden - Preis der Liebe?, Freiburg im Breisgau
1992, pp. 25-35; 1.B. BRANTSCHEN, Laat God ons lijdeen?, pp. 30-39; K. BAUMGARTNER, Die Sinn-
frage vom mmenschlichen Leid, in “Arzt und Christ” XXX (1984), 25; cfr. TOMMASO D’AQUINO, De
malo 6.



WiLLem J. Bk 627

entra nel giardino dell’ Eden, nell’ambiente in cui vivono, si nascondono e non si
fanno vedere. Il vergognarsi della loro nudita esprime I’angoscia della loro coscienza.
Non ¢ I’'uomo, ma Dio che deve chiedere: «Dove sei?» (Gen 3,9). Lo stesso vale anche
per i rapporti fra I'uomo e il suo prossimo. La relazione turbata con Dio porta automa-
ticamente ad una relazione turbata con coloro che sono stati creati a sua immagine e
somiglianza. La comunita d’amore pit profonda tra gli uomini, il matrimonio, viene
colpita nel core. Quando Dio gliene chiede conto, Adamo comincia ad accusare sua
moglie invece di difenderla: «La donna che tu mi hai posta accanto mi ha dato dell’al-
bero e io ne ho mangiato» (Gen 3,12). Dice Dio anche ad Eva: «Verso tuo marito sara
il tuo istinto, ma egli ti dominera» (Gen 3,16). Il primo caso di morte descritto nella
Sacra Scrittura riguarda 1’omicidio di Abele da parte di suo fratello Caino (Gen 4,8).
Si, perfino il rapporto fra I’'uomo e la natura che lo circonda soffre della rottura fra Dio
e I'uomo: «Spine e cardi produrra per te e mangerai [’erba campestre» (Gen 3,18).

11 desiderio pin profondo dell’uomo ¢ il desiderio di Dio. La separazione causata
dal peccato originale ha come conseguenza indissolubile il dolore e la sofferenza. Que-
sto dato della Rivelazione ci puo procurare talvolta molte difficolta: come si puo scari-
care il prezzo di un errore morale della prima generazione anche sugli uomini che ven-
gono dopo di loro? Questa reazione si basa su un senso di giustizia sociale fuori luogo
in questo contesto. Qui si tratta di qualcos’altro, cioé dell’amore offeso. Il ragazzo che
perde la sua ragazza a causa del suo comportamento sbagliato avra tanto pit dolore a
misura che il suo amore per lei ¢ il suo desiderio di lei siano stati piti grandi. Ora non si
sposera piu con lei, non avra figli da lei. Le scelte morali degli uomini hanno conse-
guenze che non possono essere annullate. Se questo fosse il caso, che cosa significhe-
rebbe ancora la responsabilita? Dio tiene alle conseguenze delle nostre scelte, sempli-
cemente perché ci prende sul serio. La conseguenza della rottura della particolare rela-
zione d’amicizia con Dio e la perdita dei doni di grazia inerenti ad essa furono che
I"'uomo ricadde nella propria natura fragile, per cui si espone alla sofferenza.

I teologi cattolici non hanno descritto il male, seguendo S. Agostino, come
qualcosa esistente in sé, ma come un difetto 0 una mancanza del bene (la privatio boni)
che non ci sarebbe dovuto essere. Dio non puo avere creato il male semplicemente,
perché creerebbe qualcosa che non esiste." Il non esistere riguarda qui I’assenza di cid
che ci sarebbe dovuto essere fra Dio e 'uomo, un legame d’amore. La sofferenza &, in
fin dei conti, sempre il dolore a causa della separazione fra Dio e [’'uomo. Nella passio-
ne Gesu raggiunge il punto piu basso, quando si rende conto sulla croce di essere stato
abbandonato da Dio: «Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?» (Mt 27,46).

La sofferenza &, in qualsiasi forma, una manifestazione di un desiderio inappagato
dell’assoluto, Dio stesso, & con cid un amore inappagato con cui I’'uomo lotta. Che questo
viva in molti uomini risulta dai rimproveri che fanno a Dio quando s’ammalano, non

1 8. AGOSTINO, Confessiones 3,7 (CSEL 33,53-54); De Civitate Dei 11,22 (CSEL 40,543): «cum
omnino natura nulla sit malum nomenque hoc non sit nisi privationis boni» (De natura boni 1,16 ¢ 17 - PL
42,551.555).



628 UMANITA E CULTURA

realizzano i loro piani o la loro vita fallisce in un altro modo. Nella sua preghiera citata
precedentemente la giovane Etty Hillesum, immersa nel dolore, lo esprime cosi: ¢ il no-
stro compito pitl profondo «di difendere la dimora in noi dove abita lui fino all’ultimoy.

Che gli uomini spesso non abbiano coscienza di questo desiderio dipende dalla
loro capacita apparentemenmte inesauribile di vivere con illusioni. Osservando i suoi
compagni di prigione Etty Hillesum deve constatare con orrore:

«Vi sono uomini, e certamente ¢ vero, che salvano all’ultimo momento aspira-
polvere e forchette e cucchiai d’argento, invece di te, mio Dio. E vi sono uomini che
vogliono salvare i loro corpi, che sono ancora soltanto dimore per migliaia di terrori e
amarezze. E dicono: non mi avranno tra le loro grinfie. E dimenticano che non si ¢ tra
le grinfie di nessuno, quando ci si trova nelle tue bracciay.'

L’uomo, nel benessere, ha pil possibilita del povero per soddisfare parzialmen-
te 1 suoi desideri e di sottrarre al suo occhio spirituale il nucleo della sofferenza, il
desiderio inappagato di Dio. «Ma guai a voi, ricchi», dice Gesti, «perché avete gia la
vostra consolazione» (Lc 6,24). Se gli si tolgono queste possibilita, cosicché si renda
conto del nucleo della sofferenza, pud vedere la sofferenza talvolta, per cosi dire, come
un’azione vendicativa di Dio. Questa ¢ un’attitudine che, vista dalla profondita della
sofferenza puo essere anche molto comprensibile. Questa attitudine, perd, non da frutti
a lungo andare. Piu fecondo & riconoscere la mano amorevole di Dio che si protende. E
come nel caso del ragazzo che si ferma al primo gioco di una fiera, mentre il padre lo
attira a sé, perché ci sono ancora molte altre cose da vedere. Qualche volta I’'uomo
deve essere liberato dei suoi “idoli” per arrivare ad una giusta gerarchio di valori e una
coscienza veramente umana. «Soltanto la bancarotta dell’accessorio fa cercare gli uo-
mini qualche volta il vero. Detto in altro modo: per poter gustere il vero, bisogna
togliersi qualche volta prima il non vero dalla bocca», come dice Arts. '

3. NON E UN’USCITA D’EMERGENZA, MA UN’ENTRATA

Una possibilita ovvia di sfuggire alla sofferenza é chiudere gli occhi davanti ad
essa. Cio che non ¢ piacevole deve essere sottratto all’occhio, ¢id che ¢ sconvolgente
deve essere passato sotto silenzio. Gli handicappati e gli anziani vengono ricoverati in
case di cura o ospizi. Se si ¢ constatata una malattia maligna, non si fa cadere la parola
terribile, evitata come una bestemmia: “Sa, egli ha il c. (da pronunciare sussurrando)”.
E del resto, in parte, una reazione psicologica normale che si presenta in tutti gli uvomi-
ni. Henry Nouwen scrive nel suo libro 4 Letter of Consolation una lettera di consola-
zione a suo padre in occasione della morte di sua madre, il quale, dopo avere sistemato

' Etty. De nagelaten geschriften von Eity Hillesum 1941-1943, p. 517.
“H. HARS, Waarom moeten mensen Lijden, Leuven 1993, p. 112.



WiLLem J. Bk 629

tutto non sente, con sua meraviglia, dolore, sicché riprende il suo lavoro di professore
universitario dopo il ritorno negli Stati Uniti.'® Le lacrime vengono in maniera incon-
trollata, quando qualche tempo dopo fa gli esercizi spirituali. Scrive allora una lettera
di consolazione a suo padre, ma in primo luogo forse a se stesso. Si spera di riuscire a
chiudere definitivamente gli occhi davanti ai propri problemi tramite 1’eutanasia, 1’as-
sistenza al suicidio e 1’aborto: questa uscita d’emergenza definitiva non & una strada
umana, ma una narcosi, una manifestazione voluta di incoscienza in generale, attraver-
so la quale si cerca di negare la sofferenza.

Vi & ancora un’altra uscita d’emergenza che sembra forse meno ovvia, ma a un
pili attento esame si prende piul spesso di quanto non pensiamo: la coltivazione attiva del
proprio dolore, 'accusare se stesso come causa di tutta la miseria e un’ascesi disordinata.
Non ci si deve, perd, mai lasciar sommergere nella sofferenza, perché essa rimane un
male e come tale senza senso in sé. Dalle origini il cristianesimo ha messo in guardia
contro I’entusiasmo sconsiderato per il martirio. Cosi dice il Martyrium Polycarpi:

«Ma uno di loro, di nome Quinto, un frigio recentemente venuto dalla Frigia,
s’intimori alla vista delle belve. Era stato proprio lui a denunciarsi spontaneamente
davanti al tribunale e a persuadere alcuni altri a fare cosi. Il proconsole, insistendo
ripetutamente, lo persuase a giurare e a sacrificarsi. Percid, fratelli, non lodiamo colo-
ro che si consegnano, perche il Vangelo non lo insegna cosi».!”?

Da una parte non si deve cercare la sofferenza e quando si presenta la si deve
combattere con tutti i mezzi eticamente leciti, dall’altra parte non ci si deve chiudere ad
essa. Se ne parla, come se si trattasse del giusto mezzo fra due estremi, una virti quindi.
Che si tratti qui della virtu della fortezza non destera stupore, ma questo pud, pero, dare
luogo ad un equivoco. In questo contesto si pensa spesso alla bravura, al coraggio eroico
del militare o dell’idolo sportivo sul monopattino. Consigliare a qualcuno di essere “for-
te” ha spesso il significato di “non piangere per favore alla mia presenza”.

La fortezza pud essere coraggio, ma non ne & ’elemento principale. S. Tommaso
d’Aquino ha sintetizzato in modo fecondo I’ideale classico greco di virilita del coraggio e
il coraggio del martirio dei Padri della Chiesa, constatando che la prima azione della fortez-
zanon € agire attivamente, ma sopportare la paura.’® Il fenomeno piu insopportabile attra-
verso cui la sofferenza, in sostanza ’essere abbandonato da Dio, si manifesta, & la paura o,
in senso pil esistenziale, I’angoscia. Lo scopo della fortezza non ¢ che siano soppresse la
paura o I’angoscia, ma che vengano coscientemente ridimensionate alla realta e integrate
nella vita. Questo ridimensionare alla realtd puo, nel caso della sofferenza senza speranza
dal punto di vista umano, essere solo una strada praticabile, se si vede la prospettiva esca-
tologica dell’eternitd come realtd. La sofferenza in sé, infatti, non ha senso. S. Tommaso
dice percio che nessuno puo accettare la sofferenza in sé. Cuomo pud dare posto alla
sofferenza soltanto in base all’amore per uno scopo superiore. Se il nucleo della sofferenza

'H.J.M. NOUWEN, 4 letter of Consolation, San Francisco 1982.
" Martyrium Polycarpi 4 (SC 10,214).
8. TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologica 11-11, 123.6.



630 UMANITA E CULTURA

¢ I’amore ferito fra I'uomo e il suo Creatore, si puo prendere la strada della sofferenza
soltanto a condizione che vi sia la prospettiva di una reintegrazione di questo amore. Que-
sta ¢ la promessa della croce di Cristo. Siccome questo amore ¢ irragiungibile per I’'uomo
con le proprie forze, I’amore ¢ infine un dono nella forma di una virtt teologale e la pazien-
za e la perseveranza, tutte e due necessarie per sopportare la sofferenza, sono impossibili
senza I’aiuto della grazia di Dio."” E non & senza ragione che la Sacra Scrittura metta in
stretta relazione la fortezza e la speranza.”® Una spiegazione puramente intramondana, fi-
losofica della sofferenza € condannata a fallire in contatto con questa realta. Cunione con
Gesu € la strada per partecipare alla sua morte e risurrezione e incamminarsi cosi sul ponte,
la croce, che ci unisce a Dio. La forma suprema di unione con Lui si realizza nel sacramen-
to dell’ Eucarestia. Riflettendo sulla morte di sua madre il Giovedi Santo, il giorno dell’isti-
tuzione dell’Eucarestia, Henry Nouwen scrive a suo padre:

«’Eucarestia ¢ il centro della mia vita e tutto il resto riceve il suo significato da
questo centro... Che cosa ha a che fare tutto questo con la morte della mamma e con la
nostra morte? Moltissimo, penso... Sai meglio di me quanto importante fosse 1’Euca-
restia per la mamma... sapevamo tutti che la partecipazione giornaliera all’Eucarestia
era il centro della sua vita... Durante i nostri pochi anni di partecipazione cosciente
all’Eucarestia la nostra vita e la nostra morte diventano parte della continua predica-
zione della vita e della morte di Cristo. Percio, oso dire che ogni volta che celebro
I’Eucarestia e ogni volta che ricevi il corpo e il sangue di Cristo non ricordiamo soltan-
to la morte di Cristo, ma anche la morte di lei, perché era proprio per I’Eucarestia che
era legata cosi strettamente a Luix».?!

Anche la meditazione della Buona Novella ci porta su questa strada. Una santa
neerlandese, Lidwina da Schiedam (1380-1433), dopo essere caduta a 15 anni sul ghiac-
cio pattinando, rimase inchiodata a letto per 38 anni. All’inizio continuava a mormora-
re e lamentarsi ed era un grosso fastidio per chi le stava intorno. Cominciando a medi-
tare, su consiglio del cappellano della sua parrocchia, Jan Pot, sulla passione di Gest,
cambio gradualmente, ma radicalmente, in una donna matura che diventd per molti un
sostegno, un rifugio e una consigliera. Questo esempio mostra che la fede cristiana
non ¢ un’ideologia crudele che glorifica la sofferenza in sé, ma ¢ indirizzata alla for-
mazione della persona umana nella sua totalita.

Risulta, inoltre, da questo che I'unione con Gest non ¢ una terapia contro il male.
Quando S. Agostino e S. Tommaso parlano dell’aspetto sanante della sofferenza, non pen-
sano a curare il male cha causa la sofferenza. Il problema pili grande della sofferenza non &
il male in sé, ma I’atteggiamento interiore dell’uomo nei confronti del male, o meglio, la
sua posizione nei confronti dell’amore ferito nei riguardi di Dio. Il male ne & soltanto la
conseguenza. Ricevere i sacramenti in un modo fecondo e una preghiera fruttuosa non
cambiano in prima istanza la situazione, ma 1’uomo stesso. Chi vuole vedere soltanto la sua

9 [vi, p. 136, 3; 137.4.
* A. GAUTHIER, La force, in “Initiation Théologigue ", Paris 1955, vol. 3, pp. 960-978.
2'H.J.M. NOUWEN, 4 letter of Consolation, pp. 63-65.



WiLLem J. Bk 631

situazione cambiata, ma rimanere lui stesso fuori tiro, non deve pensare che Dio rifiuti di
ascoltare e di esaudire: ¢ lui stesso quello che non ascolta 1’essenza del Vangelo che si
rivolge all’interiore dell’'uomo. Con questo atteggiamento non capira mai che cosa intende
Gesu, quando dice:«Ecco, sto alla porta e busso. Se qualcuno ascolta la mia voce e mi apre
la porta, 1o verrd da lui, cenero con Iui ed egli con me» (Ap 3,20).

Tutto questo chiarisce che non si puo pesare la sofferenza e certamente non deve
avere come contropartita la vita umana, a prescindere ancora dal fatto che quest’ultima ¢
un bene intrinseco. La sofferenza € una reazione naturale dell’'uomo al male. Come si
verifichi questa reazione dipende primariamente dalla disposizione interiore dell’uomo
che soffre. Questa disposizione interiore non puo essere mai pesata, perché dipende da
un certo numero di fattori che si sottraggono alla volonta, come |’educazione, esperienze
traumatiche, tratti di carattere innati, ma anche da una scelta interiore dell’'uomo. Per
I’influenza di tutti questi fattori & possibile, in ogni fase ddella vita umana, anche nell’ul-
tima, ancora una crescita interiore ed esiste la possibilita di diventare piu uomo.

Questa riflessione chiarisce ancora qualcos’altro. Per quanto sia buona I’intenzio-
ne, fedeli e pastori dicono per consolare coloro che si trovano in difficolta qualche volta
troppo facilmente che ci si deve unire con Gesu sulla croce o che tutto si mettera a posto
nella vita eterna. In fondo rivelano cosi come sono influenzati loro stessi dalla nostra
Societa tecnicizzata: infine sono tentativi di risolvere la sofferenza in un batter d’occhio
e di misconoscere la sua forza. La trasformazione interiore di un uomo, di fatto un for-
marsi di virtl, € per lo piti una questione di lunga durata, nella quale si deve concedere ad
ognuno il proprio ritmo. La citazione ripresa dal diario di Etty Hillesum, con la quale
entrammo cosi bruscamente nel mezzo della sua vita, € il frutto di un approfondimento
spirituale in lei di cui il suo ambiente si accorse con stupore. Mentre negli anni prima
della guerra ha condotto, da donna alquanto egocentrica, capricciosa e leggermente de-
pressiva, una vita turbolenta con molti rapporti sessuali, ella cresce durante il suo inter-
namento nel campo di passaggio di Westerbork come una persona ferma, in grado di
sopportare il peggio. Avviene questo, come indica lei stessa, tramite la lettura dell’ Anti-
co Testamento, soprattutto dei Salmi che pur essendo poesia assai precedente alla nostra
era si applica molto bene anche all’uomo moderno.”? La sua trasformazione interiore
porta frutti visibili: nessuna traccia di esasperazione nei riguardi dei custodi tedeschi del
campo di concentramento o di Dio, ma si domanda con tutta obiettivita e senza nessuna
esagerazione quale ¢ la sua responsabilita.

Cio che esige anche tempo, in fondo un’intera vita umana, ¢ la purificazione
dell’immagine di Dio. Siccome il nucleo della sofferenza & 1’allontanarsi da Dio, essa
¢ accompagnata facilmente da un’immagine di Dio sbagliata. Solo quando il desiderio
pit profondo di Dio ¢ stato purificato e I'immagine di Dio sbagliata si & rotta nell’in-
contro con Lui, come egli ¢, la sofferenza e la croce che non hanno senso in sé possono
dare un senso alla vita. Giobbe, che nonostante tutte le disgrazie mantiene la sua fede
originaria, dice:«Se io lo invocassi e mi rispondesse, non crederei che voglia ascoltare
la mia voce» (Gb 9,16).

2 Etty. De nagelaten geschrifien van Etty Hillesum 1941-1943, pp. 498-499.



632 UMANITA E CULTURA

Pit tardi Giobbe riconosce: «Io ti conoscevo per sentito dire, ma ora i miei occhi
ti vedono» (Gb 42,5).2 E attraverso la sofferenza che I'uomo impara a conoscere la
grandezza di Dio e la propria piccolezza. Si tratta qui di una strada che costringe 1'uo-
mo a riconoscere la propria limitatezza e a chinarsi per passare attraverso la porta
stretta (Mt 7,13-14), un’entrata che & in realta lo stesso Signore che ha sofferto, &
morto ed & risorto (cfr. Gv 10,9). Chi prende questa strada onestamente e umilmente
pud soltanto pregare con le parole che Etty Hillesum pronuncio nella sua preghiera
della domenica mattina: «Vivrai ancora in me tempi magri, mio Dio, non nutrirti cosi
fortemente della mia fiducia, ma credimi, continuerd a lavorare per te e ti rimarro
fedele e non ti caccerd dal mio terreno». :

2 Cfr. H. ARTS, Waarom moeten mensen lijden?, p. 116.
2 Etty. De nagelaten geschrifien van Etty Hillesum 1941-1943, p. 517. In conclusione vorrei ringra-
ziare di cuore H. Kretzers e M.C. Forconi per aver tradotto questo articolo in italiano.



