RTLu Il (1998) 3, 633-643 633

Chiesa universale -

Chiese particolari.

Profili canonistici di un rapporto
di reciproca immanenza

Libero Gerosa
Facolta di Teologia, Paderborn (Germania)

Nella sua omelia, tenuta durante la Santa Messa celebrata a Lugano il 12 giu-
gno 1984, Papa Giovanni Paolo Il commentando il vangelo di Giovanni (Gv 15, 1-17)
si chiede: «Che cosa ¢ la Chiesa in ogni sua dimensione, universale e locale? E I’am-
biente della nuova esistenza dell 'uomo. Mediante questo ambiente 1'uomo, figlio della
terra, ha una nuova esistenza in Gesu Cristo, Figlio di Dio. Come un tralcio nella vite...

«Nella nostra meditazione sulla Chiesa - in ogni sua dimensione - dobbiamo
rifarci costantemente a questa stupenda analogia. In essa ¢ contenuta la ragione pil
profonda dell’unita e insieme della pluralita della Chiesa. Questa analogia ha anche la
sua particolare importanza, perché mostra come le due dimensioni della Chiesa, che si
esprimono nelle determinazioni universale e locale, possono aderire correttamente 1’una
all’altra, custodendo al tempo stesso tutta la ricchezza contenuta in ciascuna».’

! GIOVANNI PAOLO II, Omelia, Lugano 12 giugno 1984, in: Insegnamenti di Giovanni Paolo I,
Citta del Vaticano 1984, Vol.VII/1, pp.1676-1683, qui nn. 3-4.



634 UMANITA E CULTURA

Sotto il profilo ecclesiologico il contenuto centrale di questo passaggio ¢ la
convinzione d’origine neotestamentaria che attraversa tutta I’omelia, ossia che le de-
terminazioni universale e particolare sono solo due dimensioni di un’unica realta, la
Chiesa di Cristo. E centrale perché indica chiaramente la strada che bisogna percorrere
se, a piu di trent’anni dalla fine del Concilio Vaticano II, si vuole finalmente uscire
dalla preoccupante polarizzazione fra centralismo e particolarismo, che purtroppo ca-
ratterizza in modo frustrante la situazione attuale della Chiesa Cattolica.

Tuttavia il fatto che tale affermazione si trovi con chiarezza sclo in un’omelia
lascia facilmente intuire come per teologi e canonisti sara veramente possibile uscire
da una simile polarizzazione solo se le cosiddette questioni strutturali saranno affron-
tate a partire da quella solida base ecclesiologica e da quella consapevolezza chiara
della specificita del metodo canonistico rintracciabili entrambe nei testi del Coneilio
vaticano I1.?

1. I FONDAMENTI ECCLESIOLOGICI DELLA COMMUNIO ECCLESIARUM

Anche se |’espressione come tale ricorre una volta sola nei testi conciliari®, il
concetto della communio Ecclesiarum rappresenta - per lo meno a livello giuridico-
costituzionale - la chiave di volta di tutta I’ecclesiologia del Concilio Vaticano II°. Fra
1 commentatori non manca chi vede nella definizione della Chiesa come “comunione
di Chiese™ una vera e propria “svolta copernicana’™. Comungque, al di 1a di ogni enfasi

2 Cft. soprattutto LG n. 23,1 e OT n. 16 4.

3Cfr. AGn. 193.

* Sulla centralita del termine di communio in tutta I’ecclesiologia del Concilio Vaticano II, cfr. W.
KASPER, Zukunft aus der Krafi des Konzils. Die ausserordentliche Bischofssynode'85. Die Dokumente mit
einem Kommentar, Freiburg-Basel-Wien 1986, pp. 33-40.88-97. Per un’analisi dei diversi significati eccle-
siologici del principio della communio Ecclesiarum cfr. soprattutto: J. RATZINGER, Das neue Volk Gottes,
Diisseldorf 1969, pp. 205ss; J. KOMONCHAK, Die Kirche ist universal als Gemeinschaft von Ortskirchen,
in “Coneilium” 17 (1981), 471-476; M. KEHL, Ecclesia universalis. Zur Frage nach dem Subjekt der Uni-
versalkirche, in: E. KLINGER - K. WITTSTADT (a cura di) Glaube im Prozess (FS K.RAHNER), Freiburg
1984, pp. 240-257; G. GRESHAKE, “Zwischeninstanzen” zwischen Papst und Ortsbischofen. Notwendige
Voraussetzung far die Verwirklichung der Kirche als “communio Ecclesiarum ", in: H. MULLER-H.J. POTT-
MEYER (a cura di), Die Bischofskonferenz. Theologischer und juristischer Status, Diisseldorf 1989, pp. 88-
115; H.J. POTTMEYER, Kirche als communio, in “Stimmen der Zeit” 210 (1992), 579-589; M. KEHL, Die
Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, Wiirzburg 1992, pp. 366-384; ID., Wohin geht die Kirche? Eine
Zeitdiagnose, Freiburg-Basel-Wien 1996, pp. 80-98. Un’esposizione riassuntiva e completa della disputa si
trova anche nella dissertazione: M. WERNEKE, Jus universale-lus Particulare. Zum Verhdltnis von Univer-
sal und Partikularrecht in der Rechtsordnung der lateinischen Kirche unter besonderer Beriicksichtigung
des Vermdgensrechts, Paderborn 1998, pp. 17-81.

* P. NEUNER, Zwischen Primat und Kollegialitdit. Das Verhdltnis von Papst und Bischdfen auf dem
Ersten und Zweiten Vatikanischen Konzil, in: Zentralismus statt Kollegialitit? Kirche im Spannungsfeld, a
cura di FE. KONIG, Diisseldorf 1990, pp. 82-113, qui p. 105.



LiBero GEROSA 635

¢ chiaro che I’essenza strutturale del mistero della Chiesa come communio Ecclesia-
rum & quella dell’immanenza reciproca e totale della Chiesa universale nelle e dalle
Chiese particolari, colta dalla formula “in quibus et ex quibus” di LG 23,1 e sviluppata
in altri testi paralleli.® Tre sono i principali significati di questa formula sintetica:

1. 1a Chiesa universale non esiste in se stessa, quasi possedesse una consistenza
ed un luogo di insediamento (ad esempio Roma) propri, ma esiste e si concretizza
laddove essa si realizza in una (all’inizio in Gerusalemme) o pit Chiese particolari
(nei secoli successivi);-

2. 1a Chiesa universale ¢ formata da tutte le Chiese particolari e percio non &
una realta astratta, ma storicamente concreta, che coincide di fatto con tutte le Chiese
particolari esistenti;

3. in ogni Chiesa particolare sono ontologicamente presenti tutte le altre Chiese
particolari, attraverso la mediazione della Chiesa universale, da esse costituita.”

Questo principio dell’immanenza reciproca, emergente in modo paradigmatico a
livello della struttura costituzionale della Chiesa ma informante anche tutte le altre di-
mensioni della realta ecclesiale, in particolare quella antropologica del fedele cristiano®,
& conoscibile nella sua essenza solo attraverso la fede. Come ¢ stato giustamente osser-
vato la Chiesa & un mistero perché la sua unita si realizza nella pluralita e non prima di
quest’ultima, analogamente a quanto avviene nel mistero della Santissima Trinita: in Dio
1’unita della natura divina esiste nella trinita delle Persone divine e non prima di esse.” Di
conseguenza e analogamente durante la Pentecoste a Gerusalemme la Chiesa nasce con-
temporaneamente come Chiesa universale e Chiesa particolare.

Per questa ragione anche e soprattutto nel considerare la dimensione canonisti-
ca della communio Ecclesiarum & necessaria un’impostazione metodologica corretta,
onde evitare di riprodurre a livello giuridico le riduzioni filosofiche e politiche spesso
gia consumate a livello ecclesiologico.

Si tratta cioé di evitare contemporaneamente sia la tentazione latente nella tra-
dizione ortodossa, che tende a concepire la Chiesa universale secondo il principio

6 Cfr. soprattuito LG n. 26,1; CO nn. 11,1 e 6,3. Sul significato costituzionale della formula «in
quibus et ex quibus» cfr. W. AYMANS, Die Communio Ecclesiarum als Gestaltgesetz der einen Kirche, in
AfKKR 139 (1970), 69-90.

7 Per un’ulteriore approfondimento di questi tre significati della formula conciliare cfr. E. COREC-
CO, Taufe, in: AA.VV,, Ecclesia a Sacramentis. Theologische Erwigungen zum Sakramentenrecht, a cura
di R. AHLERS-L. GEROSA-L. MULLER, Paderborn 1992, pp. 27-36; ID., lus universale-Ius particulare,
in: AA.V'V,, fus in vita et in missione Ecclesiae. Acta Symposii internationalis Iuris Canonici occurrente X
anniversario promulgationis CIC (19.-24.4.1993 in Civitate Vaticana), Citta del Vaticano 1994, pp. 553-
574, qui citato da: E. CORECCO, lus et communio. Scritti di Diritto Canonico, a cura di G. BORGONO-
VO-A. CATTANEO, 1, Casale Monferrato 1997, pp. 549-573, soprattutto pp. 551-552.

8 Cfr. E. CORECCO, Erwdgungen zum Problem der Grundrechte des Christen in Kirche und Gesel-
Ischaft. Methodologische Aspekte, in AfkKKR 150 (1981) 421-453, ora anche in: AA.VV., Ordinatio fidei.
Schriften zum kanonischen Recht, a cura di L. GEROSA-L. MULLER, Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich
1994, pp. 161-189.

¢ Cfr. M. KEHL, Wohin geht die Kirche?, pp. 92-93.



636 UMANITA E CULTURA

platonico degli “universalia ante res” '°, per cui essa & un modello o archetipo trascen-
dente che non esiste concretamente in se stesso ma si realizza solo nelle singole Chiese
particolari ed in modo sempre uguale; sia quella latente nella tradizione protestante,
che tende a concepire la Chiesa universale secondo il principio nominalista “universa-
lia post res™, per cui essa non esiste se non come risultato di una decisione volontari-
stica, ossia come federazione delle Chiese particolari, le sole ad esistere veramente. Si
tratta pure di evitare una banalizzazione politica di queste opposte tendenze, oggi pre-
senti nella Chiesa cattolica, applicandovi necessariamente etichette come quella della
centralizzazione e decentralizzazione del potere.'?

In altri termini, come ’unicitd di Dio & conoscibile solo attraverso la trinita
delle persone, analogamente I’universalita della Chiesa puo realizzarsi solo attraverso
la pluralita delle singole Chiese. «La Chiesa di Cristo - ha affermato con vigore Euge-
nio Corecco - non potrebbe mai coincidere con un unico vescovo ed un’unica diocesi,
fosse pure quella di Roma, perché verrebbe a mancare 1’elemento essenziale della
pluralita, che ¢ il presupposto della comunioney. '

Cio significa che Chiesa universale e Chiesa particolare non sono due realta
materiali diverse e separabili; la formula conciliare dell’in quibus et ex quibus impone
di considerarle come due dimensioni formali di un’unica realta: la Chiesa di Cristo."
Come dimostrano le analisi biblica e patristica dei concetti Ekklesia e Koinonia, la
Chiesa si costituisce storicamente fin dalle origini come una realtd contemporanea-
mente una e molteplice, ed entrambi gli aspetti di questo mistero, ossia ’unita e la
pluralita, sono reciprocamente inderivabili 1’uno dall’altro e - afferma ancora Medard
Kehl - di conseguenza irriducibili I'uno all’altro, perché contengono entrambi origina-
riamente il valore ed il significato della Chiesa come tale.'s

' Anche il documento Communionis notio sembra presupporre I’accettazione di questo principio;
cfr. a questo proposito E, CORECCO, Jus universale-ius particulare, p. 557. Per una critica pil dettagliata
del documento cfr. M. KEHL, Wohin geht die Kirche?, pp. 89-98. Quest’ultimo fa comunque presente che
nel commento pubblicato dal Cardinale Joseph Ratzinger nell’ Osservatore Romano del 23.6.1 993, dal teno-
re di una vera e propria Retractatio, si riconosce come la reciproca immanenza (natura interioritas, n. 9) fra
Chiesa universale e Chiesa particolare sia il concetto ermeneutico chiave di tutto il documento Communio-
nis notio (cfr. M. KEHL, Wohin geht die Kirche, p. 95).

' Su come la preminenza ontologica attribuita da una certa ecclesiologia contemporanea alla Chiesa
particolare faccia capo a questo principio nominalista cfr. E. CORECCO, fus universale-ius particulare, p.
558 e G. COLOMBO, La teologia della Chiesa locale, in: AA.VV, La Chiesa locale, a cura di A. TESSA-
ROLO, Bologna 1970, pp. 17-38.

2 Altrettanto sbagliata, e per lo meno inadeguata sotto il profilo metodologico, é da considerare
I"applicazione in ecclesiologia del principio della sussidiarieta, uno dei capisaldi dell’insegnamento sociale
della Chiesa, dato che la Chiesa non & riducibile ad una semplice societd umana; a tale riguardo cfr. E.
CORECCO, Dalla sussidiarieta alla comunione, in “Communio” 127 (1993), 90-105, ora anche in ID., Jus
et Communio, pp. 531-548; I. BEYER, Principe de subsidiarité ou “juste autonomie” dans I’Eglise, in NRT
108 (1986), 801-822; EX. KAUFMANN, The principle of subsidiarity viewed by the sociology of organisa-
tions, in “The Jurist” 48 (1988), 275-291.

" E. CORECCO, Ius universale-ius particulare, P 557.

!4 Cfr. sopra nota 1.

'* Cfr. M. KEHL, Wohin geht die Kirche ?, p. 82.



Lisero GEROSA 637

Se a livello ecclesiologico questo principio della contemporanea originarieta
(= Gleichurspriinglichkeit), indispensabile per cogliere il risvolto strutturale dell’im-
manenza reciproca e totale dell’universale nel particolare conoscibile solo per fede,
impedisce di attribuire una priorita storica ed ontologica all’universale sul particolare,
oppure - come affermava una certa teologia della chiesa locale - al particolare sull’uni-
versale, a livello pastorale e giuridico esige una equipollente valutazione delle catego-
rie di integrazione e diversificazione.'®

Lapplicazione corretta di queste categorie implica il riconoscere che da una
parte la Chiesa universale ¢ pienamente Chiesa solo se le Chiese particolari non sono
uniformate, ma manifestano un’effettiva pluralita; dall’altra queste ultime a loro volta
sono veramente Chiesa solo se concepiscono la loro particolarita all’interno dell’uni-
versalita della communio Ecclesiarum. Affinché cid avvenga ¢ necessario il riconosci-
mento da parte del Papa o del Collegio dei vescovi dell’esistenza della plena commu-
nio."’

Affinché questa lettura della lezione conciliare sulla Chiesa come communio
Ecelesiarum non rimanga teoria pura e sterile & necessario vedere piu da vicino che
cosa significhi canonisticamente, sia a livello dei principi generali del diritto canonico
che a quello dei suoi istituti piti importanti.

2. IL SIGNIFICATO CANONISTICO DELLA COMMUNIO ECCLESIARUM

Sotto il profilo ecclesiologico un dato sembra ormai certo: Chiesa universale e
Chiesa particolare non sono due entita materiali e separabili, bensi due elementi for-
mali e costitutivi di un’unica realtd: la Chiesa di Cristo, la cui natura costituzionale ¢
descritta dal principio della communio Ecclesiarum." Ora, cosa significa questo per il
diritto canonico?

Innanzitutto va affermato a chiare lettere che nella Chiesa diritto e comunione
non sono due opposti, bensi elementi coevi ed inseparabili della sua struttura costitu-
zionale.'® Infatti, dato che la specifica socialita ecclesiale non nasce da un dinamismo

16 Sull’importanza di queste categorie per la pratica pastorale cfr. M. KEHL, Wohin geht die Kir-
che?, pp. 83-84.

17 Tale riconoscimento non crea la comunione, ma semplicemente ne constata |’esistenza: cfr. E.
CORECCO, [us universale-ius particulare, p. 556; sulla natura dichiarativa di una sentenza o giudizio
canonico, cfr. L. GEROSA, Exkommunikation und freier Glaubensgehorsam. Theologische Erwdidgungen
zur Grundlegung und Anwendbarkeit der kanonischen Sanktionen, Paderborn 1995, pp. 351-357.

'8 Non solo Eugenio Corecco (cfr. sopra nota 7), ma anche un altro discepolo di Klaus Morsdorf
definisce sia la Chiesa universale che quella particolare come elemento intrinsecamente costituente diun’unica
realtd: cfr. A.M. ROUCO VARELA, Iglesia universal-Iglesia particular, in Ius Can 22 (1982), 233.236.

19 Cfr, P KRAMER, Kirchenrecht I: Wort-Sakrament-Charisma, Stuttgart-Berlin-Kdln 1992, p. 30;
L. GEROSA, Das Recht der Kirche, Paderborn 1995, pp. 65-67.



638 UMANITA E CULTURA

naturale ma dalla grazia (Parola di Dio, Sacramento e Carisma), da una parte la “com-
munio” rappresenta la realta strutturale ed antropologica in cui si incarna la grazia con
la sua forza ultimamente vincolante, dall’altra il diritto canonico non ha come suo fine
ultimo semplicemente quello di garantire la realizzazione della giustizia, bensi la rea-
lizzazione della communio Ecclesiae et Ecclesiarum.

Quest’ultima rappresenta percio lo statuto ontologico del diritto della Chiesa e
come tale il principio formale di tutto il diritto canonico.?” Di conseguenza anche il
principio dell’immanenza reciproca fra universale e particolare, che definisce I’essen-
za stessa della comunione a livello strutturale, informa a tal punto il sistema giuridico
della Chiesa che in esso non pud esserci - in linea di principio - alcuna opposizione
concorrenziale fra ’aspetto universale e quello particolare.

2.1. Il “corpus iuris commune” della Chiesa di Cristo e criteri di
differenziazione fra diritto universale e diritto particolare

Dal Concilio di Trento al Vaticano II se nell’ecclesiologia la tradizione latina ha
privilegiato la Chiesa universale, nella canonistica, e soprattutto a livello delle codifica-
zioni del diritto della Chiesa, il metodo giuridico I’ha fatta talmente da padrone su quello
teologico da far prevalere quasi sempre il diritto universale su quello particolare.

Tuttavia oggi la formula conciliare dell’in quibus et ex quibus impone di ricono-
scere nell’insieme di tutte le norme canoniche ’esistenza di un corpus che appartiene
all’unica Chiesa di Cristo, e come tale comune sia al Codex iuris Canonici che al Codex
Canonum Ecclesiarum orientalium. A questo corpus, che potrebbe essere designato come
corpus iuris commune®', appartengono quali suoi elementi costitutivi tutte le norme di
diritto divino e quelle di diritto umano comuni a tutte le Chiese particolari.? In quanto
tali, queste norme canoniche non appartengono in modo specifico né¢ alla Chiesa univer-
sale né a quelle particolari, bensi all’unica Chiesa di Cristo. Nella misura in cui esprimo-
no dei contenuti della Chiesa di Cristo, e quindi qualcuno di quei suoi elementi costituti-
vi in cui si attua la salvezza comunicata dalla Parola di Dio e dai Sacramenti, & ultima-
mente irrilevante il fatto che esse siano state formulate dal Papa o dai vescovi.

Decisivo risulta invece il loro essere patrimonio comune della communio Eccle-
siarum, per cui a rigore potrebbero essere considerate alla stessa stregua delle norme
canoniche formulate da un Concilio ecumenico, «nel quale I’immanenza della Chiesa
universale in quella particolare, grazie alla presenza del ministero petrino e di tutti i
vescovi in rappresentanza delle loro Chiese particolari, si esprime in modo perfetto».

X Cfr. H. MULLER, Utrum “communio” sit principium formale-canonicum novae codificationis
lTuris Canonici Ecclesiae Latinae?, in “Periodica” 74 (1985), 85-108; E. CORECCO, Theologie des Kir-
chenrechts, in ID., Ordinatio fidei, pp. 3-16, qui p. 15.

! Anche se E. CORECCO (cfr. fus universale-lus particulare, pp. 564-565) con uno sguardo al CIC
parla di corpus commune legum, qui si tratta perd pil in generale di un corpus iuris e non solo di leggi in
senso stretto; cfr. a tale rignardo M. WERNEKE, [us universale-lus particulare. Zum Verhdltnis von Univer-
sal-und Partikularrecht, p. 92.



LiBERO GEROSA 639

11 fatto che tutte le norme canoniche esplicitanti un contenuto del diritto divino
positivo appartengono a questo corpus iuris commune ¢ evidente: esse non sono nor-
me specifiche né della Chiesa universale, né di quella particolare perché Parola e Sa-
cramenti sono elementi costitutivi della Chiesa di Cristo in quanto tale, e percio appar-
tengono in modo uguale sia alla Chiesa universale che alle Chiese particolari.

Per quanto riguarda le norme canoniche di diritto umano o mere ecclesiasti-
cum, che sono diventate nel corso dei secoli patrimonio comune della communio Ec-
clesiarum, va invece osservato che esse appartengono allo stesso corpus iuris commu-
ne solo in forza dell’istituto della ricezione o receptio, operante nei due sensi opposti,
dal particolare all’universale e viceversa, come ¢ ampliamente dimostrato dalla storia
della Chiesa e soprattutto dalla storia dei suoi concili di ogni ordine. La forza vinco-
lante di queste norme - normalmente applicabili solo ai fedeli cattolici* - va comunque
valutata alla luce dei due principi seguenti, comuni a tutta la tradizione canonistica: 1.
11 diritto umano per definitionem rimane sempre riformabile; 2. Qualsiasi «lex huma-
na, legi divinae et naturali contraria irrita est».”

Queste brevi osservazioni generali sull’esistenza di un corpus iuris commune
dovrebbero bastare, nonostante le difficolta insite nella sua definizione quantitativa e
qualitativa, a relativizzare il problema della preminenza del diritto universale su quello
particolare e viceversa. All’interno di questo corpo comune ¢ infatti impossibile una
differenziazione concettuale fra gli elementi universali e quelli particolari.

Solo al di fuori di esso tale distinzione & possibile, anche se per nulla facile e la
canonistica non & nemmeno sempre in grado di stabilire dei confini netti fra i due
settori. La differenza potrebbe essere comunque cosi formulata: «Il diritto universale
comprende tutte quelle norme (primarie o secondarie, scritte o non scritte) che valgo-
no per tutta la Chiesa, indipendentemente dal fatto che per loro natura obblighino tutti
i fedeli o solo alcune categorie di persone... Come diritto particolare pud essere pertan-
to designato quel diritto che non vale per tutta la Chiesa, sia a motivo di una limitazio-
ne territoriale o personale, oppure a causa di una limitazione territoriale e personale».*

2.2. Funzione specifica e problemi di fondo del processo legislativo
universale e particolare

Le funzioni specifiche del diritto universale e di quello particolare vanno defi-

2 Cfr. E. CORECCO, Jus universale-Ius particulare, pp. 559-566; M. WERNEKE, Zum Verhdilinis
von Universal-und Partikularrecht, pp. 91-100.

% B. CORECCO, lus universale-Ius particulare, p. 564.

# Cfr. can. 11 CIC/1983; can. 1490/CCEO.

3 Cfr. D. 8 ¢. 1; cfr. pure S.Th. I-1I, . 95 a.2 ad 4, q.96 a.4.

2% M. WERNEKE, Ius universale-Ius particulare. Zum Verhéltnis von Universal-und Partikularre-
cht, pp. 102-103. Sulla distinzione fra leggi universali e leggi particolari cfr. pure cann.12.13.20 del CIC;
cann. 1491.1502 del CCEO ed il commento di P. KRAMER, Kirchenrecht Il. Ortskirche-Gesamtkirche,
Stuttgart-Berlin-Koln 1993, pp 57-62, soprattutto p. 59.



640 UMANITA E CULTURA

nite a partire dal loro punto di riferimento comune, ciog il corpus iuris commune®’, e
percid non possono che essere equivalenti, dovendo entrambi garantire - sia pure in
modo diverso - il realizzarsi ed il permanere dell’essenza stessa della communio Ec-
clesiarum, secondo il principio dell’in quibus et ex quibus. Mentre il diritto universale
deve garantire 1’unita, senza ridurla ad uniformita, il diritto particolare deve invece
garantire la pluralita senza cadere nel particolarismo o settarismo.

Nel corso dei secoli, la tradizione canonica ha saputo sviluppare non pochi
istituti giuridici atti a regolamentare ed armonizzare questo duplice movimento. Per
difendere I’identita delle Chiese particolari di fronte a scorretti interventi legislativi di
tipo centralistico o centralizzatore sono stati ad esempio sviluppati istituti canonici
come il cosiddetto ius remostrandi dei vescovi diocesani, oppure quello dell’effettiva
non receptio legis o ancora quello della tacita desuetudo da parte del Popolo di Dio.2
Per togliere invece ogni legittimita ad iniziative legislative di tipo particolaristico si &
rigorosamente fissato a livello normativo il principio secondo cui «a legislatore infe-
riore lex iuri superiori contraria valide ferri nequit».?

Purtroppo il CIC del 1983 codifica solo quest’ultimo principio e non fa invece
alcun accenno né¢ alla receptio legis, né alla desuetudo.’ Inoltre, anche se il can. 20
codifica il tradizionale principio dell’immunita del diritto particolare, di fatto la clausola
salvatoria «nisi aliud in iure expresse caveatur», posta alla fine dello stesso canone, sem-
bra ancora una volta privilegiare il diritto universale su quello particolare.’' Non & questa

*" Come questo riferimento al centro comune sia importante per salvare la specificita del diritto della
Chiesa in ogni suo settore & percepito anche dalla teologia protestante del diritto canonico; cft. a questo
proposito R. DREIER, Der Rechtshegriff des Kirchenrechts in juristisch-rechtshistorischer Sicht, in: AA.VV.,
Das Recht der Kirche. Vol. I: Zur Theorie des Kirchenrechts, a cura di G. RAU-H.R. REUTER-K. SCHLAI-
CH, Giitersloh 1997, pp. 194-195.

% Cfr. R. PUZA, Katholisches Kirchenrecht, Heidelberg 1993, pp. 20-22; W. SCHULZ, Konsens
und Widerspruch als rechtserhebliches Handeln in der Kirche? - Kanonistische Erwdgungen zur Rezeption-
sproblematik, in ThGI 81 (1991), 339-351; J.B. HARING, Das bischofliche Vorstellungsrecht gegeniiber
dem Apostolischen Stuhl, in ATKKR 91 (1911), 111-114.

* Can. 135 § 2. Sugli antecedenti storici di questo principio generale della legislazione canonica,
cfr. P HINSCHIUS, System des Katholischen Kirchenrechts. Mit besonderer Riicksicht auf Deutschland,
II1, Berlin 1883, pp. 829-832; G. PHILLIPS, Kirchenrecht, I11/1, Regensburg 1848, p. 667.

* Cfr. W. AYMANS - K. MORSDOREF, Kanonisches Recht. Lehrbuch aufgrund des Codex Iuris
Canonici, vol. I: Einleitende Grunfragen, Allgemeine Normen, Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich 1991, KanR
I, p. 207.

*' 11 fatto che dai protocolli della CIC-Reformkommission risulta che sulla necessita di recepire
anche nel nuovo codice il principio tradizionale lex universalis minime derogat iuri particulari non ci sia
stata discussione, dovrebbe rendere pitl prudenti nel giudicare il can. 20 come un segno inequivocabile della
valorizzazione del diritto particolare da parte del legislatore ecclesiastico del 1983. Sembrano cedere un po’
a questa fretta W. AYMANS (cfr. Kan R I, p. 191) e P. KRAMER (cft. Kirchenrecht ILp. 64). Infatti, come
giustamente osserva M. WERNEKE (cfr. lus universale-Ius particulare. Zum Verhéiltnis von Universal-und
Partikularrecht, pp. 122-138), questo principio vale esclusivamente di fronte ad una legge universale poste-
riore, perché se il legislatore della Chiesa universale vuole invece introdurre una norma di diritto particolare
vale indiscriminatamente il principio «Lex posterior abrogat priorem aut eidem derogaty (cfr. can. 20 ed il
commento critico di M. WERNEKE, fus universale-lus particulare. Zum Verhdltnis von Universal-und
Partikularrecht, p. 128; cfr. anche H. SOCHA, in MK, zu c. 20, Rdn. pp. 1-9).



LiBerO GEROSA 641

la sede per verificare analiticamente in che misura lo scarto, ancora percepibile, tra il
diritto universale e quello particolare sia stato in qualche modo relativizzato dal legisla-
tore ecclesiastico attraverso una pit ampia recezione negli altri settori del diritto canoni-
co della lezione conciliare sull’immanenza reciproca dell’universale nel particolare.

A mo’ di introduzione generale allo studio del rapporto ius universale-ius par-
ticolare dovrebbe bastare rilevare come le difficolta incontrate nella determinazione
dei criteri di differenziazione ed il pericolo costantemente latente di privilegiare erro-
neamente uno dei due termini del rapporto facciano emergere chiaramente i problemi
fondamentali soggiacenti a tutto il processo legislativo universale e particolare: in pri-
mo luogo quello del metodo della scienza canonistica, e dunque della specificita della
legge canonica, ed in secondo luogo quello della natura della sacra potestas, alla base
di tutta I’attivita legislativa ecclesiastica.

Sul problema del metodo - in un’epoca di transizione come la nostra*, in cui
non solo i cosiddetti nuovi deutsche Gravamina sembrano condizionare tutta la vita
ecclesiale dei paesi nord-europei, ma anche la dicotomia fra ’esperienza di fede e
quella giuridico-istituzionale sembra ovunque divaricarsi sempre piu - I'indicazione
del Concilio Vaticano II a voler tener presente, nell’ esposizione del diritto canonico, il
mistero della Chiesa secondo la costituzione dogmatica De Ecclesia®, non pud pil
essere interpretata come una semplice esortazione a voler concepire il proprio lavoro
di canonista all’interno di un vago sentire cum Ecclesia.**

E invece pilt che mai urgente applicare rigorosamente anche alla canonistica i
seguenti due principi generali: 1. Nella canonistica come in ogni altra disciplina teolo-
gica il metodo scientifico non & qualcosa di eterogeneo, composto da elementi diversi
e collegati tra di loro solo esteriormente, ma un modo unitario e specifico di pensare e
praticare il diritto nella Chiesa; 2. Come in tutte le altre discipline teologiche, anche
nel diritto canonico il cammino verso la verita (méthodos) ultimamente parlando non
puo essere che la verita stessa e di conseguenza anche in questa disciplina ¢ necessario
rendersi conto - come ha effermato Walter Kasper - che «i problemi di metodo sono
sempre gia problemi di contenuto».*®

Ora, essendo quest’ultimo, o se si vuole, il cosiddetto objectum quod del diritto
canonico la communio Ecclesiae et Ecclesiarum, categoria sintetica che ricomprende
in sé tutte le altre come quelle di Popolo di Dio e Corpo mistico, si deve necessaria-
mente tirare la seguente duplice conclusione:

52 Una radiografia viva di quest’epoca di transizione ¢ offerta senza alcuna pretesa scientifica da: H.J.
FISCHER. Die Nachfolge. Von der Zeit zwischen den Péipsten, Freiburg-Basel-Wien 1997, pp. 139-144.

3 Cfr. OT 16,4

3+ Sul metodo scientifico della canonistica, cft. soprattutto: E. CORECCO, Theologie des Kirchen-
rechts. Methodologische Ansdtze, Trier 1980; W. AYMANS; Die wissenschaftliche Methode der Kanoni-
stik, in: AA.VV, Fides et lus. FS fiir G. May zum 65. Geburtstag, a cura di W. AYMANS - A. EGLER - J.
LISTL, Regensburg 1991, pp. 59-74; L. GEROSA, Die Kanonistische Methode. Kritische Erwdgungen zur
Methodologie von Eugenio Corecco, in AfKKR 163 (1994), 11-27.

3 W. KASPER, Die Methoden der Dogmatik. Einheit und Vielheit, Miinchen 1972, p. 14.



642 UMANITA E CULTURA

1. Il principale strumento conoscitivo o objectum guo, capace di cogliere I’in-
trinseca essenza della legge canonica, ¢ la fede, che non opera mai contro la ragione
correttamente intesa, ma anzi ne valorizza il ruolo specifico nel processo di formazio-
ne storica della concreta norma positiva;

2. Questa norma canonica positiva € pit o0 meno informata dal principio del-
I’immanenza reciproca fra universale e particolare a dipendenza della sua distanza dal
centro della legge canonica, che nella sua qualita di ordinatio fidei ¢ tutta orientata
all’incremento della communio Ecclesiae et Ecclesiarum.®

Solo i canonisti che lavorano con questo metodo e con questi strumenti sono
messi nella condizione di non cedere mai alla tentazione di concepire in modo positi-
vistico il diritto della Chiesa, onde poter introdurre pin facilmente nella Chiesa la pro-
pria politica conservatrice o progressista. Essi sono pure messi nella condizione di
sviluppare in modo conforme al principio della communio Ecclesiarum il significato
giuridico della lezione conciliare sull’unitd ed unicita della sacra potestas, fondata su
due principi fondamentali: I’origine sacramentale del potere ecclesiale e I’inscindibili-
ta del suo momento personale da quello sinodale.’’

Entrambi i principi evidenziano I’ originalita di questo potere, diverso da ogni altra
forma di potere, e determinano sia le sue diverse funzioni, sia le sue diverse forme di
esercizio. In particolare, con il primo principio, I’origine sacramentale e dunque unitaria
del potere sacro, i padri del Concilio aprono ai canonisti la possibilita di considerare la
distinzione classica fra potere d’ordine e potere di giurisdizione non pit come una distin-
zione materiale ma semplicemente formale: non si tratta di due poteri differenti, ma di
due modalita formalmente distinte di esercitare un unico potere con lo stesso contenuto
salvifico. Con il secondo principio, I’inscindibilita fra I’elemento personale e quello sino-
dale della sacra potestas i padri del Concilio mettono invece a fuoco una delle principali
conseguenze a livello di diritto canonico della loro definizione di Chiesa come communio
Ecclesiarum. Non si puo opporre ’elemento sinodale a quello personale e viceversa,
perché fra i due esiste sempre un’immanenza reciproca, anche se a livello dell’esercizio
del potere I’uno puo prevalere sull’altro.*® Di conseguenza ’esercizio sinodale della sa-
cra potestas presuppone sempre anche la “corresponsabilita” di tutti i fedeli e soprattutto
dei fedeli laici, perché il sacerdozio comune ¢ prioritario rispetto al sacerdozio dei mini-
stri ordinati nella costituzione di quel popolo sacerdotale che ¢ la Chiesa.*

% A tale riguardo cfr. AYMANS-MORSDOREF, KanR I, pp. 142-159.

¥ Cfr. soprattutto LG 10, 18 e 27,1; sull’insegnamento conciliare circa la sacra potestas cfr. K.
MORSDORE, Heilige Gewalt, in AA.VV.,, Sacramentum mundi, 11, Freiburg-Basel-Wien 1968, pp. 582-
597; P. KRAMER, Dienst und Vollmacht in der Kirche. Eine rechtstheologische Untersuchung zur Sacra
Potestas-Lehre des II. Vatikanischen Konzils, Trier 1973; E. CORECCO, Natur und Struktur der “sacra
potestas” in der kanonistischen Doktrin und in neuen CIC, in AfkKR 153 (1984), 254-383 ed ora anche in
ID., Ordinatio fidei, pp. 223-248.

% In merito cfr. L. GEROSA, Rechistheologische Grundlagen der Synodalitét in der Kirche. Einlei-
tende Erwdgungen, in AA.VV,, luri Canonico Promovendo. F'S fiir H. SCHMITZ zum 65. Geburtstag, a cura
di W. AYMANS - K.Th. GERINGER, Regensburg 1994, pp. 35-55.

3 Su questa priorita costituzionale del sacerdozio comune, cfr. L. GEROSA, Carisma e diritto nella



LiBero GEROSA 643

3. CONCLUSIONI ESEMPLIFICATE

Le conseguenze di una simile concezione del rapporto fra ius universale e ius
particulare sono molteplici e toccano tutti i settori del sistema giuridico della Chiesa.
Qui, amo’ di conclusione, si pud brevemente accennare a due fra i tanti esempi possi-
bili, a motivo della loro indiscussa attualita.

Il primo & quello della scelta dei pastori o vescovi diocesani. In una Chiesa che si
vuole communio Ecclesiarum & evidente che le procedure canoniche relative a questa
scelta debbano essere informate tanto dal principio dell’elezione, quanto da quello della
nomina. Nelle norme del CIC entrambi i principi - per lo meno nel can. 377 paragrafo 1
- sono posti sullo stesso piano. Tuttavia le diverse procedure in cui si inverano non sono
ancora del tutto adeguate e pienamente conformi a quanto detto sul principio della comu-
nione ecclesiale.*’ In una loro eventuale riforma occorrera tener presente che entrambi i
procedimenti, sia quello che ha origine nella Chiesa particolare e sfocia nella cosiddetta
designatio personae, sia quello che ha origine nella Chiesa universale e termina con la
cosiddetta collatio officii, devono garantire ai due soggetti ecclesiali coinvolti una effet-
tiva liberta di scelta, quale segno dell’intervento dello Spirito Santo.

Il secondo esempio riguarda la componente sinodale dell’attivita legislativa
ecclesiastica ed in particolare uno dei suoi istituti tradizionali pit dimenticati: il Con-
cilio provinciale. Sulla scorta della rivalutazione della Provincia ecclesiastica operata
dal Concilio Vaticano I1*, il CIC ha cosi definito le competenze del Concilio provin-
ciale: a differenza della Conferenza dei vescovi il Concilio provinciale «gode della
potesta di governo, in specie legislativay» (can. 445) per tutte “le diverse Chiese parti-
colari della medesima provincia ecclesiastica” (can. 440 paragrafo 1).

Ora, se si tiene inoltre presente che i decreti di un Concilio provinciale per
essere promulgati non necessitano della approbatio della Santa Sede ma semplice-
mente di una recognitio (can. 446), allora viene spontaneo chiedersi come mai, in un
periodo come quello attuale in cui viene rimproverato alle Conferenze episcopali na-
zionali di favorire un certo oscuramento della responsabilita personale del Vescovo
diocesano®, nessun metropolita abbia pensato a convocare un simile concilio.

11 fatto che in questo istituto canonico si integrano armoniosamente I’elemento
personale con quello sinodale dell’esercizio della sacra potestas ed il suo evidente
maggior distacco, rispetto alle conferenze episcopali nazionali, da possibili riduzioni
nazionalistiche della pur necessaria inculturazione della fede, dovrebbero invece sug-
gerire di farne uso in modo piu coraggioso se si vuole che tutte le Chiese particolari
ritornino ad essere protagoniste piu attive dell’azione missionaria e pastorale della
Chiesa come communio Ecclesiarum.

4 Per un’analisi dettagliata di queste procedure cft. L. GEROSA, Die Bischofsbestellung im ékume-
nischer und kirchenrechtlicher Sicht, in “Catholica” 46 (1992), 70-86.

4! Cfr. soprattutto LG n. 23,4 ¢ CD n. 40.

42 Cfr. J. RATZINGER, Zur Lage des Glaubens. Ein Gesprdch mit Vittorio Messori, Miinchen 1985,
pp. 59-61.



