RTLu Il (1998) 3, 645-658 645

La relazione

fra Confermazione ed
Eucaristia come problema
teologico e pastorale

Manfred Hauke
Facolta di Teologia, Lugano

1. LA COLLOCAZIONE DI UN PROBLEMA

Il tema pastorale pit discusso negli ultimi decenni sulla Confermazione & senz’al-
tro quello dell’eta dei cresimandi. Troviamo coinvolta qui come in un punto focale
I’intera discussione sul sacramento della Cresima. Le proposte vanno dal conferimen-
to del sacramento subito dopo ogni Battesimo (come di norma nella chiesa orientale)
fino alla posticipazione all’eta adulta.

Non ¢ il primo scopo di questo contributo discutere quale sia 1’eta giusta dei
cresimandi.’ Il fine ¢ pitt modesto: mettere in rilievo la relazione fra Cresima ed Euca-

' Su questo cfr. A. ADAM, Teologia e pastorale della Cresima, tr. it., Alba 1961, pp. 99-156 (fonda-
mentale); H. KONIG, Die Diskussion um das Firmalter. Eine Orientierung, in O. BETZ (ed.), Das Sakra-
ment der Miindigkeit, Miinchen 1968, pp. 101-178 (con un’ampia prospettiva pedagogica); I. BIFFI, Litur-



646 UMANITA E CULTURA

ristia, un tema spesso trascurato.” Tuttavia si tratta di un punto nodale che bisogna
tener presente in tutte le discussioni teologiche e pastorali sulla Cresima.

Il Vaticano II ha sottolineato fortemente |’importanza dei sacramenti del-
iniziazione™, mettendo in rilievo il legame fra Battesimo, Confermazione ed Euca-
ristia che introducono nella vita cristiana. Rispetto alla Cresima, fu ribadito sia il lega-
me con il Battesimo sia con I’Eucaristia: «Sia riveduto il rito della confermazione,
anche perché risulti pit chiara I’intima connessione di questo sacramento con 1’intera
iniziazione cristiana; percio conviene che la rinnovazione delle promesse battesimali
preceda la recezione di questo sacramento. Quando si ritenga opportuno, la conferma-
zione puo essere conferita durante la messa ...».?

Le proposte conciliari furono realizzate nel nuovo rito della Confermazione,
apparso nel 1971. In quell’occasione il legame con I’Eucaristia venne ancora pit sot-
tolineato: «La confermazione si conferisce normalmente durante la messa, perché ri-
salti meglio I’intimo nesso di questo sacramento con tutta 1’iniziazione cristiana, che
raggiunge il suo culmine nella partecipazione conviviale al sacrificio del corpo e del
sangue di Cristo. Cosi i cresimati possono partecipare all’eucaristia, che porta a com-
pimento la loro iniziazione cristianay.*

Come frutto dei testi conciliari, siamo abituati a parlare dei sacramenti dell ‘ini-
ziazione, come li presenta per esempio il Catechismo della Chiesa Cattolica: «Con i
sacramenti dell’iniziazione cristiana, il Battesimo, la Confermazione e I’Eucaristia,
sono posti i fondamenti di ogni vita cristiana».’

Nel CCC e in altri documenti ufficiali della Chiesa, ma anche nei manuali teolo-
gici sui sacramenti, 1’Eucaristia viene trattata dopo il Battesimo e la Cresima. Di con-
sueto, anche i ragazzi del catechismo imparano 1’elenco dei sacramenti in quest’ordi-
ne: «Battesimo, Confermazione, Eucaristia ...». D’altra parte gli stessi ragazzi chiedo-
no spesso: «Ma come mai impariamo quest’ordine? Non riceviamo la Cresima dopo la
Prima Comunione?».

1911

gia, 11, P. Marietti, Roma 1982, pp. 74-83; J. ZERNDL, Die Theologie der Firmung in der Vorbereitung und
in den Akten des Zweiten Vatikanischen Konzils, Bonifatius, Paderborn 1986, soprattutto pp. 104-112; A.
NOCENT, La Confirmation. Questions posées aux théologiens et aux pasteurs, in “Gregorianum” 72 (1991)
698-703; P. TURNER, Confirmation: The Baby in Salomon’s Court, Paulist, New York/Mahwah 1993, pp.
85-121; K. KOCH [vescovo di Basilea], Das angemessene Firmalter: ein Schmelztiegel der Probleme, in
“Anzeiger fiir die Seelsorge” 5/1996, 223-229; 6/1996, 279-286; W.J. LEVADA, Reflections on the age of
confirmation, in “Theological Studies™ 57 (1996), 302-312; A. JILEK, Eintauchen, Handauflegen, Brotbre-
chen. Eine Einfiihrungin die Feiern von Taufe, Firmung und Erstkommunion, Pustet, Regensburg 1996, pp.
239-264. Si veda anche, in un contesto piu globale, il seguente saggio di imminente pubblicazione: M.
HAUKE, Die Firmung. Geschichiliche Entfaltung ind theologischer Sinn, Bonifatius-Verlag, Paderborn
1999, c. 5.

? Cosi fra I’altro I’osservazione critica di A. CECCHINATO, Celebrare la confermazione. Rassegna
critica dell attuale dibattito teologico sul sacramento, Messaggero, Padova 1987, p. 24.

?8C, n. 71. Cfr. J. ZERNDL, Die Theologie der Firmung, pp. 98-140.

4 Ordo Confirmationis, praenotanda, n. 13 (it.: Enchiridion Vaticanum, vol. 4, n. 1104).

Y EEEH1219]



MANFRED HAUKE 647

Questa domanda non € soltanto una sorpresa dei bambini. Soprattutto dalle chiese
orientali, che sono abituate a cresimare gia i bimbi neobattezzati, viene sollevata una
forte perplessita di fronte allo scambio di successione fra Cresima ed Eucaristia, come
lo troviamo (almeno di fatto) normalmente nella chiesa latina.

Questa critica si esprime fra ’altro nel documento di Bari (1987), risultato del
dialogo ufficiale fra la Chiesa cattolica e quella ortodossa: «... in alcune chiese latine,
per ragioni pastorali - ad esempio, per preparare meglio i confermandi alla soglia del-
’adolescenza - si ¢ gradualmente diffusa ’'usanza di ammettere alla prima comunione
battezzati che non hanno ancora ricevuto la confermazione e, tuttavia, le direttive di-
sciplinari che richiamavano 1’ordine tradizionale dei sacramenti dell’iniziazione cri-
stiana non sono mai state abrogate. Questa inversione, che provoca comprensibili obie-
zioni e riserve da parte sia degli ortodossi che di cattolici romani, chiama a una profon-
da riflessione teologica e pastorale, perché la pratica pastorale non deve mai dimenti-
care il senso della tradizione iniziale e la sua importanza dottrinale. D’altra parte, &
necessario ricordare qui che il battesimo, conferito a partire dall’eta della ragione,
nella Chiesa latina ¢ sempre seguito ormai dalla confermazione e dalla partecipazione
all’eucaristia».

2. UNO SGUARDO SULLA STORIA
2.1. 1l primo millennio

Il richiamo del rapporto di Bari alla tradizione iniziale & senz’altro corretto. Il
Battesimo, nei primi secoli, veniva seguito dalla Confermazione e dall’Eucaristia’. In
casi d’emergenza, pero, poteva essere amministrato soltanto il Battesimo, svolto an-
che da laici. Latto cresimale invece (1'unzione rispettivamente I’imposizione della
mano) era riservata al vescovo. A partire dal quarto secolo incontriamo, soprattutto in
oriente, la prassi che anche il presbitero svolge I'unzione cresimale subito dopo il
bagno battesimale. Nella chiesa romana invece (la cui prassi pian piano determinava
I’intero occidente) il vescovo rimaneva 1’unico ministro della Confermazione.

Questa prassi occidentale portava ad un distacco pit grande fra i sacramenti
dell’iniziazione. Il caso pit abituale era il Battesimo dei bimbi mediante il parroco al

8 Documento di Bari, n. 51 (Enchiridion Oecumenicum, vol. 3, n. 1809).

’ Una panoramica ben documentata sulla storia della Cresima si trova nei lavori di B. NEUNHEU-
SER, Taufe und Firmung (Handbuch fiir Dogmengeschichte [V,2), Herder, Freiburg 1983 B. KLEINHEYER,
Sakramentliche Feiern I. Die Feiern der Eingliederung in die Kirche, Regensburg 1989. Pili brevemente: R.
CABIE, Liniziazione cristiana, in A.G, MARTIMORT (ed.), La Chiesa in preghiera, 111, tr. it., Brescia
1987, pp. 27-120; A. NOCENT, [ tre sacramenti dell iniziazione cristiana, in AA.VV., Anamnesis. Introdu-
zione storico-teologica alla Liturgia 3/1: La Liturgia, i sacramenti: teologia e storia della celebrazione,
Marietti, Genova 19954, pp. 11-131.



648 UMANITA E CULTURA

piu presto dopo la nascita, mentre il vescovo veniva per la Cresima soltanto alla prima
visita in parrocchia. Tuttavia ’assenza del vescovo, nei primi mille anni, era 1’unica
causa determinante per spostare la Cresima oltre la data del Battesimo.

2.2. La prassi occidentale della Comunione battesimale prima della Cresima

La prima Eucaristia aveva sempre seguito il Battesimo e la Cresima, quando 1
tre sacramenti venivano amministrati insieme.® Il distacco della Cresima dal Battesi-
mo in occidente portava, pero, ad una prassi nuova: non si aspettava la Cresima prima
di ricevere I’Eucaristia, ma si dava la Comunione gia ai bimbi neobattezzati, di solito
sotto la specie del vino. Cosi la prassi occidentale aveva gia molto presto anticipato -
almeno dall’inizio del medioevo - la Comunione prima della Cresima.’ Inoltre trovia-
mo qualche esempio nella prassi corrente delle parrocchie (spostare la Cresima dopo
la Comunione) che ovviamente influenzo anche il conferimento dei sacramenti del-
’iniziazione da parte del vescovo.'” In generale, tuttavia, il conferimento della Cresi-
ma dopo la prima Eucaristia appare come eccezione (anche se tale eccezione era nu-
mericamente la regola); perché era 1’assenza del vescovo che motivava lo spostamento
della Cresima dopo la prima Eucaristia. Tale prassi (tipicamente occidentale) fini con
il IV Concilio Lateranense del 1215 che determin6 1’eta di discernimento quale inizio
dell’obbligo per ricevere i sacramenti della Penitenza e dell’Eucaristia.!!

2.3. L'orientamento del Battesimo (e della Cresima) verso I'Eucaristia

Lanorma del Concilio Lateranense I'V presuppone gia una riflessione sistemati-
ca approfondita sui sacramenti dell’iniziazione. Tale approfondimento riguarda dap-
prima D’interpretazione di Gv 6,53: «In verita, in veritd vi dico: se non mangiate la
carne del Figlio dell’'uomo e non bevete il suo sangue, non avrete in voi la vita».

In Agostino troviamo due correnti, non ancora espressamente concordanti fra di
loro: da una parte ribadisce contro i pelagiani che anche i bimbi devono ricevere la
Comunione per ottenere la salvezza, mentre dall’altra parte afferma: i fanciulli che
muoiono con il solo Battesimo si salvano. Gia San Fulgenzio di Ruspe (+ 533) cerco di
conciliare le due affermazioni apparentemente opposte del vescovo d’Ippona, ricono-
scendo nel Battesimo una specie di voto oggettivo dell’Eucaristia.'? Su questa strada si

$ Sulla prima prassi siriaca, dove 'unzione cresimale precedeva il bagno battesimale, vedi
KLEINHEYER, Sakramentliche Feiern, pp. 91-95. Lunzione crismale, comunque, faceva una stretta unita
con il bagno da cui non poteva essere distaccata quale parte del Battesimo (in un senso pit ampio).

? Cfr. KLEINHEYER, Sakramentliche Feiern, pp. 237-245.

' Vedi soprattutto la descrizione di Alcuino, “teologo di casa™ di Carlo Magno: Ep. 90 (PL 100, 292
C/D); De baptismi caeremoniis (PL 101, 613s).

I DENZINGER-HUNERMANN, n, 812,

2 «... ogni fedele diventa partecipe del corpo e sangue del Signore, quando nel Battesimo diventa
membro del corpo di Cristo. Né puo estraniarsi da quel connubio del pane e del calice, anche se, costituito



MANFRED HAUKE 649

trova piu tardi la soluzione esemplare di San Tommaso."* In ogni caso viene ribadito il
forte legame fra Battesimo ed Eucaristia: il battezzato viene integrato nel corpo “misti-
co” di Cristo e oggettivamente orientato verso il corpo eucaristico del Signore, un
orientamento che deve quanto prima possibile realizzarsi nell’accostarsi alla Santa
Comunione. I’Eucaristia compie I'inserimento in Cristo iniziato col Battesimo.

Nei primi secoli della Chiesa, i sacramenti dell’iniziazione erano sempre uniti,
tranne 1 battesimi in casi d’emergenza. Altrettanto era chiaro che la partecipazione
all’Eucaristia (con la Comunione) poteva arrivare soltanto dopo il Battesimo nel senso
ampio che conteneva sia il bagno con I’invocazione della Santissima Trinita sia i riti
legati particolarmente al dono dello Spirito (imposizione della mano, unzione cresi-
male, segnazione).

Non troviamo ancora, pero, una riflessione sistematica sulla relazione fra “Bat-
tesimo” (nel senso ampio) ed Eucaristia, nemmeno sul rapporto fra Eucaristia e il rito
cresimale che era intimamente legato al bagno battesimale. Tale riflessione poteva
svilupparsi meglio a partire dal momento, in cui il rito cresimale si distaccava regolar-
mente dal bagno battesimale. Tale distacco diede nascita al sostantivo Confermazione,
un termine che sorse nella Gallia meridoniale del sec. V.

2.4. La testimonianza d’Ippolito

Nei primi secoli la Confermazione si colloca nel rito battesimale, preso nel suo
senso pit ampio. Tuttavia viene accennato un legame fra Cresima ed Eucaristia gia nella
Tradizione apostolica d’Ippolito. Dopo il bagno battesimale e 1'unzione (del corpo) da
parte del presbitero i neofiti vengono condotti in chiesa, dove il vescovo prega su di loro,
imponendo la mano. Prega che vengano riempiti di Spirito Santo e che ricevano la grazia
di Dio «affinché ti servano secondo la tua volonta». Poi il vescovo infonde 1’olio di
ringraziamento nella sua mano e la impone sulla testa di ognuno con la formula; «lo ti
ungo con olio santo in Dio, Padre onnipotente, in Gest Cristo e nello Spirito Santo». Indi
fa il segno della croce sulla fronte dei neobattezzati e da ad ognuno il bacio della pace.'

In questo contesto ¢ interessante lo scopo cultuale dell’imposizione della mano
quale segno di trasmettere lo Spirito Santo e la grazia: «affinché ti servano secondo la
tua volontax. La stessa idea del servizio di Dio compare spesso in Ippolito come sino-
nimo del culto liturgico (anche se non esclusivamente).

ormai nell’unita del corpo di Cristo, lasci questo mondo prima di alimentarsi di quel pane e bere di quel
calice. Non vien privato della partecipazione del frutto dell’Eucaristia poiché trova gia in sé cio che dice
ordine a quel sacramento» (Ep. 12,11,26 = PL 65, 392 C/D); traduzione secondo A. PIOLANTI, [ Mistero
Eucaristico, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 19837, p. 617.

1* «Con il Battesimo ’uomo ¢ ordinato all’Eucaristia, e pertanto, dal momento stesso che i bambini
sono battezzati, la Chiesa li pone in relazione con |’Eucaristia, e come credono per la fede della Chiesa, cosi
desiderano 1’Eucaristia nell’intenzione della Chiesa, e in conseguenza ne ricevono |’effettox (STh III q. 73
a. 3; traduzione di PIOLANTI, /I Mistero Eucaristico, p. 618).

" Traditio apostolica, 21 (Fontes christiani 1, 264).



650 UMANITA E CULTURA

Un’espressione forte in queste senso appare nella preghiera eucaristica d’Ippo-
lito' che ha servito di modello della nostra preghiera eucaristica II: «ti rendiamo gra-
zie per averci ammessi alla tua presenza a compiere il servizio sacerdotale». In ogni
caso traspare un rapporto fra il dono peculiare dello Spirito nel rito che corrisponde
alla nostra Cresima e il servizio davanti a Dio nel sacrificio eucaristico.'®

2.5. I gradi di perfezione nell iniziazione cristiana secondo Pseudo-
Dionisio

Arriviamo ad un passo ulteriore nella mistagogia di Pseudo-Dionisio (verso il
500). Nella sua opera sulla Gerarchia ecclesiastica & interessante I'uso del termine
telefosis (e di telein ecc.): esso indica compimento oppure perfezione, ma anche la
consacrazione a Dio. Gia il bagno battesimale rende perfetto il candidato; ma questa
perfezione (o consacrazione) viene ancora perfezionata dall’unzione col myron «che
rende spiritualmente ben profumato e che opera compimento».'” «A colui che ha gia
ricevuto il santissimo sacramento della nascita da Dio, viene conferita la discesa dello
Spirito divino tramite 1’unzione perfezionante del myrony.'®

L'uso del myron, secondo Pseudo-Dionisio, ¢ tipico per I’ultima tappa dell’ascesa
spirituale che dopo la purificazione e ’illuminazione raggiunge la perfezione. Le azioni
svolte col myron costituiscono una consacrazione a Dio. Colui che ha ricevuto il sigillo
crismale ha il diritto di partecipare all’Eucaristia che fa arrivare al Santo dei Santi."®

D’altra parte, & I’Eucaristia stessa che porta all’ultimo compimento. E il sacra-
mento dei sacramenti € corona la partecipazione agli altri sacramenti, perché compie
la Comunione con Dio.” Il vescovo invita «il perfezionato [tramite 1*unzione col myron]
alla santissima Eucaristia e gli conferisce la partecipazione ai misteri che mirano alla
perfezionen.?,

2.6. 1l contributo di Tommaso

Leredita patristica viene integrata nella speculazione di Tommaso d’Aquino. 11
suo approccio e determinante fino ad oggi nella spiegazione sistematica dei sacramen-
ti d’iniziazione. Viene presentata |’analogia fra i sacramenti e la vita umana: il Battesi-
mo corrisponde alla generazione, la Cresima alla crescita, |’ Eucaristia al nutrimento??.

15 fyi, 4 (1, 226).

' Cfr. A. ELBERTL, “decipe signaculum doni Spiritus Sancti”. La Confermazione: fonte del sacer-
dozio regale dei fedeli?, in “Gregorianum” 72 (1991), 491-513, qui 498-499,

' De eccl. hier. I1,3,8 (PG 3,404 C).

18 fvi, TV3,11 (PG 3,484).

1% Cfr. Ivi, 11,2,7 (PG 3,396 D).

D Cr. Ivi, 11,1 (PG 3,412).

2 Jvi, 11,3,8 (PG 3,404 C).

#STh Il q. 65 a. 1. Cfi. ’eco di queste affermazioni p. es. nel CCC, n, 1212.



MANFRED HAUKE 651

La generazione e la crescita riguardano una perfezione che risiede nel soggetto
stesso, mentre il cibo indica un influsso “da fuori” che sostiene la vita. In questo senso
Tommaso lega al Battesimo e alla Cresima la perfectio formae e all’Eucaristia la per-
Jectio che fa raggiungere direttamente Cristo; quindi 1’Eucaristia & perfectio omnium
perfectionum.®

3. RIFLESSIONE SISTEMATICA

3.1. La logica interna della successione Battesimo-Confermazione-
Eucaristia

Le osservazioni di Tommaso c¢i portano al nucleo teologico del nostro tema. La
perfectio formae, attribuita al Battesimo e alla Cresima, si fonda sul carattere indelebi-
le comunicato in questi sacramenti. Battesimo e Cresima si ricevono una sola volta,
perché portano ad una conformita interiore con Cristo che rimane per sempre. Orienta-
no al servizio di Dio e alla recezione della grazia. Costituiscono I’impegno cristiano e
la partecipazione alla Chiesa in modo incancellabile. Chi - con il peccato grave - ri-
sponde male alla chiamata di Cristo nei sacramenti del Battesimo e della Cresima,
perde la vita divina (la grazia santificante), ma rimane per sempre interiormente sigil-
lato da tale chiamata. Permane il sigillo indelebile che porta nel cristiano una perfezio-
ne strutturale.*

Questa struttura ¢ orientata ad essere riempita dalla presenza della vita di Cristo,
una presenza che si compie nella Santa Comunione quale cibo spirituale. E quindi una
logica interna che porta all’ordine Battesimo - Confermazione - Eucaristia.”® Inos Bif-
fi ribadisce giustamente: «Quanto alla conseguenza di avere la confermazione dopo la
comunione: ¢ difficile accettare che ’ordine battesimo-confermazione-eucaristia si
possa di norma invertire come se si trattasse di un ordine disciplinare e non invece di
consistenza teologica, da studiare con attenzione estrema: esso manifesta dei rapporti
intrinsechi oggettivi dei tre sacramenti cosi da imporsi come ideale di riferimento» ¢

La successione Cresima-Eucaristia non & quindi semplicemente d’ordine disci-
plinare, ma corrisponde alla logica interiore che determina la relazione fra i due sacra-
menti.

# Cfr. soprattutto Sent. IVd. 8q. 1 a. 1 gc. 1 ad 1 n. 18s; STh1ll q. 652. 1 ad 3; q. 73 a. I ad 1/2. Vedi
anche I"accurata spiegazione dei testi in A. ADAM, Das Sakrament der Firmung nach Thomas von Aquin,
Freiburg 1958, pp. 37-39.

* Sulla teologia del carattere sacramentale, vedi C. ROCCHETTA, Sacramentaria fondamentale,
Bologna 1989, pp. 470-481.

= Cfr. TOMMASO D’AQUINO, STh III q. 65 a. 2.

* 1. BIFF], Liturgia, 11, p. 82. Cfr. fra I’altro anche A. CECCHINATO, Celebrare la confermazione,
p. 122.



652 UMANITA E CULTURA

3.2. Una logica di convenienza, ma non di ferro

E adeguata la Cresima prima della Prima Comunione. Ma d’altra parte non &
possibile presentare tale successione come dogma, come succede a volte nella teologia
ortodossa. Sembra che Michael Kunzler si faccia portavoce d’una interpretazione in
questo senso. Presenta la posizione del teologo bizantino Simeone di Tessaloniche, il
piti noto polemista del sec. XIV contro la Chiesa latina: il Battesimo consacra I'uomo
come tempio di Dio, ma soltanto 'unzione col myron porta all’inabitazione del Dio
trino.

Lunzione ¢ quindi necessaria alla salvezza e presupposta per la recezione di
tutti gli altri sacramenti.?’” Chi non ha ricevuto il santo myron, non ¢ ancora perfetta-
mente battezzato (cioé ha ricevuto il perdono dei peccati, ma non la grazia dello Spiri-
to Santo). [ bambini occidentali che sono soltanto battezzati non hanno né la grazia
dello Spirito Santo né il sigillo di Cristo.”

Questi testi trovano fino ai nostri giorni ’applauso di noti teologi ortodossi,
legati alla teologia di Gregorio Palamas.?”’ Bisogna dire, pero, che tali interpretazioni
vengono respinte da altri.** Avendo lodato la posizione neopalamita, Kunzler afferma:
«Distruggere 1’unita dei sacramenti dell’iniziazione, significa ... non meno che scono-
scere e disprezzare 1’ordine trinitario della redenzione ... Pneumatologia e cristologia
come i due accessi al mistero della redenzione devono essere mantenuti nella loro
unitd complementare come 1’unita dei sacramenti dell’iniziazione, Battesimo e Cresi-
ma»’!,

La critica di Simeone di Tessaloniche, ripristinata dalla teologia neopalamita, si
appoggia sulla tesi che il Battesimo con acqua porta soltanto al perdono dei peccati
(quindi ad un effetto negativo), mentre I’effetto positivo - il dono della grazia e I’ina-
bitazione della Trinita - arriva soltanto con la crismazione. Tale interpretazione trova
gia una correzione da parte della tradizione giovannea, secondo cui I’acqua (nel Batte-
simo) & un segno (efficace) della presenza dello Spirito Santo.*

# Cfr. SIMEONE DI TESSALONICHE, Dialogus, 73 (PG 155, 245 A/B); M. KUNZLER, Ist die
Praxis der Spatfirmung ein Irrweg? Anmerkungen zum Firmsakrament aus ostkirchlicher Sicht, in “Liturgi-
sches Jahrbuch” 40 (1990), 90-108, qui 96-97.

3 Cfr. Dialogus, 43 (PG 155, 187 A-C).

2 Vedi M. KUNZLER, Ist die Praxis der Spdtfirmung ein Irrweg?, pp. 100-103; ID., Porta Orienta-
lis, Bonifatius, Paderborn 1993, p. 244; ID., Die Liturgie der Kirche, Bonifatius, Paderborn 1995, p. 398 (V.
LOSSKY, C. YANNARAS, J. MEYENDOREFE, I. ZIZIOULAS).

¥Vedi p. es. la presentazione del famoso teologo rumeno D. Staniloae, dipendente di Niccolo Caba-
sila (sec. XIV, come Simeone), che spiega I’unzione con il santo myron come attualizzazione di quello che
fu comunicato virtualmente gia nel battesimo; il santo myron costituisce una forza per I’azione. D. STANI-
LOAE, Orthodoxe Dogmatik 111, Benzinger, Solothurn/Diisseldorf 1995, pp. 59.63.66.

* M. KUNZLER, Die Liturgie der Kirche, pp. 398s; cft. ID., Ist die Praxis der Spdtfirmung ein
Irrweg?, 108: «Wir sind der Uberzeugung, daB nach dem Vorbild der ostkirchlichen Praxis der Myronsal-
bung die Firmung als integraler Bestandteil der Initiation zusammen mit der Taufe gespendet werden muB».

2 Cfr. Gv 4,14; 7,37-39; 19,34



MANFRED HAUKE 653

La sistematizzazione della testimonianza biblico-patristica deve tener conto di
due doni dello Spirito, uno al Battesimo e un secondo (nella pienezza) alla Cresima.
Inoltre bisogna ribadire che il perdono dei peccati non succede in modo estrinseco, ma
tramite I’effusione della grazia.

Nella teologia cattolica, ci vorrebbe uno sguardo rispettoso alla prassi della Chiesa
che durante alcune centinaia di anni (le testimonianze vanno dal sec. VII fino al sec.
XIIT) aveva amministrato 1’Eucaristia ai bambini prima della Cresima. Di un valore
analogo & la prassi recente in molte regioni della chiesa latina, permessa dal diritto
canonico, di posticipare la Confermazione.” Una tale prassi non pud essere dichiarata
eretica e priva dei doni essenziali di salvezza.

Si potrebbe addirittura indicare I’esempio degli apostoli che hanno ricevuto I’Eu-
caristia prima della Pentecoste. Tommaso d’ Aquino cercava di giustificare anche teo-
ricamente la possibilita di spostare la Cresima dopo I’Eucaristia, dicendo che «1’ali-
mento da una parte precede la crescita come causa, e dall’altra parte succede ad essa
come qualcosa che mantiene ’uomo nella sua piena grandezza e forza. Per questo
I’Eucaristia puo precedere la Cresima... oppure succederla».* Il conferimento dell’Eu-
caristia dopo la Cresima, pur essendo 1’ideale, non ¢ quindi norma assoluta.

3.3. La Cresima come abilitazione piena all’Eucaristia

Il conferimento della Cresima prima dell’Eucaristia non ¢ regola di “ferro”.
D’altro canto ¢ importante ribadire che la partecipazione piena all’Eucaristia avviene
tramite il sacramento della Cresima. Soltanto il cristiano che & pienamente reso con-
forme con Cristo (tramite il carattere sacramentale), ¢ in grado di ricevere adeguata-
mente 1’Eucaristia. Non € in gioco soltanto una preparazione psicologica (della dispo-
sizione soggettiva sotto I’influsso della grazia), ma sono indispensabili anche dei pre-
supposti sacramentali oggettivi. Siccome la Cresima perfeziona il cristiano e lo porta
alla piena maturita (spirituale), soltanto il cresimato puo ricevere a pieno titolo la
Comunione.

Fra le “fonti” del CIC/1917 appare una lettera di papa Leone XIII, scritto nel
1897 all’arcivescovo di Marseille. Il papa lodo il fatto che I’arcivescovo aveva deciso
di collocare la Cresima prima della Comunione. La prassi francese in seguito all’illu-
minismo invece, ribadendo I'importanza della catechesi agli adolescenti, aveva spo-
stato la Cresima dopo la Prima Comunione all’eta di circa 14 anni. Il papa, pur non
opponendosi direttamente a questa prassi, lodo la decisione del arcivescovo di Mar-
seille in particolare perché i cresimati sono «piu atti ad assumere in seguito I’Eucari-
stia e, dalla sua assunzione, ritraggono piu profondi vantaggi».*

3 CIC, can. 891: «Sacramentum confirmationis conferatur fidelibus circa actatem discretionis, nisi
Episcoporum conferentia aliam aetatem determinaverit, aut adsit periculum mortis vel, de iudicio ministri,
gravis causa aliud suadeat».

¥ SThIIl q. 65 a. 2 ad 3.



654 UMANITA E CULTURA

Infatti nell’Eucaristia il cristiano incontra il Signore risorto, perfettamente tra-
sformato dallo Spirito Santo, il Signore che si offre al Padre e si dona ai suoi discepoli.
Un incontro integrale con il Signore presuppone il dono dello Spirito e il carattere
sacramentale della Cresima®. La recezione della Comunione prima della Cresima &
quindi un’anomalia giustificabile soltanto come eccezione. La partecipazione di non-
cresimati all’Eucaristia ¢ una prassi deficiente a cui manca I’intero presupposto, co-
municato tramite il carattere sacramentale. Anche riguardo agli apostoli bisogna dire
che la loro partecipazione all’Eucaristia raggiunse la piena forza non ancora all’ultima
cena, ma soltanto dopo la Pentecoste.

La Cresima abilita pienamente all’Eucaristia e I’ Eucaristia spinge a realizzare la
conformita con Cristo, conferita nel Battesimo e nella Cresima. Il rito della Santa Messa
porta alla fine una missione solenne, ben riconoscibile nel testo latino: Ite missa est!
Coloro che hanno partecipato al sacrificio del Signore e alla Comunione con Lui sono
mandati nel mondo come i suoi testimoni. Tale testimonianza & possibile soltanto con
la «potenza dall’alto» (Lc 24.49), la «forza dello Spirito Santo» (At 1,8) comunicata
pienamente nel sacramento della Cresima®’.

3.4. Elementi comuni in Confermazione ed Eucaristia

I sacramenti della Confermazione e dell’Eucaristia sono realta ben distinte, ma
hanno anche degli elementi in comune. Il termine Confermazione, partendo dal lin-
guaggio paolino (2 Cor 1,21), indica il rinforzamento dallo Spirito Santo (rendere fer-
mo, corroborare)’®. Un rinforzamento spirituale viene senz’altro anche dalla Comu-
nione, in cui ¢ presente insieme al Cristo risorto lo Spitito Santo che viene mandato al
cristiano in un modo nuovo®.

Un autore recente ha arrischiato addirittura I’ipotesi che qualche formula litur-
gica medievale poteva vedere I’effetto della Confermazione nell’Eucaristia per sosti-
tuirsi in qualche modo alla Cresima che bisognava ancora aspettare®. La Conferma-

35 LEONIS XIII Pontificis Maximi Acta, vol. XVII, Romae 1898, pp. 205-206, citato in V. PERI,
Una anomalia liturgica: la Cresima dopo la Comunione, in “Rivista Liturgica” 73 (1986) 251-291, qui 252.

% Cfr. K.J. BECKER, Le don de la confirmation, “La Maison-Dieu” 168 (1986), 15-32, qui 30; A.
CECCHINATO, Celebrare la confermazione, pp. 116-123.

Y Cfr. R. COGGL, Il sacramento della Cresima e la Pentecoste, in Aa. Vv., Il sacramento della
Confermazione. Atti del Convegno tenuto a Bologna il 27-28 ottobre 1982, ESD, Bologna 1983, pp. 154-
170, qui 169-170.

* Sul termine cfr. L. A, VAN BUCHEM, L'homélie pseudo-eusébienne de Pentecote. L'origine de
la confirmation en Gaule Méridionale et l'interprétation de ce rite par Fauste de Riez, Nijmegen 1967, pp.
154-168; P. DE CLERCK, La dissociation du baptéme et de la confirmation au haut Moyen Age, in “La
Maison-Dieu” 168 (1986), 47-75, qui 66-70.

** Sul rapporto fra Spirito Santo ed Eucaristia vedi COMMISSIONE TEOLOGICO-STORICA del
Grande Giubileo dell’ Anno Duemila (ed.), Del tuo Spirito, Signore, é piena la terra, San Paolo, Cinisello
Balsamo 1997, pp. 100-109.

“ Cfr. P. DE CLERCK, La dissociation du baptéme, pp. 70-71.



MANFRED HAUKE 655

zione rende perenne la grazia della Pentecoste*!, ma anche I’epiclesi eucaristica puo
apparire nei testi liturgici (specialmente orientali) «come una discesa pentecostale del-
lo Spirito»*. Nell’eucaristia si fa quindi anche I’anamnesi della Pentecoste. «Ne con-
segue che, se da una parte ¢ vero che la partecipazione all’eucaristia suppone 1’inizia-
zione allo Spirito mediante la confermazione, dall’altra & altrettanto vero che I’eucari-
stia condiziona e sviluppa I’iniziazione allo Spirito cioé la confermazione»®.

Anche il termine della “perfezione”, usato in oriente (teleiosis) e in occidente
(perfectio) per I’effetto della Cresima in paragone al Battesimo, pud descrivere il ruolo
dell’Bucaristia in favore del battezzato. Sia I’Eucaristia sia la Cresima portano con sé
la presenza personale dello Spirito Santo e un aumento della grazia santificante. Ma
Iinabitazione della Trinita e 1’effetto della grazia vengono comunicati gia a chiunque
(anche fuori della Chiesa) si apra con I’amore alla chiamata di Dio.*

E tipico, perd, per il Battesimo e la Cresima comunicare una nuova struttura che
rende per sempre conformi a Cristo. Tale struttura, nella patristica, viene accennata
con il termine del sigillo che appare nel centro nel rito latino rinnovato da Paolo VI:
«Ricevi il sigillo dello Spirito Santo che ti ¢ dato in dono».* Lo Spirito Santo appare
come sigillo che ci rende pienamente conformi a Cristo. Questo effetto strutturale
distingue principalmente la Cresima dall’Eucaristia.

4. I CONFRONTO FRA TEOLOGIA E PASTORALE DELLA CRESIMA
4. 1 La Cresima - sacramento della maturita?

La pastorale recente della Cresima non sempre tiene conto del legame fra Con-
fermazione ed Eucaristia. Capita non raramente che la Cresima appare quasi come il
“sacramento dell’adolescenza” in cui I’adolescente professa con la propria bocca la
fede che altri avevano professato al suo posto al Battesimo.* Sicuramente la Cresima
(sul modello della Pentecoste) costituisce una responsabilita maggiore nella testimo-
nianza, nella vita matura della fede.” Ma tale impegno comincia al Battesimo, e la

4 Cfr. CCC, n: 1288.

** COMMISSIONE TEOLOGICO-STORICA, Del tuo Spirito, Signore, é piena la terra, p. 103.

“ A. CECCHINATO, Celebrare la confermazione, p. 118.

“ Cfr. Lumen Gentium, n. 16; EA. SULLIVAN, Noi crediamo la Chiesa, tr. it., Piemme, Casale
Monferrato (AL) 1990, pp. 113-134,

“ La formula si ispira al rito bizantino; cfr. A. NOCENT, / tre sacramenti, p. 124.

“ Fu addirittura Paolo VI a voler introdurre per I’intera Chiesa latina tale concezione, “di moda”
nell'Italia degli anni Sessanta. Davanti alla protesta dei teologi doveva far cadere tale impostazione. Cfr. B.
BOTTE, “Problémes de la confirmation” in “Questions Liturgiques™ 53 (1972), 3-8, qui 5-8; A. BUGNINI,
La riforma liturgica (1948-1975), Ed. Liturgiche, Roma 19972, pp. 597-601.

‘7 Cfr. Lumen Gentium, n. 11: «Col sacramento della confermazione il loro legame con la chiesa



656 UMANITA E CULTURA

Cresima porta con sé anche altre prospettive.’

E importante senz’altro professare in modo maturo la propria fede. Ma di fronte
a questa richiesta Battesimo e Cresima non si distinguono a vicenda. Sia il Battesimo
sia la Cresima devono essere accettati e vissuti. Non si pud mettere in primo piano per
la Cresima, nemmeno per |’iniziazione di un adulto, la confermazione da parte dell’vo-
mo, come capita diverse volte nella confermazione protestante (che non & sacramen-
to). E Dio che conferma. I1 CCC qui & categorico: «Se talvolta si parla della Confer-
mazione come del ‘sacramento della maturita cristiana’, non si deve confondere 1’eta
adulta della fede con I’eta adulta della crescita naturale, e neppure dimenticare che la
grazia del Battesimo & una grazia di elezione gratuita e immeritata, che non ha bisogno
di una ratifica per diventare effettiva».

4.2. Verso un superamento della tensione fra teologia e prassi

La motivazione principale per la prassi attuale di posticipare la Cresima dopo la
Prima Comunione & ovviamente la possibilita di fare un cammino di formazione. Altri-
menti sarebbe piu difficile raccogliere i ragazzi per una catechesi legata di solito alla
parrocchia. Se si facesse la Cresima magari all’eta di 7 anni prima della Prima Comunio-
ne - cosi suggerisce la norma generale del diritto canonico® -, si potrebbe rischiare di
“finire” la formazione catechetica in parrocchia all’eta di 8 anni. La “scacciata liturgica”
della Cresima - purtroppo molte volte [’effetto principale della Cresima ¢ quella -, sa-
rebbe magari anticipata di alcuni anni.

Motivi pastorali per la prassi attuale sono, senz’altro, seri. Ma d’altra parte biso-
gna chiedersi, se possiamo - a lungo termine - continuare con una prassi sconveniente
alle esigenze oggettive della teologia sacramentale. La catechesi non dovrebbe essere
un’esigenza durante [’intero tempo scolastico (e oltre), con un forte aggancio in par-
rocchia? E” giusto usare un sacramento quasi come ricatto per la formazione cateche-
tica? E forse meglio introdurre una specie d’impegno solenne (con benedizione) alla
fine dell’eta scolastica (a 17/18 anni), ma mettere la Cresima prima dell’Eucaristia?*

viene reso piu perfetto, vengono arricchiti di una forza speciale dello Spirito Santo, e sono tenuti piu stretta-
mente a diffondere e a difendere la fede con la parola e con I’azione, come veri testimoni di Cristo» (trad.
secondo E. LORA - B. TESTACCI (edd.), Concilio Ecumenico Vaticano II, EDB, Bologna 1995, p. 326).

“*8 Come quella escatologica, orientata verso |’eterna salvezza; cfr. A. CECCHINATO, Celebrare la
confermazione, pp. 155-179.

* Riguardo ai vari approcei protestanti sulla confermazione vedi P WEKEL, Theologie der Konfir-
mation, Roderer, Regensburg 1988; G. ADAM, Konfirmation, in “Evangelisches Kirchenlexikon™ 2 (1989),
coll. 1370-1377.

WEEC;n. 1308

1 CIC, can. 891 (citato sopra, nota 33).

*2 Su questa proposta, vedi p. es. J. ZERNDL, Die Theologie der Firmung, pp. 109.112; Th. SCHNI-
TZLER, Il significato dei sacramenti, Citta Nuova, Roma 1990, pp. 80-81; A. NOCENT, La Confirmation,
pp. 698-703.



MANFRED HAUKE 657

Per risolvere il problema, sarebbe teoricamente possibile spostare in avanti Ieta
della Prima Comunione e legarla eventualmente alla Cresima che precede nella stessa
cerimonia. Ma di fronte ai frutti positivi della Comunione per i bambini, introdotta da
Pio X, nessuno sembra prendere seriamente in considerazione una tale soluzione.’

Un’altra possibilita sarebbe spostare “indietro” la Cresima, magari celebrandola
alla visita del vescovo insieme alla Prima Comunione. In questo caso si pongono un
buon numero di problemi pratici (date fisse della Prima Comunione, itinerario cate-
chetico ecc.). Sembra, pero, che a lungo termine bisognerebbe trovare una soluzione
pratica in questa direzione.

Sarebbe un cambiamento radicale chiedere insieme a questa soluzione che la
Cresima sia generalmente conferita da presbiteri, seguendo I’esempio della chiesa orien-
tale.* Questa soluzione, perd, non corrisponde alla prassi moltisecolare della chiesa
latina che con buone ragioni mette in rilievo il ruolo del vescovo come successore
degli apostoli e “pontefice” dell’unita ecclesiale.

A breve termine sarebbe importante ribadire almeno il legame fra Cresima ed
Eucaristia. Un primo mezzo ¢ una valutazione maggiore della messa che segue imme-
diatamente la Cresima: € quasi una comunione solenne, la prima messa in cui i cresi-
mati possono partecipare pienamente. Gia nella preparazione alla Cresima bisogna
sottolineare la centralita dell’Eucaristia che si manifesta nella partecipazione regolare
alla messa domenicale. E difficile cambiare Ia prassi attuale. «Ma ¢ invece possibile e
doveroso cercare il modo migliore per preparare almeno una catechesi pill rispettosa
del significato autentico dei sacramenti dell’iniziazioney».*

Pili importante ancora sembra la richiesta che tutti coloro che hanno partecipato alla
Prima Comunione ricevano anche la Cresima. Sarebbe un controsenso ammettere dei ra-
gazzi al culmine dell’iniziazione cristiana all’Eucaristia, ma far dipendere da una scelta
pitt matura la tappa logicamente precedente della Cresima. Il vescovo di Basilea, Kurt
Koch, sottolinea: «Un pastore che vuol trasferire I’eta cresimale all’eta dell’adolescenza,
fa capire alla sua comunita che vuol congedarsi dalla Chiesa popolare (Volkskirche)... Vi-
ceversa il pastore, che mantiene la prassi odierna della Prima Comunione, fa capire alla
sua comunita che vuol rimanere con il modello della Chiesa popolare. E se lo stesso pasto-
re fa ambedue le cose, fa capire alla sua comunita che non sa che cosa vuole veramente
oppure, per esprimerlo in modo moderno e piu nobile, che & aperto e in camminoy.*

* Come osserva W.J. LEVADA, Reflections on the age of confirmation, p. 308. Una proposta recen-
te, perd, vuole collocare la Cresima insieme alla Prima Comunione ad un’eta di 11/12 anni dopo una prepa-
razione di 3-4 anni (cfr. S. SIRBONI, La cresima e alcuni problemi pastorali,in “Rivista di Pastorale Litur-
gica” 36/1998, 44-50).

** In questo senso si impegna soprattutto C. FABRIS, Il presbitero ministro della cresima? Studio
giuridico teologico pastorale, Messaggero, Padova 1997.

** L. GUGLIELMONI, Punti fermi e punti aperti nella pastorale della Confermazione, in Aa. Vv., Il
sacramento della Confermazione. Atti del Convegno tenuto a Bologna il 27-28 ottobre 1982, ESD, Bologna
1983, pp. 210-239, qui 224-225.

¢ K. KOCH, Das angemessene Firmalter, p. 284 (traduzione del sottoscritto).



658 UMANITA E CULTURA

Nella diocesi di Lugano, la Cresima viene conferita, di consueto, nel secondo
biennio della Scuola Media oppure anche, con I’approvazione del vescovo, nel primo
biennio.”” La Cresima amministrata nel secondo biennio della Scuola Media porta,
come conseguenza, al fatto che molti ragazzi in quest’eta critica non si presentano al
sacramento, malgrado che si siano accostati qualche anno prima alla Comunione. Sa-
rebbe meglio svolgere la preparazione alla Cresima nel primo biennio di scuola media,
quando quasi tutti partecipano alla preparazione. Lo fanno anche, secondo le esperien-
ze conosciute dal sottoscritto, con pill entusiasmo. Leta di 13/14 anni invece viene
indicata nella bibliografia speciale come 1’eta piu difticile.*®

Spostare la Cresima pill in avanti, a 17 anni, aumenta ancora di pit i problemi
legati allo spostamento della Cresima. Qui si crea quasi una Chiesa a due classe: i
pienamente iniziati e gli altri membri iniziati @ meta. Certamente, da adulti, deve ma-
turare la propria scelta di fronte alla fede. Ma i doni iniziali della fede cristiana devono
essere comunicati gia ai piccoli. Non sembra estraneo citare anche in questo contesto
la parola del Signore, scelta tante volte dai genitori per i nostri battesimi: «Lasciate che
i bambini vengano a me!» (Mc 10,14).*

STE. CORECCO, Preparazione e celebrazione del Sacramento della Confermazione, Lettera pasto-
rale - Quaresima 1991, Lugano 1991, p. 8.

58 Cfr. H. KONIG, Die Diskussion um das Firmalter, pp. 143-144; A. JILEK, Eintauchen, Handau-
flegen, Brotbrechen, p. 244; K. KOCH, Das angemessene Firmalter, p. 228.

* Giovanni Paolo II, in una allocuzione a vescovi della Francia meridionale (27.03.1987), ha ribadi-
to «l'unita organica e il principio d’ordine dei sacramenti dell’iniziazione: Battesimo, Cresima, Eucaristia...
La pratica attuale non deve mai fare dimenticare il senso della tradizione primitiva ed orientale... I pastori
debbono insistere sul nesso profondo che unisce la Confermazione al Battesimo, considerarla come parte
integrante della piena iniziazione cristiana, e non come un supplemento facoltativo, prospettarla come il
dono di Dio che perfeziona il cristiano e 1’apostolo, senza ridurla ad una nuova professione di fede o a un
accresciuto impegno che potrebbero collocarsi alle diverse tappe della vita; soprattutto bisogna evitare di
riservarla ad una élite... ogni battezzato dev’essere preparato a ricevere la Confermazione. I’Eucaristia ¢ 1l
terzo sacramento dell’iniziazione cristiana. Ma tutta la vita cristiana trova in essa la sua fonte e il suo verti-
cen (“L'Osservatore Romano™ - 28.03.1987, p. 1). 1l contesto & descritto da V. PERI, La Cresima ieri e oggi.
Considerazioni storiche e pastorali, in “Rivista liturgica” 76 (1989), 153-213, qui 211-213.



