RTLu [l (1998) 3, 667-683 667

Pregare il Padre nostro.
La catechesi di
San Tommaso d’Aquino

Abelardo Lobato Casado, OP
Rettore Facolta di Teologia, Lugano

Come omaggio al Gran Cancelliere della Facolta di Teologia di Lugano Mons.
Giuseppe Torti nel suo 70° compleanno, il cui ufficio di vescovo & quello di essere
pastore del suo popolo e intercessore davanti a Dio, catechista e sacerdote, testimone
del vangelo, maestro di dottrina e di vita, in quest’anno dedicato allo Spirito Santo,
presento questo saggio di catechesi tomista sulla preghiera del Padre nostro.

Tommaso ha avuto sempre presente la dimensione pneumatologica della teolo-
gia. La morte gli venne incontro quando, invitato al Concilio di Lione nel 1274, porta-
va con s¢ il suo libro sul dialogo tra la Chiesa ortodossa e quella cattolica sulla proces-
sione dello Spirito Santo. Egli € stato il primo teologo dell’Occidente che ha adoperato
nella teologia le fonti dei primi concili e dei padri greci. A lui dobbiamo la sistematiz-
zazione teologica dei doni dello Spirito e del suo rapporto con le virtu teologali.

La sua riflessione sul ruolo dello Spirito nel mistero trinitario e nell’economia
della salvezza lascia una impronta ed & un notevole contributo allo sviluppo della fede
cattolica. Tommaso, teologo dello Spirito Santo, ha avuto notevole influsso anche nel-
la catechesi. Lattuale Catechismo della Chiesa Cattolica, del 1992, conserva le tracce
della sua dottrina. Il valore e I’attualita del suo contributo alla catechesi sul ruolo dello
Spirito sono palesi nel suo commento alla preghiera del Padre nostro. Questo breve



668 UMANITA E CULTURA

saggio si limita al percorso di tre passi sul sentiero della catechesi tomista sul Pater:
iniziando dalla presentazione di Tommaso nell’orizzonte della catechesi, si passa a
Tommaso teologo della preghiera del Signore, per arrivare all’analisi della sua cate-
chesi sul Padre nostro.

1. TOMMASO, FRATE DOMENICANO CATECHISTA

La catechesi ¢ annunzio del vangelo. Lo ha fatto per primo Gesu, 1’hanno fatto
gli apostoli, lo fa la Chiesa nella sua missione. In senso preciso, la catechesi come
prima preparazione al battessimo dei catecumeni ¢ stata adoperata dall’inizio della
Chiesa e portata a maturita da San Agostino con la sua opera De catechizandis rudi-
bus." Dopo di lui nella Chiesa si & sviluppata la coscienza di questo apostolato perma-
nente per le nuove generazioni chiamate alla vita cristiana. ’apostolato richiede una
catechetica permanente.

In senso ampio Tommaso si puo dire catechista, perché ha voluto scrivere una
teologia accessibile a tutti, e la sua opera pilt matura & indirizzata ai principianti, ai
novizi, come egli scrive nel prologo della sua Summa theologiae. A istanza di Fra
Reginaldo ha scritto anche il Compendium, pensato per coloro che non hanno tempo
libero in quanto occupati nelle realta del lavoro quotidiano. Inoltre egli ha fatto cate-
chesi per il popolo sui fondamenti della fede del cristiano: il Credo, i Comandamenti,
il Pater noster, De articulis fidei, De rationibus fidei, De sacramentis, De Officio Stmi.
Sacramenti. La catechetica della Chiesa ha seguito I’esempio di Tommaso. Il suo me-
todo ¢ stato adottato dai catechismi della Chiesa, come quello di San Pio V, dopo il
Concilio Vaticano I, quello di S. Pio X, e I’attuale Catechismo della Chiesa Cattolica.

Per Tommaso la catechesi era anche un’esigenza della vocazione domenicana.
Nella sua giovinezza Tommaso aveva scelto la vita domenicana e difeso con coraggio
la sua vocazione contro le insidie della famiglia. Egli si é sentito attratto dalle tre
novita tipiche del carisma dell’Ordine: la gratia praedicationis, lo studio delle verita
della fede cattolica, la professione della teologia. La prima era una espressione del fine
dell’Ordine, cosi come era concepito da San Domenico di Guzman, dopo la sua espe-
rienza nel Sud della Francia, e lo scambio dei pareri con il grande Pontefice Innocenzo
III: infatti I’ordine nasceva per attuare nella chiesa la santa predicazione e la vita degli
apostoli. Innocenzo III progettava un Ordo Praedicatorum in difesa della fede minac-
ciata all’interno dalle eresie e destinata alla crescita nelle missioni tra gli infedeli.

Fin dalle prime Constitutiones del 1221 questo fine era scritto nel prologo.?

! Cfr. AUGUSTIN, La premiére catéchése, De catechizandis rudibus, a cura di G. MADEC, Ed.
Etudes Augustiniennes, Paris 1991.

2 Tommaso, che ha conosciuto il testo del prol. delle prime Constitutiones dice cos’é nel testo latino:
“Ordo noster specialiter ob praedicationem et animarum salutem ab initio noscitur institutus fuisse”.



ABELARDO Losato Casapbo OP 649

L opposizione a questo nuovo tipo di vita religiosa, dedicato totalmente all’esercizio
della predicazione, che per diritto divino appartiene ai vescovi, fu molto forte durante
il periodo parigino di Tommaso. Egli & stato chiamato alla difesa del carisma, e ha
preso parte nella polemica contro Guglielmo de Saint Amour e i suoi discepoli.?

I frati predicatori, non avendo come gli apostoli 1’assistenza dello Spirito nel-
I’esercizio della predicazione, devono dedicarsi e formarsi nello studio. Umberto di
Romans lo dichiara* e Tommaso lo stima necessario nella sua prima disputa De labore
manuali. Lo studio domenicano ha una caratteristica speciale: si ordina al servizio
della predicazione e della vita apostolica, anche alla catechesi. In realta ¢ lo studio
della parola di Dio che cerca I'intellectus fidei e origina la teologia o sacra doctrina.

Tommaso confessa che lo studio della teologia & uno degli elementi della sua
vocazione. Egli si sentiva chiamato alla conoscenza delle verita che professa la fede
cattolica, all’esercizio dell’ ufficio di teologo, in modo tale che tutte le sue parole
parlino di Dio.” La teologia ha come oggetto e come soggetto lo studio di Dio, della
sua parola rivelata, dei misteri che presenta la fede. Intorno a questa parola, rivelata,
contemplata, celebrata e annunziata, si svolge tutto il lavoro domenicano e tutta la vita
della comunita. Non conta tanto il singolo quanto la comunita dei frati, che celebra,
disputa e annunzia il vangelo al popolo di Dio con la proclamazione della verita e la
lotta contro gli errori. A questo scopo serve lo studio non solo della teologia, ma anche
del sapere umano. Tommaso & convinto che ignorare le realta create del mondo e del-
’'uomo ¢ ignorare Dio.° Tutta ’opera del teologo Tommaso pud essere vista e valutata
sotto questo profilo. E uno dei modi della predicazione domenicana, un servizio al
magistero della Chiesa, alla cui missione I’Ordine deve cooperare.

Tommaso assunse il suo ufficio di magister in sacra doctrina e si dedico inte-
gralmente al suo esercizio. Nella prolusione del suo Principium, quando riceve la Li-
centia docendi, egli dichiara i tre compiti che lo aspettano, legere, praedicare et dispu-
tare. Lungo la sua vita li ha esercitati tutti e tre in modo esemplare. Ogni giorno, nella
prima ora, leggeva la Bibbia; esercitava ’ufficio della praedicazione nei tempi di av-
vento e di quaresima sia per gli studenti sia per il popolo quando era in viaggio; in
modo straordinario, senza paragone con altri maestri, era diligente nel adempimento
della disputatio scholastica.” Da questo punto di vista centrale, Tommaso non solo
vive in pienezza le esigenze del carisma domenicano, ma eleva all’esemplarita ancora
non superata questo tipo di catechesi teologica. Tutta la sua ingente opera & adeguata
alla teologia che Domenico di Guzman voleva nel suo Ordine.

* La polemica antimendicante ha avuto due fasi acute a Parigi, nella Facolta di Teologia, nel 1254-
1256 la prima, e dal 1268 al 1270 la seconda. Tommaso ha scritto diversi opuscoli: Contra impugnantes Dei
cultum et religionem, De perfectione spiritualis vitae, Contra doctrinam retrahentium a religione, etc.

# UMBERTO DI ROMANS, De vita regulari, 1, 50.

* 8. TOMMASO, Summa contra Gentes, 1,2.

S Ivi, 11, 4.

" Cfr. A. LOBATO, Introduzione alle Quaestiones Disputatae, ESD, Bologna 1992, pp. 5- 61.



670 UMANITA E CULTURA

Certamente non si deve confondere la teologia ordinata alla catechesi con la
teologia speculativa nella quale emerge Tommaso, ma non si deve perdere di vista che
la teologia & anche una delle specie della catechesi e che il teologo non puo dimentica-
re che & al servizio della Chiesa catechista. Cristo, Maestro, ha inviato i discepoli ad
ammaestrare tutto il mondo (Mt 28,19); i teologi sono i collaboratori di questo magi-
stero che si fa anche catechesi. Tommaso teologo non solo commenta la parola di Dio,
in quanto maestro nella scuola, ma anche si sente catechista del popolo e insegna a
tutti il giusto modo di pregare il Padre nostro, sotto la mozione dello Spirito.

2. TommAaso E LA TEOLOGIA DEL PADRE NOSTRO

Uno dei grandi compiti del cristiano ¢ quello di pregare. Il vangelo di Luca pre-
senta Gesu come 1'uomo della preghiera in tutte le sue forme, tempi e modi. I discepoli
ne erano testimoni e gli hanno chiesto di insegnare loro a pregare. «E avvenne che,
mentre egli stava in un certo luogo a pregare, quando ebbe finito, uno dei suoi discepoli
gli disse: ‘Signore insegnaci a pregare™» (Lc 11,1). Gesu ascolto quel desiderio e li am-
maestro su come pregare: «Cosi pertanto pregate voi» (Mt 6,9). I vangeli hanno conser-
vato alcune preghiere di Gesu, una di lode e azione di grazie al Padre perché ha rivelato
le cose del regno ai piccoli (Mt 11,25; Le, 10,29), un’ altra narrata da Giovanni (Gv
11,41) nell’episodio della risurrezione di Lazzaro, anche questa di azione di grazie al
Padre, e una terza, la preghiera sacerdotale (Gv 17). Matteo e Luca ci hanno trasmesso la
preghiera del Padre nostro in testi diversi (Mt 6, 9-13; Lc 11,2-4).

Luca mette in rilievo 1’azione dello Spirito Santo nella preghiera di Gesti. Pos-
siamo pensare che la preghiera del Padre nostro che insegna ai discepoli, sia anche la
sintesi della sua preghiera. Il discepolo ¢ invitato a pregare allo stesso modo e con le
stesse parole della preghiera di Cristo. Gesu prega al Padre, mentre il discepolo prega
con lui, e il discepolo & mosso dallo Spirito affinche la preghiera sia quella di Gesu. La
preghiera si riveste di tutte le forme dell’'umano linguaggio che esprime cio che ¢
nascosto nel profondo del cuore, loda, benedice, intercede, rende grazie, dialoga con
Dio, chiede aiuto.

I1 Padre nostro, preghiera di Gesu e della Chiesa, sta al centro della vita di
relazione dell’uomo con Dio. Non é solo una formula letteraria, & una certa rivela-
zione del mistero di Dio e un grido dello Spirito Santo, che sale fino al Padre e che ci
insegna a dire «Gesu & il Signore» (1Cor 12,3). Possiamo gridare: «avete ricevuto lo
spirito dei figli di Dio, che ci fa gridare “Abba, Padre”» (Rm 8,15). Il Padre nostro ¢
il centro del dialogo di Gesu e della Chiesa con il Padre, & ’evento spirituale nel
quale lo Spirito rivela le cose profonde di Dio. Il Padre nostro ¢ una sintesi del
vangelo, come diceva Tertulliano®, un compendio delle Scritture, diceva Agostino®,

STERTULLIANQO, De Oratione, c. 1.



ABELARDO LoBato Casapo OP 671

tra tutte le preghiere la piu perfetta e la pitl importante, dice Tommaso d’Aquino.'

Tommaso d’Aquino, frate predicatore, teologo per vocazione e missione non
poteva non occuparsi della preghiera del Padre nostro. Per nostra fortuna lo ha fatto
durante tutta la sua esistenza nell’ ufficio di teologo. Era ancora baccelliere di Teologia
a Parigi, sotto il maestro Elia Brunet di Bergerac, quando ha fatto il primo commento
alla orazione dominicale, la preghiera del Signore. Si tratta del rapporto dello Spirito e
dei suoi doni con la vita cristiana, sia contemplativa che attiva, e la corrispondenza tra
i doni dello Spirito e le domande del Padre nostro, questione sollevata da Agostino."!

Ritorna sul Padre nostro durante il soggiorno italiano di Orvieto, tra il 1261 e il
1264. Su richiesta del papa Urbano IV, col quale ha avuto un rapporto di mutua stima
e di amicizia, Tommaso ha iniziato la Glossa continua, chiamata piu tardi Catena
aurea, scritta come strumento di catechesi per i pastori e predicatori. In essa Tommaso
ha adoperato per prima volta nella teologia latina i testi dei primi Concili e le opere dei
Padri greci. Ha commentato il Padre nostro sia di Matteo sia di Luca con i testi della
tradizione cristiana, anche quelli che a Parigi non ha potuto trovare, come il commento
del Crisostomo su Matteo. In questo ufficio di glossatore Tommaso si limita a racco-
gliere le voci pit autorevoli della tradizione della Chiesa, in primo luogo quella dei
Padri e dei grandi teologi del passato.'

Nel suo secondo soggiorno come maestro reggente della cattedra di Parigi, ver-
so il 1270 ritorna sul Padre nostro nella seconda parte della Summa Theologica, nel
trattato sull’orazione. Si chiede se le domande del Padre nostro siano giuste e ben
disposte. La sua risposta, fondata sull’autorita di Cristo e proseguendo la lettura ago-
stiniana, presenta lo schema di una sapiente disposizione.

La preghiera ¢ ’espressione del nostro desiderio; pertanto solo possiamo chie-
dere in modo giusto cio che giustamente possiamo desiderare. La preghiera del Signo-
re non soltanto contiene tutto ¢io che possiamo rettamente desiderare, ma anche 1’ordi-
ne dei desideri; allo stesso tempo che ci guida nell’incontro con Dio, ci educa nella
formazione del nostro affetto. Il desiderio tende al fine che & Dio quando desidera la
sua gloria e la nostra possesso di essa. Le due prime domande sono cosi ordinate a Dio
in se stesso e a noi nel regno di Dio. Il desiderio tende anche verso ciod che conduce al
fine, e cosi chiediamo di fare la volonta di Dio e il cibo per il nostro sostentamento, sia
spirituale che corporale. Lordine alla vita in Dio si consegue per accidens togliendo
gli ostacoli. Tali sono il peccato, la caduta nelle tentazioni, il male. Il primato del fine
che ¢ Dio prevale su tutte le realtd desiderate. Siamo chiamati alla comunione col
Padre nella vita eterna, che ci viene data per lo Spirito di Gesu Cristo. '

8. AGOSTINO, Epist. 130, 12, 22.

' S. TOMMASQ, Summa Theologica, 11-11, 83, 9.

"D, In IIT Sent. Dist. XXXIV, q.l.art.6.

"21D., Catena aurea in Matthaeum c. 6; Catena aurea in Lucam, ¢. 11. Cfr. Editio R. Busa, Sancti
Thomae Aquinatis Opera omnia, vol. 5. pp. 155-157; 323-324.

1 8. TOMMASO, Summa Theologica, 1I-11, 83, 9.



672 UMANITA E CULTURA

Da questo secondo periodo parigino procede anche la Lectura super Mattha-
eum, nella quale espone il testo in modo breve e con notevole penetrazione.'* Infine,
quando si trovava a Napoli come Maestro di Teologia nella stessa Universita nella
quale egli aveva iniziato gli studi da giovane, nell’anno 1272, su richiesta del suo
carissimo compagno Fra Reginaldo ha iniziato un Compendio di teologia, destinato a
coloro che sono impegnati nelle attivita lavorative e centrato nel commento alle tre
virtt teologali. Ha portato a termine 1’analisi di quanto dice in relazione alla fede, e ha
iniziato la seconda parte con 1’analisi della virtu della speranza. Da questa virtu pro-
mana il desiderio della vita eterna, dal quale procede I’orazione. Gesu Cristo ci ha
insegnato una forma di preghiera mediante la quale la nostra speranza in Dio si eleva
in sommo grado, e ci mostra cosa dobbiamo sperare attraverso cio che ci insegna a
chiedere. In questo contesto Tommaso inizia ’esposizione del Padre nostro. Ha spie-
gato soltanto il principio della preghiera con il saluto al Padre, e poi le due prime
domande, quella della santita del nome e quella del regno.

Questo prezioso Compendium s’interrompe quando Tommaso espone come sia
possibile ottenere il Regno, in quanto ci fa partecipi della sua gloria. amanuense ha
lasciato una frase incompiuta: «Fu molto difficile infatti...». Il Compendio di Teologia
s’interruppe quel fatidico giorno del 6 dicembre del 1273, nel quale Tommaso si trovo
improvvisamente incapace di continuare a scrivere, nonostante Fra Reginaldo lo inci-
tasse a proseguire. Tommaso rispondeva con tre parole: Reginalde non possum!.

Dopo quella forte esperienza di Dio, tutto quanto aveva scritto, gli sembrava
paglia, senza grano. Scrivere sul regno di Dio era come trovarsi ancora nella regione
della dissomiglianza con la realtd della quale parlava. Forse era meglio il silenzio,
poiché il silenzio fa onore a Dio."

Tutti questi approcci teologici al Padre nostro hanno le caratteristiche della
teologia tomista, che si fonda sulla rivelazione della Bibbia e raccoglie la tradizione
della Chiesa, sviluppata nelle diverse epoche. E una teologia sulla preghiera di Cristo.
Niente in essa deve essere trascurato. Ogni parola si presta a una profonda riflessione
che mai sara definitiva. Come egli dice alla fine del Commento a Giovanni, i fatti e le
parole di Dio partecipano della sua pienezza infinita e mai nella storia potranno essere
esaurite dalle “letture” e dall’esegesi umana.'®

3. TOMMASO E LA CATECHESI SUL PATER NOSTER

Oltre ai trattati teologici sulla preghiera del Padre nostro Tommaso ci ha lasciato
catechesi per il popolo sulla preghiera del Padre nostro. Negli anni 1272-1273, nell’ulti-

“1ID., Lectura super Maithaeum, c. V1, 9-16, ed. Marietti, nn. 583-602.

15 Cft. ID., Compendio di Teologia, a cura di A. SELVA, O.P, Presentazione di A. LOBATO, ESD,
Bologna 1995, pp. 7-31.

191D, In Evangelium Joannis, ¢. 21, n. 2660.



ABELARDO Losato Casapo OP 673

mo periodo della sua residenza a Napoli, durante i tempi forti di avvento e di quaresima,
il teologo Tommaso ha accettato I'invito di fare catechesi per il popolo in una predicazio-
ne serale, con stile semplice e chiaro, alla portata di tutti, non in latino come faceva la
scuola, ma nel volgare napoletano. Tocco sottolinea che Tommaso, nonostante fosse
stato in tanti Paesi e per lungo tempo fuori I’Italia, non ha parlato nessuna altra lingua se
non il latino della scuola e la lingua materna di Napoli. Nei sermoni di catechesi si
occupd dei comandamenti - Collationes in decem praeceptis, che furono riassunte in
latino per mano del segretario Pietro di Andria'’- , poi egli spiego il Credo, il Pater
noster € 1’ Ave Maria. Fra Reginaldo che ha fatto il riassunto di queste catechesi, non ci
ha pero trasmesso il testo in lingua napoletana, che sarebbe per noi un tesoro, ma solo un
riassunto in latino, che indica tutto ’essenziale, lasciando perduta la forza viva della
parola parlata nella lingua del popolo. Tommaso predicava con gli occhi in alto, con
grande abilita dialettica. Nel processo di canonizzazione lo dichiarano alcuni testimoni
che avevano ascoltato le prediche come Giovanni Coppa, il quale afferma che la mag-
gior parte del popolo veniva ad ascoltare i sermoni del maestro To mmaso. Tocco attesta
che «il popolo lo ascoltava con tanta devozione, come se da Dio stesso venissero le sue
parole».'® In questo contesto catechetico, tra le Collationes dell’anno 1273 si trovano
quelle sul “Pater noster”, In orationem dominicam, che ci proponiamo di analizzare.

La nostra riflessione si centra su queste catechesi intorno alla preghiera cristia-
na sotto la mozione dello Spirito Santo. E accertato da B.-G. Guyot che la prima ri-
chiesta, o petitio, quale viene nei testi stampati, non appartiene a Tommaso, ma & stata
presa da Aldobrandino di Toscanella.”” Una lettura attenta scopre la differenza di sche-
ma con tutte le altre. Percio noi la trascuriamo e facciamo ricorso al testo del Compen-
dium, che si occupa della prima petizione e deve essere non solo contemporaneo, ma
egualmentescritto per una catechesi dei semplici e degli occupati.

Tommaso catechista insegna al popolo a pregare con Gest, in dialogo con il
Padre, mossi dallo Spirito, in modo cosi profondo che la preghiera possa essere una
delle vie per raggiungere il grande scopo del discepolo, la conformita con il Figlio di
Dio. La preghiera ¢ I’espressione del desiderio, la voce della speranza, il grido del

"7 Cfr. I.-P. TORRELL, Les Collations in decem praecepta de saint Thomas d’Aquin, Edition criti-
que avec introduction et notes, in “Revue des Sciences philosophiques et théologiques™ (1985), 5-40. 227-
263.

¥ G. TOCCO, Hystoria, c. 48. Fontes, 122.

" La Commissione Leonina non ci ha dato ancora il testo critico di questa Reportatio. Nelle edizio-
ni delle Opere di Tommaso viene pubblicato un testo il cui capitolo 18 é inautentico come ha dimostrato
Guyot. Appartiene a Aldobrandino di Toscanella. Noi prendiamo in esame il testo delle Opera omnia del-
Iedizione di R. Busa. Un monaco de Fongombolt ha fatto la traduzione francese del testo usuale, pubblicata
accanto al testo latino: SAINT THOMAS D°AQUIN, Le Pater et I 'Ave, Nouvelles Editions Latines, Paris
1967. Un certo approceio al testo lo ha fatto anche M. AILLET, nella sua tesi di laurea a Fribourg, sotto la
direzione di S. Pinkaers, Lire la Bible avec saint Thomas, Editions Universitaires, Fribourg 1993.

 B.-G. GUYOT, Aldobrandinus de Toscanella: source de la prima petitio des éditions du commen-
taire de saint Thomas sur le Pater, in “Archivum Fratrum Praedicatorum”, 53 (1983), 175-201.



674 UMANITA E CULTURA

povero in cammino, 1’incontro con il Padre. Bisogna pregare con Gestl e come Gesil.
Tommaso imparava da Agostino la ricerca sul nucleo del vangelo. Se questo nucleo si
trova nel Sermone del Monte, con le beatitudini, e nelle domande della preghiera del
Fater; si deve dare una certa corrispondenza tra i doni dello Spirito che ci spingono a
pregare, le domande che noi facciamo al Padre e le beatitudini che sono frutto dell’at-
tivita del discepolo che si conforma con Cristo. Spetta al teologo fare queste correla-
zioni e Tommaso le fa riducendo i tre fattori al numero di sette.

Tale pensava che fosse il numero dei doni, tali le domande del testo di Matteo,
e tali poteva essere quello delle beatitudini. Nonostante egli confessi che vi sia un
certo adattamento, ammette che vi & una corrispondenza profonda, e prende sul serio
qualsiasi indicazione del testo. Niente puo essere superfluo nella parola di Dio.!

Tommaso si adatta allo stile e al clima dell’esegesi, della catechesi e della teo-
logia medievale.?? Nel nostro tempo, con pili mezzi e pill grande eredita dottrinale,
I’esegesi di approccio al Padre nostro segue vie un po’ diverse,” ma non possiamo dire
che siano piu penetranti di quelle di Tommaso.

Il catechista Tommaso offre il seguente schema tripartito di ogni petizione al
Padre:

a) Lo Spirito ci spinge a rivolgere al Padre ciascuna delle domande, suscitando
il desiderio mediante i suoi doni. Da questa mozione segue la richiesta che esprime il
desiderio del credente bisognoso di ausilio. La preghiera & soprattutto petizione, ma
allo stesso tempo scoperta del profondo dell’'uomo, delle sue capacita sia per il bene
che per il male. In essa I’'uomo trova se stesso, a un tempo problema e mistero, che
solo incontra la soluzione alla luce del mistero di Cristo.

b) 1l teologo catechista fa un’acuta analisi del contenuto della sua richiesta, dal
punto di vista dell’antropologia e del rapporto religioso dell’'uomo con Dio.

¢) Infine, la richiesta ci porta all’esercizio di una delle beatitudini, nella quale ci
viene proposta sia 1’esperienza di Gesu che I’ideale della vita cristiana.

Lo sviluppo della catechesi rispecchia questo schema di fondo, anche se non in
tutte le catechesi si sviluppa pienamente. Si puo pensare che questo sia dovuto pit che
a Tommaso, all’autore della Reportatio, che conclude il suo lavoro con uno schema
che designa come «compendiosa expositio totius orationisy.

In questo orientamento della catechesi Tommaso trova nel Pater una via verso
il nucleo del cristianesimo, in modo concorde con Agostino, il quale prima di accettare
il sacerdozio chiese al vescovo Valerio di lasciargli un tempo di riflessione su cosa
doveva insegnare al popolo. Frutto delle sue riflessioni sono i libri De doctrina chri-

2 Cfr. S. TOMMASO, Summa Theologica, 11-11, 68,3.

* Per un panorama sullo sviluppo della preghiera nella Chiesa, e del ruolo del Padre nostro, nella
storia della spiritualit cf. la voce Priére nel Dictionaire de spiritualité, Paris 1986 pp. 2218-2283.

= Cfr. J. CARMIGNAC, Recherches sur le “Notre Pére”, Lethouzey&Ané, Paris 1969,



ABELARDO Losato Casapo OP 675

stiana, € De Sermone Domini in Monte nei quali tenta di stabilire le correlazioni tra
doni, domande e beatitudini.?*

Tommaso entra in questa prospettiva e la porta a compimento, in modo origina-
le. Egli ha sviluppato la teologia dei doni in rapporto all’intuizione di San Gregorio
Magno, partendo del testo di Isaia 11,1-2, dove si rivela la pienezza dello Spirito con i
sui doni sul Messia.” Questi spiriti sono dati anche all’uomo per lo sviluppo delle
virtl teologali e morali. Le beatitudini sono gli atti o le operazioni perfette del cristia-
no, espressioni della vita di Dio in noi.*® La catechesi di Tommaso tende a questo
ideale: ogni cristiano che prega il Padre nostro dovrebbe avere coscienza della profon-
dita di questo cammino di perfezione. Si tratta di una orazione vocale, che & segno
della realta e della struttura antropologica del discepolo di Cristo. Tommaso & ben
consapevole che nel Pater ogni parola ci apre un orizzonte infinito e presenta tante
questioni, testuali, esegetiche, teologiche.

Laricchezza biblica delle catechesi di Tommaso ¢ I’elemento pit saliente. L udi-
tore ¢ chiamato all’ascolto di testi della Sacra Scrittura che si succedono come in ca-
scata e servono a chiarire ogni domanda. Tommaso ¢ fedele al senso letterale, che si
spiega con altri testi della Bibbia. La teologia promana da questa fonte della rivelazio-
ne e il teologo, come il cristiano, deve essere attento uditore, contemplatore e fattore
della parola. Tanta ricchezza di contenuto ci sorpassa. Qui dobbiamo limitarci ad indi-
care solo le pietre miliari di questo cammino.

La catechesi di Tommaso ¢ una lettura teologica della preghiera. Il fondamento
della sua dottrina non si trova negli schemi della ragione, ma nella rivelazione della
Bibbia. Egli cerca il senso delle domande nei testi della rivelazione, nel senso letterale
che fonda la fede, nel senso spirituale che parla sempre di Cristo, e nel senso morale
che & implicito nelle azioni dell’'uomo. Il discepolo che prega deve conformarsi con
Cristo orante, in dialogo con il Padre, mosso dallo Spirito. La preghiera & incontro con
Dio Padre rivelato in Ges.

3.1 Il saluto al Padre: Padre nostro

Amoi cristiani, al di sopra della natura viene data la grazia, per la quale divenia-
mo partecipi della natura divina (1Pt 1,3), siamo rigenerati in figli di Dio, abbiamo
ricevuto lo Spirito di adozione, e possiamo con Gesui dire a Dio: Abba, Padre (Rm 8,
15). «Con il solo dire Padre il cuore dell’'uomo viene preparato a pregare cod sincerita
€ a ottenere cio che spera».’ Colui che lo chiama Padre & disposto dallo Spirito a

* S, AGOSTINO, De Sermone Domini in Monte, IL, 6 (PL 34, 1278). Si tratta della Lettera a Proba,
che porta il n. 130 nell’edizione delle Opere, vol. XXII, Le Lettere, 11, Citth Nuova, Roma 1971, pp. 72-112.

* Cfr. M. AILLET, Lire la Bible avec Thomas, Editions Universitaires, Fribourg 1993.

* Cfr. S. RAMIREZ, Opera omnia, t.VIL. De donis Spiritus Sancti, deque vita mystica, CSIC, Ma-
drid 1974, pp. 156-157.

78, TOMMASO, Compendio di Teologia, Presentazione di A. LOBATO, ESD, Bologna 1995, pp. 327.



676 UMANITA E CULTURA

imitarlo e ad evitare cio che lo fa diventare dissimile a lui. Noi siamo figli di adozione,
mentre Cristo ¢ il figlio unigenito. Egli & generato, noi siamo stati creati e rigenerati da
Dio. Percid diciamo con verita: Padre nostro. Che bella novella € questa! La rivela-
zione di Dio Padre ¢ come il cuore del vangelo che illumina ogni uomo.

Si aggiunge al saluto del Padre nostro la frase, “che sei nei cieli”, per indicare,
nello stile ebraico, che la sua potenza di Padre si stende al di sopra dei cieli, sostiene
anche il mondo celeste e lo trascende. Percio noi non siamo sottomessi alla necessita
degli astri, ma alla cura della provvidenza che conta anche i nostri capelli (Mt 10,30) e
non & lontana da nessuno. Il Padre nostro & anche il nostro cielo. La religione cristiana
ha un fondamento personale e si sviluppa nelle relazioni interpersonali, come in una
famiglia che accomuna Dio e gli uomini in Cristo.

A Dio Padre rivolgiamo le nostre preghiere in un certo ordine. Le prime tre
chiedono delle realta spirituali, che hanno un inizio in noi in questo mondo, ma avran-
no il loro compimento soltanto nella vita eterna. Cosi sono la santita, il regno e la
volonta di Dio. Nella prima richiesta domandiamo che sia conosciuta la santita di Dio,
nella seconda la partecipazione al suo regno di vita eterna, e nella terza I’adempimento
della volonta di Dio in noi.

Tutto questo ha inizio mentre siamo nel mondo, ma solo arriva ad essere piena
realta solo nella vita eterna. Si verifica nella vita cristiana la dialettica del “gia” e del
“non ancora”, I’inserimento della vita eterna negli istanti della temporalita.

3.2. Sia santificato il tuo nome

‘Dato che il testo offerto nelle edizioni dell’In oriationem dominicam non ¢ di
Tommaso,e neanche rispecchia lo schema da lui seguito in tutte le altre catechesi lo
possiamo sostituire con alcune indicazioni autentiche del Compendium, anche se in
esso risulta diverso il punto di partenza nel dono, e di arrivo nella beatitudine corri-
spondente.

a) Il dono che ci muove verso la santita di Dio ¢ il dono del timore, il quale & il
dono piu presente nella Bibbia, dal quale procede il giusto atteggiamento dell’'uomo di
fronte a Dio nel suo mistero sia di maesta, sia di amore. Davanti a Dio I’'uomo puo
avere esperienza della Paura di Dio, o della figa da Dioe, o dell’eclisse di Dio. 11 dono
del santo timore, che coincide con il dono di pieta, ci porta allo sviluppo del nostro
rapporto con Dio, fino all’amore verso il Padre, la santita e la gloria del suo nome.

b) La riflessione del catechista Tommaso ha radici in Agostino. Noverim fe,
noverim me!** Il mistero di Dio & la sua santita. Solo Egli & santo. Il nostro problema &
come possiamo avvicinarci a Lui. Tommaso ha lavorato tutta la sua vita sul problema
di Dio. Da bambino chiedeva con insistenza ai monaci di Montecassino, Dimmi, chi é
Dio? Con Dionigi, con Maimonide, cercava come possiamo nominarlo, se lo cono-

* S. AGOSTINO, Soliloguia, 1,1.



ABELARDO Losato Casapo OP 677

sciamo cos¢ poco. Anch’egli scriveva il suo De divinis nominibus.” In ogni uomo vi &
un naturale istinto che lo porta a Dio, e si manifesta nei semplici che lo trovano nella
preghiera.

La preghiera nasce dalla speranza e questa presuppone il desiderio. Si spera cio
che si desidera. Quando si spera di ricevere qualcosa da un altro uomo, ¢id si chiama
richiesta, invece quando si spera ottenerlo da Dio si dice preghiera. «Le cose che il
Signore ci ha insegnato a chiedere nella sua preghiera sono mostrate all’uomo come
desiderabili e possibili, ma cosi ardue da non poter essere raggiunte con le forze uma-
ne, bensi solo con I’aiuto divino».*

11 desiderio nasce dall’amore, e il nostro amore si chiama carita e va in primo
luogo verso Dio stesso,affinché egli sia amato sopra ogni cosa. Si desidera che tutti
possano conoscere ¢ amare Dio. Nessuno ¢ totalmente privato della conoscenza, ma
una vera e completa conoscenza ¢ «un bene cosi arduo, da eccedere ogni possibilita
umanay, e percio 1'uomo ha bisogno della divina rivelazione nella quale Dio si mani-
festa. Una certa conoscenza di Dio viene ricavata dagli effetti e dalle realta alla nostra
portata, ma ¢ debole e inadeguata, perché tutti gli effetti della prima causa, sono infi-
nitamente lontani e distinti da essa, e d’altra parte gli uomini hanno errato in vari modi
circa la conoscenza di Dio. Dio si ¢ manifestato in figura nell’ AT, e in persona nel NT.

La conoscenza di Dio nel Figlio ¢ quella che deve arrivare a tutti. Per questo
preghiamo: Sia santificato il tuo nome. Un segno della santita di Dio sono i santi, gli
uomini santificati mediante la divina dimora in noi. Si chiede a Dio di essere noi santi
affinch¢ egli sia glorificato. La prima preghiera & la gloria di Dio.*!

¢) A questa prima richiesta del Pater corrisponde la prima delle beatitudini:
Beati i poveri. I poveri, gli afflitti, gli affamati sono i destinatari della buona novella; i
bambini, i peccatori, i piccoli sono chiamati a rivelare la santita di Dio, la sua gloria.
Gesu € venuto ad annunziare la loro liberazione e la giustizia di Dio liberatore, santo.*
La prima domanda-invocazione chiede la gloria e la santita di Dio negli uomini chia-
mati a conoscerlo e amarlo.

3.3. Venga il tuo regno

a) Il dono che muove il discepolo a chiedere 1’avvento del regno & lo stesso
dono del timore che nella traduzione dei LXX era sdoppiato e oltre al timore era anche
il dono della pietd. Lo Spirito ¢ Spirito di pietd. Tommaso descrive la pietd come «un
affetto dolce e devoto al padre e ad ogni uomo che si trova in stato di miseria». Da
questo dono procede il desiderio e la preghiera sul regno di Dio.

¥ S. TOMMASO, Summa Theologica, 1, q. 13.

Y 1ID., Compendium, p. 334.

3 Jvi, pp. 335-337.

* Cfr. .DUPONT, Le Beatitudini, tr. it., 1, EP, Cinisello Balsamo (MI) 1992, pp. 513ss.



678 UMANITA E CULTURA

Mosso dallo Spirito di pieta I’'uomo sviluppa la sua vita spirituale, il rapporto
con Dio, come principio e fine, come Padre con cuore di madre, come Colui che abita
piti profondo e intimo che noi stessi. Egli & il Signore e ha diritto a regnare. Mossi dallo
Spirito chiediamo che in realta Dio regni e sottometta tutto a Lui (1Cor 15,25).

b) Cuomo desidera diventare partecipe del regno e della gloria di Dio. Questa
partecipazione € nel cielo, ma inizia in questo mondo, nella misura che Dio abita nel-
’uomo. La pieta ci muove a chiedere che Dio regni negli uomini, e ci¢ accade median-
te la conversione dei giusti, la giustificazione dei peccatori, la vittoria sulla morte. Il
regno di Dio si verifica nella gloria del cielo, dove il male non ¢’¢, dove si trova la
totale liberta senza servitu, tutti i beni senza nessun male, ma inizia in questo mondo
dove sono fatalmente insieme il bene e il male, i giusti e peccatori. Il Regno di Dio
coincide con il re, che &€ Gesu.

Il regno di Cristo non é una morale, né un programma, né¢ una legge, ma una
persona alla quale si uniscono i credenti, i discepoli chiamati ad essere fermento che
trasforma la massa e fa possibile I’avvento del regno. Nella richiesta sull’avvento del
regno di Dio, che ha inizio gia quaggit, Tommaso nella sua catechesi insegna che la
nostrsu richiesta chiede a Dio tre cose: la conversione volontaria dei giusti, la punizio-
ne involontaria di coloro che non vogliono che egli regni, e la distruzione della morte
con la risurrezione. Queste due ultime avranno luogo soltanto alla fine dei tempi. Allo-
ra sard il compimento del regno nella gloria del paradiso. Ed ¢ questo cio che ogni
uomo desidera quando sospira per la giustizia, la liberta, e ’abbondanza dei beni.

Circa il desiderio di liberta Tommaso fa la seguente affermazione: «Qui non
abbiamo liberta, nonostante che la desideriamo per natura, invece 1a ci sara la liberta
totale senza servitl (= Hic non est libertas, quamquam omnes naturaliter desiderent
eam, sed ibi erit omnimoda libertas contra omnem servitutem)». 1l desiderio naturale
della liberta ¢ in paragone con quello verso la veritad. Qui ancora regna il peccato,
percio chiediamo che venga il regno di Dio.

¢) Questa richiesta ¢ in relazione con la beatitudine dei poveri, degli umili e dei
miti come Cristo (Mt 11,29). Il dono della pieta, come dolce affetto verso il Padre e
verso coloro che soffrono, € una sola cosa con il dono del timore nel testo ebraico di
Isaia (Is 11,1). Ma il mistero del regno coincide con il mistero di Gesu: € in mezzo a
noi, € non lo conosciamo. Beati coloro che lo conoscono come egli ci conosce. In essi
ha inizio il regno.

3.4. Sia fatta la tua volonta interra come in cielo

a) Lo Spirito Santo effonde su di noi il dono della scienza, e ci fa diventare
saggi, prudenti, umili, con la vittoria sulla ignoranza, la stoltezza e la superbia. Da
questo dono procede la capacita di conformare la nostra volonta con quella di Dio. E
cosi chiediamo a Dio, con Gesu: Sia fatta la tua volonta nella terra come nei cieli.

b) Tommaso catechista spiega con acuta intuizione che ci sono tre cose che Dio
desidera da noi, e che siamo invitati a chiederle, sotto la mozione dello Spirito, in



ABELARDO LoBato Casapo OP 679

questa richiesta: la prima, che tutti gli uomini abbiano la vita eterna e possano essere
salvi, perche a questo fine sono stati creati; la seconda, che ogni uomo osservi i suoi
comandamenti, perché essi sono la via della giustizia. Le leggi sono date all’uomo
libero, il quale riceve la grazia di Dio per vivere come discepolo di Gest, seguendo la
volonta di Dio; la terza cosa che Dio vuole & che ogni uomo sia in grado di realizzare
I’'umanita come il primo uomo, come 1’'uomo perfetto.

Ciascuno degli uomini deve essere come Adamo e come Cristo, conforme con
ilil principio o il progetto uomo, nel quale si verifica in pienezza 1’umanita dell’uomo.
La catechesi di Tommaso spiega questi desideri divini su di noi, che sono come tre
stelle nella notte dell’ homo viator: salvezza eterna, legge divina, pienezza di umanita.
Tale ¢ la volonta di Dio sull’'uomo. La preghiera chiede con piena fiducia che questo
avvenga in ogni uomo. Acutamente avverte Tommaso il modo con cui Cristo ha for-
mulato questsu richiesta: Non diciamo fui, non diciamo facciamo, ma sia fatta la tua
volonta. In questa formula si esprime ben chiaro I’accordo che si richiede tra la grazia
di Dio e la volonta dell’uomo. Dio vuole la cooperazione dell’'uomo con la sua grazia.

Dio ha fatto I’uomo senza la cooperazione dell’uomo, ma non lo giustifica sen-
za questa cooperazione. Agostino lo ha espresso nella sue formule lapidarie: «Qui
(ergo) fecit te sine te, non te iustificat sine te» (Sermo 169 - PL 38,923). Il processo
della restaurazione dell’'uomo deve essere in grado di ricuperare la dignita originaria
con il pieno accordo tra spirito e carne nell’uomo.

¢) Cuomo che compie queste tre cose che Dio vuole arriva alla pienezza, signi-
ficata nella beatitudine del pianto: Beati coloro che piangono, perché questi saranno
consolati (Mt 5,5). Il dono della scienza ci porta ad una visione retta delle cose in Dio,
di Dio nelle cose e delle cose in se stesse, nei suoi pregi e nei suoi limiti. Questo ci
porta alla scoperta della bonta e dignita del creato, e della miseria della condizione
umana, disposta alla lode e al pianto, alla glorificazione di Dio e alla fuga del male nel
mondo. Tale ¢ la scienza dei santi e la beatitudine di coloro che saranno consolati.

3.4. Dacci oggi il nostro pane quotidiano

a) Lo Spirito Santo dona la fortezza, affinché I'uomo non soccomba per il timo-
re di non avere il necessario. Dio viene in nostro ausilio, € il suo spirito ci insegna cio
che dobbiamo chiedere a Dio, egli ¢ lo spirito di fortezza. Da questo dono procede la
richiesta: Dacci oggi il nostro pane quotidiano.

b) In questa quarta domanda-invocazione hanno inizio le preghiere delle cose
necessarie a questa vita presente, cio che I’'uomo puo avere in modo perfetto in questa
tappa terrena, consapevole che anche queste cose ci sono elargite dalla provvidenza di
Dio. Con le parole della richiesta siamo esortati a evitare cinque peccati che di solito
provengono dal desiderio delle cose temporali:

* il desiderio immoderato delle cose che vanno oltre la propria condizione,
come quando il milite vuole vestire come il capitano, o il prete come il vescovo; questo
desiderio ci allontana dalle cose spirituali, percid lo Spirito ci insegna a chiedere le



680 UMANITA E CULTURA

cose necessarie adeguate alla nostra condizione, cose che vengono designate nel pane
quotidiano. Non chiediamo cose delicate, squisite, diverse, ma il pane che & nutrimen-
to comune per la vita;

* un altro vizio & defraudare le cose altrui, poiché dopo diventa molto difficile
la restituzione, senza la quale il peccato non si perdona. Chiediamo il pane nostro non
I’alieno che ¢ quello che mangiano i ladri.

* la sollecitudine superflua che impedisce di essere contenti con cid che abbia-
mo e ci fa desiderare sempre di piu: siamo invitati a chiedere solo il pane per il giorno.

* la voracita immoderata nel voler consumare in un giorno i beni di un lungo
periodo;

* I'ingratitudine quando non si riconosce che ogni bene che possediamo, sia
esso spirituale o temporale, procede da Dio.

I beni temporali, significati nel pane quotidiano devono essere per 'utilita e il
bene dell’uomo, non occasione per il male e 1’allontanamento da Dio, come tante volte
accade. Il pane spirituale necessario e chiesto per il giorno € duplice, e si riceve nelle
due tavole, quella del sacramento eucaristico e quella della parola di Dio. Cosi lo
chiediamo.

c) In questo modo I’uomo arriva alla beatitudine della fame della giustizia
(Mt 5,6). Le realta spirituali, a differenza di quelle temporali, quanto pit sono posse-
dute, tanto pit sono desiderate, il desiderio accresce la fame della vita eterna. Il
senso della giustizia cristiana e la beatitudine della fame e sete di giustizia apre un
vasto orizzonte alla causa del vangelo. Tommaso & ben consapevole di questa novita
della vita cristiana.*

3.5. Rimetti a noi i nostri debiti come anche noi li vimettiamo ai nostri
debitori

a) Lo Spirito che da la fortezza dona anche il consiglio. Ogni consiglio di sal-
vezza proviene dallo Spirito santo. L'uomo ha bisogno del consiglio dello Spirito,
come il malato ha bisogno del consiglio del medico. U'uomo si indebolisce per il
peccato, e deve cercare consiglio per guarire. Lo Spirito consiglia ai peccatori di
chiedere perdono orando: Rimetti a noi i nostri debiti.

b) Siamo debitori di Dio, in quanto gli abbiamo tolto qualcosa del suo diritto: ¢
suo diritto che I’'uomo faccia la sua volonta; ma sempre quando preferiamo la nostra
togliamo a Dio cio che ¢ suo. I peccati sono i nostri debiti. Lo Spirito ci induce a
chiedere il perdono. La riflessione su questa richiesta & triplice: perché, quando e come
chiedere il perdono.

» Larichiesta ci insegna che nella vita sono necessarie due cose: che ’'uomo sia
umile e timoroso di Dio, senza la presunzione di credere che possa essere nel mondo

# Cfr. J. DUPONT, Le Beatitudini, 2, pp. 477-601.



ABELARDO Losato Casapo OP 681

senza peccati. Questo & impossibile per noi, appartiene solo a Cristo che era pieno di
Spirito, e alla Vergine Maria, sua madre, che era piena di grazia, ma a nessun’altro.
Tutti siamo chiamati a recitare questa richiesta con verita: rimetti a noi i nosiri debiti.
Ma allo stesso tempo dobbiamo cercare di vivere sempre nella speranza, anche se
siamo dei peccatori, senza cadere nella disperazione che ci porta ad altri peccati ancora
piti gravi. Dio & padre che perdona se noi siamo pentiti. In questo modo dalla richiesta
consegue il timore e la speranza. Dobbiamo chiedere perdono perché siamo peccatori
e tutti abbiamo dei peccati.

« La richiesta ci insegna anche quando si rimettono i nostri debiti. Al riguardo
dobbiamo considerare che nel peccato ci sono due cose, la colpa che ¢ offesa a Dio, e
la pena che ¢ dovuta alla colpa. La colpa viene rimessa nella contrizione con il propo-
sito della confessione e della soddisfazione. Dio perdona il peccato del contrito, ma il
sacerdote & ancora necessario perché nella contrizione va incluso il proposito di con-
fessione, e la pena eterna si cambia in temporale. Nella confessione questa pena viene
rimessa o del tutto o in parte, come puo essere rimessa per 1’applicazione delle indul-
genze che procedono dal tesoro che possiede la Chiesa per i meriti di Cristo e dei santi.

« Nella richiesta si richiede che da parte nostra rimettiamo al nostro prossimo le
offese che abbiamo ricevuto. Tutti hanno esperienza di quanto sia difficile questa con-
dizione e si domandano se non sia sufficiente la prima parte della preghiera, chiedere
il perdono di Dio, senza implicare il nostro perdono al prossimo. Ma questo non &
possibile. Se tu non rimetti, non ti sara rimesso. Chi fa la richiesta deve recitare con
verita anche la seconda parte, come noi rimettiamo ai nostri debitori. Non ¢ facile
questo per la maggior parte dei cristiani. Percio Tommaso catechista distingue due
modi di rimettere, uno dei perfetti, che non si puo chiedere a tutti, ma solo a coloro che
sono cosi coraggiosi da essere in grado di cercare colui che ha offeso per offrirgli la
remissione, e un altro, comune e necessario a tutti, che esige solo di dare il perdono a
coloro che lo chiedono.

Il dono del Consiglio sviluppa nel modo divino la virtt centrale della prudenza sia
per il governo di sé stesso con fedelta alla voce della coscienza, sia nel rapporto con gli
altri, senza orgoglio né autosufficienza. La voce della coscienza € la voce di Dio che
risuona in noi, e vieta di agire contro di essa. Tutto cio che ¢ contro la coscienza ¢ peccato.

¢) Dall’esercizio di questa richiesta procede la beatitudine della misericordia,
per la quale siamo in grado di essere misericordiosi con il prossimo (Mt 5,7). Dio &
misericordioso perché compatisce le umane miserie. Gesu era pieno di misericordia.
Noi siamo invitati ad essere misericordiosi come lo & Dio, allo scopo di ottenere la
misericordia di Dio. La nostra coscienza & voce che grida al cospetto di Dio e chiede
misericordia per i peccati e cuore compassionevole per coloro che hanno bisogno di
consolazione.*

3 Cfr. A. LOBATO, Crisi e risveglio della coscienza nel nostro tempo, ESD, Bologna 1989.



682 UMANITA E CULTURA

3.6. Non ci indurre in tentazione

a) Lo Spirito che ci ha ispirato a chiedere perdono dei peccati commessi nel pas-
sato, ci induce ancora a chiedere di poter evitare i peccati nel futuro. Non & conveniente
piangere per i peccati commessi e ancora accumulare nuovi peccati per dovere piangere
di pit. Lo Spirito di saggezza invita alla prudenza. Il dono dell 'intelletto ci sorregge nella
tentazione. Ad esso dobbiamo le intuizioni delle cose di Dio, la comprensione profonda
della realta, soprattutto nei momenti nei quali si richiede una decisione precisa. Il cristia-
no deve essere in grado di fare la scelta pro Deo, e non contra Deum.

b) La riflessione del catechista Tommaso su questsu richiesta ¢ triplice: cosa &
la tentazione, in quale modo viene tentato 1’'uomo, e come viene liberato nella tenta-
zione. Non ¢ facile capire il senso dellsu richiesta che fa a Dio come se egli fosse
induttore della tentazione.

* La tentazione ¢ un’esperienza nella quale viene messa alla prova la virtii e la
consistenza dell’'uomo nel bene. Ci sono due modi di comprovare la solidita della virtu
dell’'uomo: uno nell’ operare il bene che & sempre complesso e difficile, I’altro nell’evi-
tare il male, che sembra impossibile. E grande la virtu quando I'uomo ¢ ben disposto al
bene. Dio qualche volta mette alla prova 'uomo, non allo scopo di scoprire quanto sia
forte, perché a Lui niente ¢ nascosto, ma affinché gli altri possano avere notizia della sua
virtl. Cosi fece con Abramo e con Giobbe. Dio tenta provocando all’esercizio delle virt
umane e cristiane: della pazienza, della fortezza, della carita. Laltro modo & comprovare
la virtd dell’'uomo che viene messa alla prova per I’induzione al male: se egli resiste e
non consente, € segno di grande virti, se soccombe & senza virtu.

Dio non tenta nessuno con 1’induzione al male. Egli & buono per essenza, la
luce che non pud essere insieme alle tenebre.

* Ma I’'uomo viene tentato dai tre nemici, dalla propria carne, dal diavolo e dal
mondo. La carne istiga al male perché cerca le dilettazioni carnali e cosi I’'uomo lascia
le cose spirituali. Questo nemico domestico ¢ pericoloso, insidioso, permanente per-
ché convive con noi, & parte nostra e lotta contro lo spirito. Il diavelo ha il compito di
tentare e lo fa in tanti modi: conosce le nostre debolezze, ci inganna sotto la specie del
bene, e ci fa essere schiavi del suo impero. Il mondo tenta con I’appetito smodato delle
cose temporali, con i persecutori terreni.

* La liberazione nella tentazione si fa mediante la vittoria su di essa. E umano
essere tentato, ma ¢ diabolico consentire la tentazione. La richiesta non ci ispira il chie-
dere di non avere tentazioni, ma di non essere indotti dalla tentazione. Si dice che Dio
induce alla tentazione permettendo il male, sottraendo la grazia a causa dei peccati. Tom-
maso ricorda il versetto del salmo «non mi abbandonare quando mi verrano meno le
forzex (Sal 70,9). Quando nell’ufficio di Compieta del tempo di quaresima pregava nel
coro e si cantava un responsorio con queste parole del salmo, Tommaso piangeva aperta-
mente con la semplicita dell’'uomo medievale. Ma il modo proprio con cui Dio libera
I"'uomo nella tentazione passa attraverso il fervore della carita, in quanto la carita & in-
compatibile con il peccato, e per la nuova luce dell’intelletto, dono dello Spirito.



ABELARDO LoBato Casapo OP 683

¢) La beatitudine corrispondente ¢ quella della purezza del cuore (Mt 5,8). Essa ci
porta di luce in luce fino alla visione di Dio. Il Verbo € la luce che illumina ogni uomo e
gli dona conoscenza di se stesso. Come ogni vivente, il cristiano si sviluppa dai 1I’inter-
no, dal cuore nuovo. L'uomo si conosce bene soltanto nella presenza di Dio, dove scom-
pare I’oftusita della mente e la cecita dello spirito. Solo nella purezza di cuore si conosce
Dio, in modo imperfetto in questa vita e pienamente nella vita beata. Il discepolo di
Cristo rigetta la via dei farisei e degli ipocriti e segue la via della semplicita dei piccoli.

3.7. Ma liberaci dal male

a) Lo Spirito Santo per il dono della sapienza ci ispira a chiedere ancora, dopo
il perdono dei peccati, la liberazione nelle tentazioni, la preservazione dal male. Que-
sta richiesta ¢ generale contro tutti i mali: peccati, afflizioni, malattie, avversita di
questo mondo, e contro il maligno che é il diavolo.

b) Il catechista Tommaso nella sua riflessione teologale esamina i mali che minac-
ciano 1I'uomo nel mondo e trova quattro fonti di essi dai quali chiediamo che Dio ci liberi:

* Che Dio ci liberi da ogni sorta di afflizione. Ma questo & veramente raro, dato
che in questo mondo tutti gli uomini, anche i piu santi, sono afflitti. Solo nella patria
I'uomo sara senza afflizioni.

* Dio libera I’'uomo dal male, quando lo consola nelle afflizioni, senza questa
consolazione nessun uomo potrebbe resistere.

* A coloro che sono afflitti Dio concede tanti beni che fanno dimenticare il peso
dei mali. Percio non sono da evitare o temere le tribolazioni di questo mondo, poiché &
facile sopportarle, diventano motivo di consolazione, sono brevi, e ci offrono occasio-
ne di merito per entrare nella vita eterna.

¢ Le tentazioni e le tribolazioni, supportate e vinte, si convertono in bene.
Questo ¢ il segno della massima sapienza: essere in grado di indirizzare il male al
bene. Cosi fa Dio onnipotente ed ¢ concesso all’uomo nella pazienza. Le altre virta
operano nel bene, la pazienza opera anche con il male, Caeterae vero virtutes bonis
utuntur, sed patientia malis.

¢) La beatitutudine corrispondente al dono della sapienza e a questa richiesta contro
il male, ¢ quella della pace: «Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di
Dio» (Mt 5,9) T costruttori della pace operano mossi dallo Spirito. La pace ¢ la tranquillita
dell’ordine, sia interno, che esterno. Dio & il Dio della pace, e la vita in lui ¢ la vita nella
pace perpetua, dove il male e il maligno non hanno nessuna possibilita di perturbare. Il
dono della sapienza & una luce piena d’amore che dispone I'uomo all’amicizia con Dio.

Amen. E la confermazione nella lingua ebraica di tutte le domande fatte.

Dopo una settimana di catechesi sul Pater noster, Tommaso si disponeva a fare
altrettanto con 1’Ave Maria. Le catechesi di Tommaso In orationem dominicam sono
un modello di chiarezza, di penetrazione, di preghiera. Sono una conferma del suo
modo di fare teologia, non a tavolino, ma in ginocchio davanti a Dio, con Gesi orante
¢ con il modo deiforme dei doni dello Spirito.



