RTLu lll (1998) 3, 685-705 685

Nisi credideritis
non intellegetis.
La fede genesi della teologia

Costante Marabelli
Facolta di Teologia, Lugano

1l contributo che presentiamo € momento di un’indagine piu vasta che abbiamo
in cantiere e che intende studiare la metodologia teologica di sant’ Agostino.'
Si sono qui visitate le ricorrenze nell’ opera di Agostino del versetto d’Isaia 7, 9
(nella versione dei Settanta), “Nisi credideritis, non intellegetis” (ea@r morevopre
ouse py ovrpre, titenuto uno dei luoghi classici in cui prende rilievo e si tematizza
in lui il rapporto tra credere e intelligere *
Per delineare nella loro completezza i rapporti tra ragione e fede in Agostino, o
meglio il tema della razionalita della fede, occorrerebbe fare riferimento ad altri nume-
rosi testi e contesti, oltre che a una considerevole letteratura critica.® Il nostro proposi-

! 11 saggio si considen preparatorio alla monografia Agostino maestro di metodo teologico, annun-
ciata nel programma di “Eredita medievale. Storia della teologia medievale da Agostino a Erasmo da Rotter-
dam” (Jaca Book, Milano), di cui sono gia apparsi 12 volumi.

2 Cfr., per esempio, M. GRABMANN, Storia del metodo scolastico, 1, La Nuova Italia, Firenze
1980 (onig. Herder, Freiburg i. B. 1909-1911), p. 163; E. PORTALIE, voce Augustin (Saint), in Dictionnaire
de Théologie Catholique, col. 2339; Y. CONGAR, voce Théologie, in ivi, col. 351.

3 Un’eccellente ed insuperata sintesi per acutezza interpretativa e per ampiezza dei testi considerati



686 UMANITA E CULTURA

to, in questo saggio, € pit modesto e analitico, concentrandosi innanzi tutto nel coglie-
re il significato di questa citazione d’Isaia con attenzione alle sfumature dei vari conte-
sti in cui appare nell’intera opera dell’ Ipponate.*

Agostino, a proposito di questo versetto, ¢ consapevole di una divergenza, che
si attesta nelle traduzioni in latino. Simmaco e Gerolamo lo traducevano diversamente
con “Nisi credideritis, non permanebitis™. Una diversita era gia, per vero, anche nella
tradizione del greco della Settanta, dove si trova tanto e2v morevopre oUde pi
ouryTE qQUAaNto Eav MOoTEonTE OUSE iy SlapcvelTe.

Agostino accorda, nel corso di tutta la sua opera, una preferenza senza eccezio-
ni all’espressione “non intellegetis”, ritenendola come traduzione di un’unica tradizio-
ne greca, non senza pero dare una spiegazione e non senza cogliere il nesso con la
diversa traduzione latina.®

Osserviamo che la traduzione, linguisticamente fondata, di Simmaco e Gerola-

& quella di E. GILSON, Introduction & I'étude de saint Augustin, Vrin, Paris 1927, Premiére partie, chap. I:
Premier degreé: la foi, pp. 31-43 (tr. it. Introduzione allo studio di sant 'Agostino, Marietti, Genova 1992 [2°
nist.], pp. 41-53).

* Elenchiamo qui di seguito, con indicazioni cronologiche, tutti i passi agostiniani in cui ricorre la
citazione di Isaia 7, 9 [per la loro individuazione ci siamo avvalsi del CD-ROM Cetedoc Library of Chri-
stian Latin Texts, Universitas Catholica Lovaniensis — Brepols, Lovanii Nova, release 1996; indichiamo le
sigle utilizzate per le edizioni: CCSL = Corpus Christianorum. Series Latina; CSEL = Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum; PL/ PLS = Patrologia Latina (Migne) / Supplementum; SC = Sources Chrétien-
nes|: Sermo 43, 7 (CCSL XLL, p. 511): s.d.; De libero arbitrio 1, 2, 4 (CCSL XXIX, p. 213); I1, 2, 6 (ivi, p.
239): aa. 387-388; De magistro 11, 37 (CCSL XXIX, p. 195): a. 389; De fide et symbolo 1, 1 (CSEL XLI, p.
4): a. 393; De diversis quaestionibus octoginta tribus, q. 81, 2 (CCSL XLIV /A, p. 241): aa. 394-395;
Enarratio in Psalmum V111 , 6 (CCSL XXXVIII, p. 51); CXVIII, 18, 3 (CCSL XXXIX-XL, p. 1725): aa.
394-396; De doctrina christiana 11, 12 (CCSL XXXII, p. 44): a. 396; De agone christiano 13, 14 (CSEL
XKLL p. 118): a. 396; Sermo 89, 4 (PL 38, 556): aa. 396-397 (22 maggio/ 24 giugno);, Contra Faustum IV, 2
(CSEL XXV, p. 270); XI1, 46 (ivi, p. 375), XXIL, 53 (ivi, p. 647): aa. 398-404; Sermo 91, 7, 9 (PL 38, 571):
dopo a. 400; De Trinitate V11, 6, 12 (CCSLL, p. 267); XV, 2, 2 (CCSL L/A, p. 461): aa. 400-422; Quaestio-
nes XVI in Matthaeum, X111, 4 (CCSL XLIV /B, p. 137): a. 404; Sermo 272, 1 (PL 38, 1246): aa. 405-411; In
Iohannis euangelium tractatus XV, 24 (CCSL XXXVI, p. 160): aa. 406-407; Epistula 120, 1, 3 (CSEL
XXXIV /2, p. 706): appena dopo a. 410; Sermo 212, 1 (PL 38, 1059; SC 116, 180): aa. 410412, 412-415;
Epistula 184 A, 2, 4 (CSEL XLIV, p. 734): prima a. 416; Sermo 229 G, 4 (3) (Miscellanea Agostiniana 1,
476, PLS 2, 566): aa. 416-417; Sermo 139, 1, 1 (PL 38, 770): aa. 416-418; Sermo 126, 1, 1 e 1, 2 (PL 38,
698): dopo a. 409, circa a. 417, In Iohannis euangelium tractatus XX V11, 7 (CCSL XXXVI, p. 273); XXIX,
6 (ivi, p. 287), XLV, 7 (ivi, p. 391), LXIX, 2 (ivi, p. 501): a. 418; Sermo 118, 1 e 2 (PL 38, 672 e 673): circa
a. 418; Epistula 194, 5,21 (CSEL LVIL /2, p. 193): circa a. 418; Contra Iuliamum, 11, 1, 3 (PL 44, 673): aa.
421-422; Sermo 140, 6 (PL 38, 775): aa. 427-428 (Natale?).

* Cfr. De doctrina christiana, 11, X11, 17; per Gerolamo, cfr. PL 24, 103-104, dove si fa riferimento
tanto alla traduzione di Simmaco, quanto all’ o/5¢ xj ovrgre(non intellegetis) della Settanta.

¢ Ibidem: «Chi di loro abbia colto il vero significato, resta incerto a meno che non si legga il testo in
lingua greca: eppure dal loro confronto viene suggerito un concetto importante a chi sa leggere con compe-
tenza: ¢ infatti difficile che si possano fare traduzioni tanto diverse tra loro che non abbiano alcunché di
comune. Dunque: la comprensione si avra nella visione eterna, mentre la fede, per cosi dire, nutre col latte i
bambini nella culla delle realta temporali; ora percid viviamo sorretti dalla fede, senza arrivare alla visione;
ma se non avremo vissuto nella fede, non potremo arrivare alla visione che non passa ma resta stabile,
quando con la mente purificata avremo aderito alla verita. Ecco perché uno dice: Se non avrete creduto, non
rimarrete fermi e stabili, e altro: Se non avrete creduto, non comprenderete» (tr. it. a cura di M. Simonetti,



CosianNTE MARABELLI 687

mo, che Agostino, nonostante la sua interpretazione concordista della duplice tradu-
zione, rifiuta’, ¢ senza dubbio anche quella pit “naturalmente” appropriata al contesto
dell’inizio del Libretto dell’ Emmanuele. Si puo anche osservare che la preferenza ago-
stiniana dell’infellegere rispetto al permanere, combinata con I’ equivalenza di signifi-
cato di entrambe le traduzioni, non sia esente dal condizionamento di matrice platoni-
ca che identifica stabilita e intelligenza.

1. I PRECEDENTI PATRISTICI

Il concetto di un intelligere sul presupposto della fides trovava tematizzazione
esplicita gia nell’ambito della letteratura patristica greca, come per esempio nell’ome-
lia di Basilio Sul Salmo 115* Per fare un altro esempio, che ci riporti precisamente
all’'uso della citazione isaiana, si puo richiamare Cirillo d’ Alessandria®. Nell’ambito
latino-occidentale, piu prossimo ad Agostino, a questa stessa citazione ricorrono Ter-
tulliano, Cipriano di Cartagine, Mario Vittorino, Ambrogio di Milano, Rufino d’ Aqui-
leia, Zeno di Verona e Amobio il Giovane.'”

In Agostino il versetto isaiano, si pud dire che riecheggi quasi lungo tutto ’arco
della sua produzione letteraria, dal De libero arbitrio (387-388) al Sermo 140 (427-
428)."" Cercheremo di mostrare come questo ricorso consenta una sistematizzazione
dottrinale.

2. INTELLIGENZA COME VIA E CONDIZIONE DELLA STABILITA NELLA SPECIES

Abbiamo richiamato sopra il testo di De doctrina christiana 11, x11, 17, in cui si

in SANT"AGOSTINO, [ istruzione cristiana, Fondazione Valla - Mondadori, Verona 1994, pp.
97.99). Per la traduzione italiana delle altre opere di Agostino'di seguito citate, ci avvaliamo per lo piu di
quella della Nuova Biblioteca Agostiniana, a cura della Cattedra Agostiniana presso I’ Augustinianum di
Roma, edita da Citta Nuova, Roma (= NBA), indicando semplicemente il volume e la/e pagina/e.

" Cfr. Epistola 71 (CSEL XXXIV /2, Pp- 248-255), scritta da Agostino a Gerolamo probabilmente
rgl:iiﬂﬂanno 403; in particolare 2, 4 (p. 251) in cui si espongono le ragioni di preferenza di Agostino per la

ta.

8 PG 30, 104.

* In lohannem 1V, 4, (PG 83, 628): Mera yap Tijr morir k@i ob mpd The moTEws, KRTE TO
Yeypagperor: édv morevoyre ouse sy auryTE.

; ' TERTULLIANO, Adversus Marcionem IV, 20, 13 (CCSL L, p. 597); IV, 25,3 (ivi, p. 611); 1V, 27,9
({vr:. p. 620); V, 11,9 (ivi, p. 698). - CIPRIANO DI CARTAGINE, Ad Quirinum 1, V (CCSL1II, p. 10); 111, XI:lI
(#vi,, p. 133). - MARIO VITTORINO, Comrmentarii in Epistulas Pauli: In Epistulam ad Ephesios1,c.3,v. 18
ss, 1. 25 (CSEL LXXXIII /2). - AMBROGIO DI MILANO, De interpellatione lob et David 1. 9, 29 (CSEL
XXXI1, p. 230); - RUFINO, Expositio symbolic. 3,1. 20 (CCSL XX); -ZENO DI VERONA, Ty ractatus 11, 1, 4
13 (CCSL XXID). - ARNOBIO IL GIOVANE, Commentarii in Psalmos 81, 1. 21-22 (CCSL XXV, p. 122),

1 Si vedano le indicazioni cronologiche, supra, nota 4. : :



688 UMANITA E CULTURA

evidenzia, pur nel contesto di una discussione sull’uso delle diverse traduzioni della
Bibbia, un’interpretazione dell’intellectus che é in specie sempiterna, che ¢ quell’in-
tellectus purgatus che accompagna il nostro possesso della verita (nobis cohaerentibus
veritati) e tende a stabilizzarsi nella species. La fides indica I’inizio, nella “culla” della
temporalita (in rerum temporalium quibusdam cunabulis), di un percorso che termina
nell’intellectus della species, ossia della visione escatologica.

Un altro tra i nostri testi in cui Agostino, citando il versetto isaiano, si muove
nell’alveo di un’interpretazione escatologica dell’intelligere ¢ quello della quaestio 81
(De Quadragesima et Quinquagesima) del De diversis quaestionibus 83. Qui, parlan-
do della sapientiae disciplina che consiste tutta nel Creatorem creaturamque digno-
scere, si distinguono duo tempora, “uno di fatica e preoccupazione, I’altro di gioia e
sicurezza”, e due Chiese: ea quae nunc est che in laboribus et afflictionibus agit e neila
quale iustus ex fide vivit; e quella nella quale nullus erit moeror, nulla permixtio malo-
rum hominum, nulla iniquitas, sed laetitia et pax et gaudium.

Il primo tempo, “simboleggiato col numero quaranta”'? e “celebrato dalla Qua-
resima”, non ¢ altro che I’insieme dell’ esperienza corporeo-temporale, il regime della
sapientiae disciplina, fondato sul credere (Quae disciplina...credendo constat), ma il
cui fine € di nutrirei piccoli con latte “per renderli idonei alla contemplazione, che non
va e viene, ma resta per sempre” (uf idoneos faciat contemplationi, quae non venit et
transit sed semper manet). Si tratta di un credere che corrisponde tanto ad una /o7«
d’ascendenza platonica, basata sulla familiarita con le realta contingenti, empiriche e
temporali, quanto e soprattutto alla fede biblica nelle opere fatte e promesse da Dio,
accompagnata dalla speranza e dalla carita

Il secondo tempo ¢ quello in cui la sapientiae disciplina ottiene come corona-
mento la stabilem et nullius temporis indigentem sapientiam: il suo simbolo é il cin-
quanta e la sua stagione celebrativa nella pedagogia dell’anno liturgico cristiana sono
1 cinquanta giorni dopo la Pasqua (Quinquagesima). 11 dieci che si aggiunge al quaran-
ta significa la pienezza della disciplina, la cui condizione ¢ il credere: «il tempo della
fede nelle cose avvenute e da adempiere per la nostra salvezza, vissuto rettamente,
ottiene I’intelligenza della sapienza invariabile (impetrat intellectum stabilis sapienti-
ae), sicché la scienza (discipling) si consolida non solo con la fede ma anche con

? Nell"aritmologia agostiniana, il numero quaranta, simbolo della sapientiae disciplina che & “rico-
noscere il Creatore e la creatura”, & ottenuto dal numero dieci ossia: tre = Creatore/Trinita + sette = creatura
( tre = nvisibile + quattro = corporea), moltiplicato per quattro, “cioé per il numero attribuito al corpo - dato
che il processo si svolge con i moti dei corpi”.

Q. 81, 1 (CCSL XLIV /A, pp. 239-240): «Quae disciplina, quamdiu corporeis motibus temporali-
ter significatur, credendo constat, et rerum gestarum venientium atque transeuntium auctoritate...nutrit... In
qua quisque, narratis sibi rebus divinitius temporaliter pro salute hominum gestis sive gerendis quae adhuc
futura praedicantur, si permaserit in fide et promissa speraverit et quae divina auctoritas praecipit infatigabi-
li caritate implere curaverit, recte aget vitam huius necessitatis et temporisy (tr. it. NBA VI /2, p. 251).



Costante MARABELLI 689

I’intelligenza (non solum credendo, sed etiam intellegendo...firmetur)» '*

«Se non crederete - & detto - non capirete (Is 7, 9). E questo il tempo in cui
gemiamo e sopportiamo in attesa della redenzione del nostro corpo (cfr. Rm 8, 23); € il
tempo celebrato dalla Quaresima. Sappiamo pero che quando egli si sara manifestato,
noi saremo simili a lui, perché lo vedremo cosi come egli é (1Gv 3,2): quando al qua-
ranta si aggiunge il dieci, non solo meriteremo di credere cio che appartiene alla fede
(credere quae pertinent ad fidem) ma anche di comprendere la piena verita (perspi-
cuam veritatem intellegere)» .

3. LA PRECEDENZA DI LIA SU RACHELE

Nel Contra Faustum ' 1a fede & paragonata alla figura veterotestamentaria di
Lia, ’intelligenza, che comporta lo studium, a quella di Rachele. L'una, che pero deve
essere sposata per prima, ¢ tollerata, 1’altra, sposata per seconda, € oggetto di vero
amore:

«L’uomo, se cio potesse avvenire senza dover sopportare alcuna fatica cui nel-
I’agire e nel patire deve sobbarcarsi, vorrebbe subito pervenire alle delizie della bella e
perfetta sapienza, ma questo non pud fare nella terra dei mortali. Cio infatti sembra
significare cio che fu detto a Giacobbe: non & costume in questo nostro paese che la
minore sia impalmata prima della maggiore, poiché non per niente si chiama maggiore
quella che quanto all’eta precede. La retta pedagogia per 1'uomo (in recta hominis
eruditione) infatti comporta la faticosa realizzazione di cio che ¢ giusto prima della
dilettevole comprensione di cio che & vero. A ¢io si puo richiamare cio che fu scritto:
hai desiderato la sapienza, osserva i comandamenti, e il Signore te la dara (Eccli 1,
33). Credo che cio che ¢ stato scritto e or ora ho rammentato: hai desiderato la sapien-
za, osserva i comandamenti, e il Signore te la dara, equivalga all’altra frase: se non
crederete, non comprenderete; sicché risulta evidente che la giustizia compete alla
fede, mentre ’intelligenza alla sapienza. Per questo motivo non si deve impedire lo
studio a coloro che ardono di un grande amore per la chiarezza della verita, ma si
devono richiamare all’ordine, affinché <lo studio> cominci dalla fede e con i buoni
costumi si sforzi di giungere dove mira. Vi sia dunque una faticosa virtu nell’impegno;
una sapienza piena di luce nel desiderio. Perché mi & necessario credere cio che non mi
si mostra evidente? Di’ una parola, con cui io veda il principio di ogni cosa. Infatti &
questo cid verso cui 1’animo razionale soprattutto e primariamente arde , se € preoccu-
pato del vero. Ma a questo si obietta: & certamente bello cio che desideri e degno al

4 Jbidem (p. 241; NBA V1 /2, p. 253).
15 Q. 81,2 (CCSL XLIV /A, p. 241; NB4 V1 /2, p. 253)
16 XXII, 53 (CSEL XXV, p. 647).



690 UMANITA E CULTURA

massimo di essere amato, ma prima va impalmata Lia e solo dopo Rachele».!”

4. I’ INTELLETTO COME RICOMPENSA DELLA FEDE

In alcuni testi, attribuibili ad un medesimo periodo (416-418), dove compare il
versetto isaiano, affiorano espressioni pregnanti come: intellectus merces fidei'® o in-
tellectus fidei praemium' o intellectus meritum fidei® .

Di fronte alle immediatamente incomprensibili verita della Trinita, di fronte
all’apparente contraddizione della distinzione / indistinzione del Padre e del Figlio,
Agostino raccomanda di credere ascoltando le parole stesse dette dal Signore: il capire
¢ conseguenza di questa disposizione:

«E che cosa ti posso dire io se non capisci? Ascolta il profeta: se non crederete,
non potete capire. Non devi capire per credere, ma devi credere per capire. Quel che
occorre ¢ la fede (opus est fides): il capire ne ¢ la ricompensa (merces intellectus). Se
non crederete, non potrete capire. E per sapere che cosa credere, ascolta il Signore
medesimo...».”

La fede cattolica € qui paragonata a una nave che “naviga tra Scilla e Cariddi,
come si naviga in quel noto stretto che si trova tra la Sicilia e I’Italia”. Essa costituisce
tuttavia la regola, il principio di rettitudine, di quella idonea cogitatio che risponde al
concetto della teologia:

«...Son cose che le nostre menti, umane e inferme, non possono comprendere;
cose cosi grandi e divine, appunto quando si parla di Dio, la nostra umana infermita
non puo pensarle (on potest cogitare), pero puo crederle per poi poterci riflettere in

‘" Nostra traduzione del passo: « Vellet enim homo, si fieri posset, sine ulla tolerantia laboris, quae in
agendo patiendoque amplectenda est, statim ad pulchrae atque perfectae sapientiae delicias peruenire; sed
hoc non potest in terra morientium. Hoc enim uidetur significare, quod dictum est ad lacob: non est moris in
loco nostro, ut minor nubat prius quam maior, quia non absurde maior appellatur, quae tempore prior est.
Prior est autem in recta hominis eruditione labor operandi, quae iusta sunt, quam uoluptas intellegendi, quae
uera sunt. Ad hoc ualet, quod scriptum est: concupisti sapientiam, serua mandata, et Dominus praebet illam
tibi; mandata utique ad iustitiam pertinentia; iustitiam autem, quae ex fide est, quae inter temptationum
incerta uersatur, ut pie credendo, quod nondum intellegit, etiam intellegentiae meritum consequatur. Quan-
tum enim ualet, quod modo commemoraui esse seriptum: concupisti sapientiam, serua mandata, et Domi-
nus praebet illam tibi, tantum et illud ualere arbitror: nisi credideritis, non intellegetis, ut iustitia ad fidem,
ad sapientiam uero intellegentia pertinere monstretur. Proinde in his qui flagrant ingenti amore perspicuae
ueritatis, non est inprobandum studium, sed ad ordinem reuocandum, ut a fide incipiat et bonis moribus
nitatur peruenire, quo tendit. In eo quippe, quod uersatur, uirtus est laboriosa; in eo uero, quod adpetit,
luminosa sapientia. Quid opus est, inquit, credere, quod non mihi ostenditur manifestum? aliquod uerbum
prome, quo uideam rerum omnium principium. Id enim est, in quod maxime ac primitus inardescit, si ueri
studiosus est animus rationalis. Cui respondeatur: pulchrum est quidem, quod desideras, et amari dignissi-
mum, sed prius nubit Lia et postea Rachel».

'8 Serma 229 G, 4 (3) (MA 1,476, PLS 2, 566) € In lokannis euangelium XXIX, 6.

1® Sermo 139, 1, 1 (PL 38, 770).

» Sermo 126, 1, 1 (PL 38, 698).



CoSsTANTE MARABELLI 691

modo adeguato (sed potest credere, ut postea fiat idonea cogitatio)... E se non siete in
grado di pensare (idonei cogitare), tuttavia mantenete salda la vostra fede: € essa che
vi guida, € essa che rende le vostre opere buone accette a Dio»?*.

In un altro testo, a commento di Giovanni, si illumina ancora di piu il senso
dell’intellectus come merces fidei, dell’ oboedientia credendii su cui si fonda la possibi-
lita della comprensione (ad possibilitatem intellegendyi).” Agostino precisa il tipo di
fede che occorre per comprendere la doctrina. Non si tratta semplicemente di un cre-
dere a, ma di un credere in, Colui che Dio ha mandato®, il che significa: «Credendo
amarlo e diventare suoi amici, credendo entrare nella sua intimita e incorporarsi alle
sue membrax».* Dunque,

«Non una qualunque fede, ma la fede che opera nella carita. Sia questa la tua
fede, e comprenderai quanto occorre circa la dottrina. Che cosa comprenderai? Che
questa dottrina non ¢ mia, ma di colui che mia ha mandato (Gv 7,16); cioé compren-
derai che Cristo Figlio di Dio, che ¢ dottrina del Padre, non ¢ da sé, ma ¢ Figlio del
Padre».”

Sul mistero di Gesu Cristo Figlio di Dio, della sua consustanzialita col Padre,
Agostino ammonisce di crederlo per avere in premio I’intelligenza:

«Cosl accettatelo, cosi credete, per meritare d’intendere. La fede deve infatti pre-
cedere I'intelletto, cosi che I'intelligenza sia il premio della fede. Il Profeta lo ha detto
infatti nel modo piu chiaro: se non avrete creduto, non comprenderete. Percid quanto &
semplicemente consegnato (praedicatur) dev’essere accettato per fede; quanto soggiace
ad un approfondimento a chiarezza (subtiliter disputatur), va imandato all’intelletto» >’

S. LA FEDE COME GRADINO DELL’INTELLIGENZA CHE POSSIEDE UN QUOD-
DAM LUMEN SUUM

Se Iintelligenza degli arcana et secreta regni Dei presuppone la fede, cio si-
gnifica che la fede gradus est intellegendi: 1a fede possiede essa stessa una sua luce
(quoddam lumen suum) o capacita di penetrazione del significato delle Scritture, della

2 Sermo 229 G, 4 (3).

2 Jvi, 2e6 (3).

2 In Iohannis euangelium XXIX, 6: Intellegere vis? Crede. Deus enim per prophetam dixit: Nisi
credideritis, non intellegetis...Si non intellexisti, inquam, crede. Intellectus enim merces est fidei. Ergo noli
quaerere intellegere ut credas, sed crede ut intellegas; quoniam nisi credideritis, non intellegetis...

* Ibidem.: «...Ut credatis in eum, non, ut credatis ei. Sed si creditis in eum, creditis ei; non autem
continuo qui credit ei, credit in eum. Nam et daemones credebant ei, et non credebant in eum...».

* Ibidem. : «Credendo amare, credendo diligere, credendo in eum ire, et etus membris incorporari».

¥ Ibidem.: «Non qualiscumque fides, sed fides quae per dilectionem operatur; haec in te sit, et
intelleges de doctrina. Aquid enim intelleges? Quia doctrina ista non est, mea, sed eius qui misit me;, id est,
intelleges quia Christus Filius Dei, qui est doctrina Patris, non est ex seipso, sed Filius est Patris».

¥ Sermo 139, 1, 1 (NBA XXVIII/ 1, p. 321).



692 UMANITA E CULTURA

profezia, del Vangelo e degli scritti apostolici - ossia dei testi che sono proposti dalla
liturgia®®. Isaia quindi istruisce in modo chiaro sul percorso che reca all’intelligenza,
avendo come base di appoggio (gradus) la fede:

«E quanto dice apertamente il Profeta a tutti coloro i quali, con troppa fretta e
invertendo |’ ordine (praepopere et praepostere), si danno alla ricerca per giungere alla
comprensione e intanto trascurano la fede. Afferma infatti: se non avrete creduto, non
intenderete» *

Coloro che, impazienti di credere ascoltando (audiendo), pretendono che il loro
credere significhi innanzitutto un vedere (videndo credere) e non rispettano quest’or-
dine volendo affrettare 1 tempi, sono paragonati a feti immaturi che non attendono la
nascita e abortiscono. Agostino fa parlare loro ancora il Profeta: «Se non avrete credu-
to, non intenderete. Vuot salire e non fai conto dei gradini (gradus oblivisceris). Preci-
samente al rovescio. O uomo, se ti potessi mostrare fin d’ora cio che potresti vedere,
non ti esorterei ad aver fede» *°

6. IL DONO DI UN’INTELLIGENZA CHE DISPUTA SOTTILMENTE SULLA FEDE

Se ¢ dono la predicazione e la capacitd di credervi, non € meno dono I’opera
dell’intelligenza che disputa sottilmente sul dato di fede e che ascrive alla stessa fede i
risultati delle spiegazioni.*' Chi spiega la fede e chi accoglie la spiegazione necessita-
no dell’aiuto di Dio che si riceve pregandolo:

«Forse non riuscite ad intendere abbastanza che vuol dire: “di una medesima
sostanza”. Ci adopereremo - e Dio conceda il suo aiuto a me che parlo e a voi che
ascoltate - a rendervene possibile 1’intelligenza; aiuti me ad enunciare quelle implica-
zioni che sono vere e accessibili a voi; e aiuti voi, all’incontro, a dare prima di tutto e
soprattutto 1’assenso della vostra fede; poi a comprendere come potete» >

Sempre nel medesimo sermo Agostino si sente autorizzato dalla Scrittura stes-
sa a perseguire I’intelligenza del dato di fede mediante similitudines:

«Che significa allora: “di una medesima sostanza”? Mi serviro per voi di simili-
tudini, cosi che sia chiarito dall’esempio cio che si presenta meno intelligibile (quod
minus intellegitur)» »

Queste similitudini, altro non appaiono che una base per chiarire la diversita

# Sermo 126, 1, 1 (PL 38, 698): «Omnia enim ista quae nobis ad tempus recitantur, lucernae sunt in
obscuro loco, ut nutiamur ad diem».

B Jvi (NBA XXX1/ 1, p. 111).

 Jvi, 1,2 (. it, p. 111).

* Cfr. nella nota successiva I’espressione in vestra fide conscribite.

2 Ivi, 2, 2 (tr. it., pp. 321-323); cfr. la conclusione del medesimo sermo: «Vi basti: fatelo vostro,
imprimetelo nella memoria, a questo date posto nella vostra fede (hoc in vestra fide conscribite). Ma perché
possa acquisirlo I’intelligenza, pregate di cuore Dio Padre e il Figlio che sono una cosa solay (tr. it., p. 327).

3 Ivi (tr. it. p. 323).



CostaNTE MARABELLI 693

delle posizioni degli eretici nei confronti dei contenuti della fede cattolica e per inizia-
re una disputatio con loro (nella fattispecie con gli Ariani) che miri a rivelare I’intera
incredibile portata delle mostruosita conseguenti alle loro teorizzazioni dialettiche.
Similitudini e ragionamenti confutatorii servono a preservare la fede dagli attacchi dei
sofismi eretici, a difenderla; e indubbiamente questo procedere & esercizio di intelli-
genza, di comprensione di quanto sia assurdo cio che si oppone al detto della fede: in
base a questa intelligenza, dice Agostino, se gli stessi Ariani “potessero vedere con una
qualsiasi capacita visiva (qualibuscumque oculis) tale bestemmia - [rappresentata dal-
laloro dottrina dell’inferiorita del Figlio rispetto al Padre] -, 1a fuggirebbero e divente-
rebbero cattolici”.

Qualcosa di analogo, e a piti puntuale spiegazione del senso del “Nisi credide-
ritis, non intellegetis”, ¢ espresso nelle Quaestiones xvi in Matthaeum, dove commen-
tando Giovanni 12, 39-40 (che cita Is 6,9 ss): “E non potevano credere, per il fatto che
[...]1ha reso ciechi i loro occhi”, Agostino distingue esattamente I’intelligenza che manca
all’incredulita dei Giudei (analoga ai qualescumque oculi mancanti agli Ariani del
Sermo 139) e I’intelligentia rerum ineffabilium:

«Non sia motivo di turbamento quanto il medesimo profeta dice: Se non crede-
rete non comprenderete, quasi fosse il contrario di cio che dice Giovanni: E non pote-
vano credere, per il fatto che ha reso ciechi i loro occhi, ossia per il fatto che quelle
parabole erano dette in modo che non le potessero intendere. Qualcuno infatti potreb-
be chiedersi: Se dovevano credere per capire, com’¢ che non potevano credere a moti-
vo della loro incapacita a comprendere, cioé per il fatto che ha reso ciechi i loro occhi?
Ma cio che dice Isaia: Se non crederete non comprenderete, ¢ stato detto di quella
intelligenza delle realta ineffabili nella quale si permane per sempre; quando invece si
pronuncia quanto si deve credere, se non si capisce cio che si dice, non si puo credere.
Dungque, cio6 che ¢ detto deve esser capito per credere in cio che poté essere detto:
mentre si deve credere in cio che poté esser detto per capire cio che non poté esser
detton

7. IL CIRCOLO DEL CREDERE E DELL’INTELLEGERE

Commentando il da mihi intellectum del salmo 118 (Vulgata v. 73), Agostino

* X, 4 (CCSL XLIV / B, p. 137): Nec moueat quod idem propheta dicit: Nisi credideritis non
intellegetis, quasi contrarium sit quod iohannes ait: Propterea non poterant credere, quia excaecauit oculos
eorum, id est quia illae parabolae ita dicebantur, ut ab eis non possent intelligi. Dicit enim aliquis: Si ut
intellegerent credere debebant, quomodo Propterea non poterant credere, quia non intellegebant, hoc est
quia excaecauit oculos eorum? Sed quod ait Esaias: Nisi credideritis non intellegetis, de illa intellegentia
dictum est, in qua semper manebitur, rerum ineffabilium, cum autem dicitur quod credatur, nisi quod dicitur
intellegatur, credi non potest. Intellegenda sunt ergo dicla, ut credantur quae dici potuerunt; credenda
autem quae dici potuerunt, ut intellegantur quae dici non possunt.



694 UMANITA E CULTURA

distingue “le cose che se non le si comprende, non le si crede” da “altre che, se non le
si crede, non le si comprende”™ .. A partire da queste ultime prende senso la richiesta di
intelligenza espressa dal salmo. La fede & data in funzione di un risanamento degli
interiores oculi, 1a cui cecita ¢ il non intellegere, e perché chi crede si apra a un’intel-
ligenza piu ampia di quella naturale (Quamvis enim, nisi aliquid intellegat, nemo pos-
sit credere in Deum; tamen ipsa fide qua credit, sanatur, ut intellegat ampliora). Que-
sto intellegere, che non ¢ semplicemente il naturae humanae intellectus inditus che
prescinde dalla fede, e che possiamo identificare col sapere teologico, istaura con la
fides una sorta di circolo:

«...se non ci fossero verita che non possiamo capire se prima non abbiamo cre-
duto, non direbbe il Profeta: Se non crederete, non comprenderete. In conclusione, il
nostro intelletto progredisce penetrando sempre meglio le verita credute; la fede simil-
mente progredisce riuscendo a credere meglio cio che [in qualche modo] capiva; la
mente poi progredisce nell’atto stesso di capire, e cio in quanto penetra ognor piu le
stesse cose proposte dalla fede. Tutto questo ovviamente non compie I’uomo con le
sue risorse naturali (naturalibus viribus) ma con I’aiuto di Dio e per suo dono».*

L’uomo che si esercita nella conoscenza di Dio attraverso le cose create trova
nella sua ragione o intelligenza (ratione uel intellegentia) 'immagine di lui; da questa
immagine che ¢ la mens uel animus dell’'uomo si conosce che Dio ¢; ma “si deve
arrivare, se & possibile (si possumus), a dimostrare non solo ai credenti, con I’ autorita
della divina Scrittura, ma anche a coloro che sono dotati di intelligenza con una qual-
che riflessione razionale se <questo Dio> é Trinita”*’. Questo dovere che, nei limiti
della possibilita, Agostino si assume € ¢io che noi chiameremmo la teologia e che, nel
medioevo, trova forse un’interpretazione estrema nel metodo della sola ratio di Ansel-
mo; si tratta per I’Ipponate di una fatica (labor noster), di un semper quaerere, il cui
invenire ¢ assicurato perché il Signore Dio inveniri potest dum quaeritur, ma poi tra-
sceso dal semper del quaerere. Quaerere e invenire, nel contesto sono sinonimi rispet-
tivamente di credere e intellegere: “Fides quaerit, intellectus invenit; propter quod ait
Propheta: Nisi credideritis, non intellegetis”*. Ma cio che I’intelletto trova non satura
la richiesta di intelligenza della fede.

Il fatto che credere e intellegere siano due cose diverse e che per conseguire
verita di ordine superiore il credere, come dice il Profeta, debba necessariamente pre-
cedere I’intellegere non comporta che il puro credere non sia in ultima analisi trascen-
dibile: la vita eterna che ci ¢ promessa non € un credere, ma un conoscere; anche in
questa vita perd, e nei limiti da essa consentiti, & dato ai credenti non solo il cercare ma
anche il trovare. Quaerite et invenietis dice Cristo (Mt 7,7) ai credenti, e Agostino
aggiunge:

«Non si puo considerare scoperto cio che, non essendo oggetto di scienza (inco

3 Fnarratio in Psalmum CXVIII, 18, 3 (CCSL XXX VII-XXXIX-XL).

6 Jbid. (tr. it.).

¥ De Trinitate XV, 1,1 (CCSL L/A, p. 460): quae utrum sit trinitas non solum credentibus diuinae
scripturae auctoritate, uerum etiam intellegentibus aliqua si possumus ratione iam demonstrare debemus.

3 De Trinitate XV, 2, 2 (CCSL L/A, p. 461).



CosTanNTE MARABELLI 495

gnitum), si accetta per fede e nessuno diviene idoneo a scoprire Dio se prima
non accetta per fede cio di cui in seguito avra scienza (postea cogniturus). Quindi
ossequienti al precetto del Signore cerchiamo con insistenza. Cio che cerchiamo per-
ché ce ne esorta, lo scopriremo perché ce lo mostra nei limiti in cui & possibile scoprire
in questa vita I’ oggetto trascendente da individui come noi. Si deve poi credere che dai
pit buoni (a melioribus), mentre ancora sono in questo mondo, e da tutti gli uomini
buoni e pii dopo questa vita, tale oggetto con piu perfetta chiarezza & conseguito per
visione (evidentius alque perfectius ista cerni obtinerique)» *

8. INIZIAZIONE ALL’INTELLIGENZA DEL MISTERO E DIFESA DEL SIMBOLO

Un altro gruppo di testi si inquadra nel contesto dell’iniziazione cristiana e si
rivolge ai catecumeni o ai neofiti. Nel Sermo 212, 1 (in traditione Symboli), Agostino,
dopo aver esposto brevemente la fede trinitaria contenuta nel Simbolo, dice:

«Questa Trinita & un Dio solo, onnipotente, invisibile, immortale, creatore di
tutte le cose visibili e invisibili... Se volete comprendere, credete; se non credete, non
potete comprendere. Sulla base di questa fede sperate la grazia per la quale avrete /a
remissione di tutti i vostri peccati»

Infatti, nel Simbolo “si contiene in breve tutto quanto si deve credere per I’ eter-
na salvezza”. All’inizio del De fide et symbolo (1,1) si indica il programma della com-
prensione della fede a partire dal Simbolo:

«Dobbiamo provvedere con pia e prudente vigilanza (pia cautaque vigilantia)
percheé tale fede non ci venga intaccata in qualche punto dalle ingannatrici sottigliezze
degli eretici. Per questo la fede cattolica € fatta conoscere ai fedeli per mezzo del
Simbolo, ed ¢ affidata alla loro memoria, per quanto la materia lo consenta, in un testo
molto breve. In tal modo i principianti e i lattanti, cioé coloro che sono rinati da poco
in Cristo e che non sono ancora fortificati da una frequentazione assidua e spirituale
della Sacre Scritture e dalla loro conoscenza (diligentissima et spiritali tractatione
atque cognitione) sono posti in condizione di credere, con 1’aiuto di poche formule,
ci6 che dovra essere loro esposto con ampi discorsi (multis verbis exponendum) mano
a mano che progrediranno e si disporranno a comprendere la dottrina divina (divinam
doctrinam) sulla solida base dell’umilta e della carita. La maggior parte degli eretici,
dunque, hanno cercato di nascondere il loro veleno sotto le stesse brevi formule conte-
nute nel Simbolo; ma ai loro tentativi la divina misericordia ha resistito e resiste me-
diante I’opera di uomini spirituali (per spiritales viros), i quali si sono resi meritevoli
non solo di ricevere e di credere alla fede cattolica espressa in quelle formule, ma

® De libero arbitrio 11,2, 6 (CCSL XXIX, p. 239).
 NBA XXXII/L, p. 197.



696 UMANITA E CULTURA

anche, grazie alla rivelazione di Dio (Domino revelante), di comprenderla e di cono-
scerla (intellegere atque cognoscere). E stato scritto infatti: Se non crederete, non com-
prenderete. Dunque la chiarificazione della fede (tractatio fidei) serve a difendere il
Simbolo, perd non nel senso che essa, per il fatto che deve essere appresa e mandata a
memoria, sia destinata a prendere il posto del Simbolo in coloro che ricevono la grazia
di Dio, ma nel senso che possa custodire le verita contenute nel Simbolo contro le
insidie degli eretici con I’autorita della Chiesa cattolica e con una difesa piu solida»

Parlando ai neofiti*?, secondo una pedagogia che fissava I’inizio della catechesi
sui misteri (e in primo luogo sull’eucaristia) in occasione della Pentecoste successiva
al battesimo, mostra come la fides instructionem desiderat*:

«Quanto ho detto in maniera molto succinta forse € anche sufficiente per la fede:
ma la fede ricliiede I’istruzione. Dice infatti il Profeta: Se non crederete non capirete.
Potreste infatti dirmi a questo punto: Ci hai detto di credere, dacci delle spiegazioni
perché possiamo comprendere (expone ut intellegamus)».

Anche qui, come gia nel passo citato del De fide et symbolo, si da indicazione
di come avvenga la tractatio fidei: 1a si parlava di una frequentazione assidua e spiri-
tuale delle Sacre Scritture e di una loro conoscenza (diligentissima et spiritalis tracta-
tio atque cognitio), qui, dove si tratta dei sacramenta nei quali aliud videtur. aliud
intellegetur, si dice:

«Cio che si vede (quod videtur) ha un aspetto materiale, cio che si intende pro-
duce un effetto spirituale (quod intellegitur, fructum habet spiritalem). Se vuoi com-
prendere il [mistero del] corpo di Cristo (corpus ergo Christi si vis intelligere), ascolta
I’ Apostolo... Non vogliamo qui portare niente di nostro; ascoltiamo sempre I’ Aposto-
lo... cercate di capire ed esultate (intelligite et gaudete)... come se avvenisse quanto la
sacra Scrittura dice dei fedeli... Preghiamo con cuore sincero la sua straordinaria bon-
ta... ¢i conceda desideri spirituali (spiritales cogitationes)...».

Il sermo 43 ¢ tutto una riflessione sui rapporti tra credere e intellegere: Agosti-
no immagina |’ obiezione di coloro che stanno ad ascoltare la sua predicazione senza
essere del tutto credenti; indovina la loro aspettativa: comprendere per credere; ma
egli € convinto che essi debbano credere per comprendere e invoca I’arbitraggio di Dio
per mezzo del profeta: «Tu dici: Fammi capire affinché possa credere; io dico: Credi
per poter capire. Risponda il profeta: Se non crederete, non comprenderete» * Osserva
infatti che la fede ¢ dono di Dio, il quale solo ha il potere di farla crescere: «Parlando,
esortando, insegnando, persuadendo possiamo piantare e innaffiare, ma non possiamo
far crescere».* La fede infatti & gia in coloro che domandano di comprendere per
credere: «Se infatti non credessero affatto, non starebbero qui. E stata la fede a condur-

“ NBA VI/1, pp. 253-255.

2 Sermo 272.

** Questa formula diventera il fides quaerens intellectum de) Proslogion di Anselmo d’ Aosta.
* Sermo 43, 7 (CCSL XL1, p. 511).

5 Ivi, 8 (p. 512).



CostaNTE MARABELLI 697

li ad ascoltare... ma codesta fede, che pur ha attecchito, dev’essere irrigata, nutrita,
consolidata. Ecco quel che ci proponiamo di fare».*® Alla fine riconosce la legittimita e
i limiti di una domanda di comprensione per credere:

«Qualcosa asserisce anche lui quando mi dice: Fammi capire affinché possa
credere. In effetti, cio che sto dicendo adesso, lo dico affinché credano gli increduli.
Costoro, se non capiscono cio che dico, non potranno giungere alla fede. Parzialmente
abbiamo entrambi ragione. Da un lato ¢ vero cio che egli dice, cioé: che io capisca
affinché possa credere; ma anch’io sono nel vero, quando gli dico col profeta: devi
invece credere per capire. Dunque, comprendi per credere e credi per comprendere.
Voglio dirvi in breve come si debbano intendere I’'una e I’altra espressione perché si
eviti il contrasto. Comprendi la mia parola, affinché tu possa credere; credi alla parola
di Dio per poterla comprendere» ¥

9. UTILITA DI CREDERE A CIO CHE LA SCIENZA NON PROVA

Viene poi indicata da Agostino [’ utilita di credere a cio che esula da ogni veri-
fica scientifica. Richiamando la storia di Anania, Azaria e Misael riferita da Daniele,
capitolo 3, nel De magistro 11, 37 egli evidenzia lo scarto tra scire e credere:

«E confesso di avere fede e non scienza che tutte le notizie contenute in quella
storia sono avvenute in quel tempo cosi come sono state narrate. La differenza la co-
nobbero anche coloro ai quali crediamo. Dice il Profeta: Se non crederete, non conse-
guirete con l'intelletto. Non |’ avrebbe detto certamente se non avesse ritenuto che non
differiscono. Dunque ci6 che conseguo con I'intelletto, lo credo anche, ma non tutto
cio che credo lo conseguo con I’intelletto. E di tutto cio che conseguo con intelletto
ho scienza (scio), ma non ho scienza di tutto cid che credo. Ma non per questo non ho
scienza dell’utilita del credere (quam sit utile credere) molte cose di cui non ho scien-
za. A tale utilita assegno anche la vicenda dei tre fanciulli. Dunque giacché di molte
cose non posso avere scienza, ho scienza della grande utilita di crederle (quanta tamen
utilitate credantur scio)» **

10. UNA RICERCA SENZA LA FEDE

Una scienza senza fede puo essere dell’eretico o dei filosofi, i quali sono insie-
me “nemici e difensori”. L’ eretico, “mentre combatte la fede cristiana, sembra difen-

% Ivi (pp. 511-512).
“ Ji, 9 (p. 512).
 NBA TII/2, p. 785.



698 UMANITA E CULTURA

LT 293 &

derla”; anche i filosofi “di questo mondo” “si proclamano amici della verita”, “sem-
brano difenderla, mentre sono suoi nemici” perché non sanno fare a meno della super-
stizione. Promettono una “scienza certa” (certam scientiam) e “pensano di poter tra-
scurare quel salutare e necessario gradino della fede (gradum saluberrimum et neces-
sarium fidei), mezzo indispensabile per elevarci a qualcosa di certo, che non puo esse-
re se non I’eterno”. Agostino avverte come la promessa della scienza non sia da con-
dannarsi (Non quod scientiae pollicitatio reprehendenda sit). Chi pero disprezza la
fede cristiana, che ¢ in realta il passaggio non solo di grande utilita ma anche obbligato
(tam utile et necessarium gradum), non raggiunge la scienza che promette:

«Per questo il nostro Signore ha tratto perfetta lode dalla bocca dei bambini e
dei lattanti dando dapprima il precetto per mezzo dei profeti: se non avrete creduto non
intenderete, e dicendo poi egli stesso di persona: beati coloro che non avranno visto e
crederannoy»

11. CONDIZIONI DEL PROCEDERE OLTRE LA FEDE

Se la fede € un necessarius gradus, cio significa che solo per mezzo suo si pud
andare oltre. Ed & quanto viene espresso nel commento di Agostino all’episodio della
Samaritana al pozzo:

«La Chiesa verra, come & stato detto nel Cantico dei Cantici, verra, e proseguira
il suo cammino, prendendo le mosse dalla fede (4, 8, sec. Lxx). Verra, per andare oltre
(ut pertranseat), e non potra andare oltre, se non cominciando dalla fede (nisi ab initio

fidei). E la donna, presente ormai il marito, merita di sentirsi dire: Donna, credi a me.

E presente ormai in te colui che & in grado di credere, perché ¢ presente tuo marito. Hai
cominciato ad essere presente con |’intelletto (adesse intellectu), quando mi hai chia-
mato profeta. Donna, credi a me, perché se non crederete, non potrete capire».”

La fede & ’inizio e la regola di un suo andare oltre. E interessante rilevare come
in questo passo il soggetto dell’andare oltre sia |’ Ecclesia. Scrivendo a proposito del
matrimonio contro il pelagiano Giuliano d’Eclano, Agostino fa appello alla fede pro-
fessata fin dall’antichita dalla Chiesa e rimprovera agli eretici;

«Se vi fermaste ad esaminare con attenta diligenza (fideli diligentia) questi pun-
ti invece di opporvi con incredibile audacia a tutto cio che e fondato sulla verita ed
antichita della fede cattolica (catholicae fidei veritate atque antiquitate fundata), arri-
vereste certamente, con |’aiuto della grazia di Cristo, alla conoscenza di quelle verita
che sono nascoste ai sapienti e agli intelligenti e sono rivelate ai semplici. Grande &
infatti la bonta del Signore che egli non rifiuta e tuttavia la riserva per quelli che lo
temono, e la perfeziona per quelli che confidano non in se stessi ma in lui. Noi profes-
siamo solo cio che contiene quella fede di cui € scritto: Se non avrete creduto non

% Enarratio in psalmum VIII, 6 (NBA XXV, pp. 117 e 119).
3% In lohannis euangelium tractatus XV, 24 (NBA XXIV/1, p. 369).



CosTaNTE MARABELLI 699

capirete»”'

Nel caso degli eretici il richiamo ¢ all’autentica fede e 1’auspicio muove in
direzione di una piena conoscenza ottenuta con “I’aiuto e la grazia di Cristo”. Ma il
richiamo all’autenticita della fede non vale per i pagani (infideles), per I'intelligenza
dei misteri divini dei quali & necessario impetrare il dono della fede. Per la conversione
dei pagani (infideles) non ¢ sufficiente vincere “la loro infedelta con discussioni fon-
date sulla verita, se non implorerete per essi la fede con suppliche e preghiere”. Cio &
quanto Agostino sottolinea, rispondendo nella Lettera 184 a alle istanze di Pietro e
Abramo sul modo di convertire coloro «che non sono vincolati per nulla dall’autorita
dei Libri Cristiani»:

«La fede stessa infatti, come sapete, & dono di Dio, il quale distribuisce a ciascu-
no la misura della fede (mensuram fidei)... & inoltre un dono tale che deve necessaria-
mente precedere |’intelligenza (intellectum). Poiché non si inganna il Profeta che dice:
Se non crederete, non comprenderete» *

12. FEDE COME REGOLA DELL’INTELLIGENZA O PENETRAZIONE SPIRI-
TUALE DELLA SCRITTURA

Nel Sermo 89, 4 ¢ indicato che di fronte alle affermazioni della Serittura il
primo obbligo ¢ quello di credervi e il secondo di averne intelligenza: «Quod Evange-
lista scripsit, dicamus; et cum dixerimus, intellegamus. Sed ut intellegamus, prius cre-
damus. Nisi enim credideritis, non intellegetis, ait Propheta»; ed & enunciata una rego-
la generale di ogni intelligenza della Scrittura (e commendandum est vobis quod in
omnibus Scripturis regulariter teneatis), ossia che «Ogni detto o fatto puo avere o un
SeNso proprio (per suam proprietatem cognoscitur) o un significato simbolico (signifi-
cat aliquid figurate), o di certo li ha tutt’e due, sia quello proprio che quello simboli-
co».” Avere intelligenza della Scrittura, nella quale dobbiamo credere, significa il ri-
conoscimento della sua verita, la scoperta di una sua anteriore verita rispetto al tenta-
tivo stesso della comprensione umana: «Niente di pit utile alla salvezza (nihil salu-
brius) crede la fede, poiché nulla di pit vero (nihil verius) I'intelligenza vede» > Si
tratta della verita della salvezza di iniziativa divina detta dalla Parola con una coerenza
che I’intelletto non pud non riconoscere ed esaltare. Una diligente considerazione del-
I"espressione biblica diluisce I’oscurita della problematica che essa stessa puo fare
insorgere: «Considera adesso - ti prego - con quanta concisione ed accortezza [I’apo-

* Contra Iulianum 2, 1, 3 (NBA XVIIL, p. 513).
* Epistola 184 A, 2, 4 (NB4 XXI1, p. 935).

* NBA XXX/2,p. 93.

* Epistola 194, 5, 21.



700 UMANITA E CULTURA

stolo Paolo, nella fattispecie in Rm 6, 23] ha espresso il suo pensiero: la nostra questio-
ne perderebbe un po’ della sua oscurita, se considerassimo attentamente (quibus dili-
genter consideratis) 1 termini di quella espressione».”® Il vedere dell’intellectus & ap-
punto dovuto a questa diligens consideratio della sacra Parola.

1l concetto del nihil salubrius del credere, insieme con |’altro, sopra menziona-
to dell’intellectus merces fidei, viene ribadito anche nel commento a Giovanni, dove si
afferma che € necessario credere anche quando non si riesce a capire, continuare a
bussare sicuri che verra aperto:

«Quando due ascoltano le parole del Vangelo, e uno € empio e "altro & pio, e le
parole sono cosi difficili che nessuno dei due le comprende, ’uno conclude: non ha
detto nulla; mentre 1’ altro sostiene: ha detto 1a verita, cio che ha detto € buono, solo che
noi non riusciamo a comprendere; questi, siccome crede, sta bussando alla porta e, se
continua a bussare, otterra che gli venga aperto; mentre |’altro merita ancora di sentirsi
dire: Se non crederete non capirete. Dico questo perché, anche quando avro spiegato
meglio che posso queste parole oscure, o perché sono troppo profonde, o perché io non
riesco ad afferrame il senso, o perché non riesco ad esporre cio che ho compreso, o
perché infine qualcuno € cosi tardo da non riuscire a seguire la mia spiegazione, ci sara
sempre chi non capisce; ebbene, non si disperi: rimanga fermo nella fede, continui a
camminare tenendo conto di ¢iod che dice I’ Apostolo: Se in qualche cosa pensate diver-
samente, anche su questo Iddio vi illuminera. Intanto qualunque sia il punto a cui
siamo arrivati, continuiamo ad avanzare (Gv 10, T)» >

13. FEDE CARNALE E INTELLIGENZA SPIRITUALE

Se I’infedelta e determinata dall’assoluto misconoscimento dell’autorita della
rivelazione cristiana, gli eretici - come gli Ariani contro la cui diffusione in Africa
Agostino interviene con il Sermo 140 (aa. 427-428) - appaiono come coloro che, se-
condo le parole di Paolo (2Cor 6, 13-14) “si lasciano legare al giogo insieme con gli
infedeli” esattamente perché non vogliono credere prima di capire: «assimilatisi vo-
lontariamente agli infedeli, rimarranno ignoranti (imperiti). Dunque credano per in-
tenderex.’” Debbono aprirsi alla parola del Vangelo:

«credete e ricevete, credete e intendete, perche il Profeta dice: Se non crederete,
non intenderete. Non capite? Apritevi. Ascoltate I’ Apostolo... Il Vangelo di Giovanni
tiene sveglie le menti (Exercet mentes), le affina e scarnifica in modo che riusciamo ad
avere di Dio un sentire spirituale (spiritaliter sapiamus), non carnale. Vi bastino, quin-

% Ivi, 20.

3 In lohannis euangelium tractatus XLV, 7 (NBA XXIV/1, p. 901).

57 Sermo 140, 6 (PL 38, 775): «Quia vero infideles esse voluerunt, imperiti remanebunt. Credant
ergo, ut intellegant».



CosiantE MARABELLI 701

di, fratelli, queste delucidazioni ad evitare che il sonno della dimenticanza si insinui
nella durata della dissertazione (in longitudine disputationis)» .’

Spiritaliter sapere. E espressione che ricorre anche in un altro dei testi che ci
siamo proposti di visitare: /n Johannis euangelium tractatus 1x1x, 2 (CCSL xxxvi, p.
501), dove si allude al limite di questo tipo di ricerca, che si potrebbe qualificare come
esegesi spirituale. Si tratta di afferrare la realta significata dalle parole di Gesu nel
capitolo 14 di Giovanni, della risposta data a Tommaso (14, 6): «Abbiamo sentito la
domanda del discepolo, abbiamo sentito la risposta del Maestro, ma ancora non abbia-
mo compreso il contenuto della risposta... Ma che cosa non possiamo capire?».” La
coerenza delle parole del Signore ¢ avvertibile:

«Parlando di se stesso, altrove dice: Vado al Padre (Gv 16, 10); mentre qui per
noi dice: Nessuno viene al Padre, se non per mezzo mio. Egli dunque va, per mezzo di
se stesso, a se stesso e al Padre; noi, per mezzo di lui, andiamo a lui e al Padre» ®°

Ma aggiunge:

«Chi puo capire questo, se non chi ha I'intelligenza spirituale (spiritaliter sa-
pif)? E anche chi possiede I’intelligenza spirituale (spiritaliter sapit), fino a che punto
puo capire? Perché, o fratelli, mi chiedete che vi esponga (exponi) queste cose? Ren-
detevi conto quanto siano elevate (quam excelsa sinf)... Credete che possiamo dire: Ho
elevato I’anima mia a te che abiti in cielo (Sal 122, 1)?... Diro quello che posso, capi-
sca chi pud. Colui che aiuta me a parlare aiutera voi a capire e aiutera almeno a credere
chi non riuscira a capire. Se non crederete - dice infatti il profeta - non capirete» '

Nella chiusa del De Trinitate vii, con cui si introduce la “cognizione mistica di
Dio” (libro vii) dopo aver perseguito nei libri v-vii una “difesa speculativa del domma
trinitario con la dottrina delle relazioni”®*, Agostino traccia un bilancio della riflessio-
ne precedente. Finché I’animalis homo non ha purificato la sua comprensione e resta
incapace di concepire la realta divina legandola alla fisicita, «creda nel Padre, nel
Figlio e nello Spirito Santo, in un solo Dio... e tutto cio che secondo le capacita umane
si puo affermare essere degno di lui e vero... fino a quando brilli nei nostri cuori Colui
che ha detto per bocca del Profeta: Se non crederete, non comprenderete» >

8 Ibid. (NBA XXX1/ 1, pp. 339-341).

* In lohannis evangelium tractatus LXIX, 1 (NBA XXIV/2, p. 1165).

© Jvi 2 (tr. it., p. 1167).

¢! Ibidem.

& A TRAPE, Introduzione, in SANT AGOSTINO, La Trinita, NBA IV, Citta Nuova, Roma 1973,
p. XIV.

 De Trinitate V11, 6, 12 (CCSLL, p. 267; NBA IV, pp. 321-323).



702 UMANITA E CULTURA

14. SE NON SI HA ANCORA INTELLIGENZA DELLE SPIEGAZIONL...

Cio che viene predicato ¢ predicato per tutti, sia per chi & in grado di capire per
mezzo di una spiegazione, sia per chi non lo é. Nel Sermo 118, Agostino torna a insi-
stere: «Se non puoi intendere, credi per capire. Prima viene la fede, segue I’intelligen-
za; poiché dice il Profeta: Se non avrete creduto, non avrete intendimento» ** e piu
oltre: «Chi comprende si rallegri, chi pero non comprende, creda. Non si pud vuotare
di senso la parola del Profeta: Se non avrete creduto, non avrete intendimento» %

Quando Agostino, sempre nel Commento a Giovanni, parla del dono della fede
come cio che ci unisce a Dio e dell’intelligenza come il mezzo attraverso cui veniamo
vivificati sembra che alluda all’intelligenza come a un dono dello Spirito:

«Ma vi sono tra voi alcuni che non credono. Non dice: Vi sono tra voi alcuni che
non capiscono; ma, spiegando il motivo per cui non capiscono, dice: Vi sono fra voi
alcuni che non credono; ecco perché non capiscono: perché non credono. Il profeta
disse: Se noncrederete, non capirete. Per mezzo della fede (per fidem) ci uniamo a lui,
per mezzo dell’intelligenza (per intellectum) veniamo vivificati. Prima uniamoci a lui
per mezzo della fede, per essere poi vivificati per mezzo dell’intelligenza» 5

Agostino per rafforzare la praticabilita del metodo e per sottolineare come esso sia
I"unica via d’uscita per risolvere i problemi piu ardui, fa anche appello al suo itinerario
personale. Ricorda in quali angustie lo teneva quel problema del male che, egli confessa,
«me admodum adolescentem vehementer exercuit, et fatigatum in haereticos impulit».
Ma dice anche: «...sotterrato da mucchi di vuote favole. .. se il desiderio di trovare il vero
(amor inveniendi verum) non mi avesse ottenuto I’aiuto divino, non avrei potuto uscirne
fuori e tornare a respirare nell’ originaria liberta della ricerca (in ipsam primam quaerendi
libertatem)» . C*€ un ordo o metodo in grado di restituire la liberta della ricerca, a partire
dalla quale ¢ conseguibile, con I’aiuto divino, anche Iintelligenza. Questo riappropriarsi
dellaliberta di ricerca ¢ la fede: «Dio ci aiutera e ci fara conseguire con I’intelletto quanto
abbiamo accettato per fede. Abbiamo piena coscienza di seguire il procedimento stabilito
dal Profeta che ha detto: Se non crederete, non conseguirete con lintellettoy '

15. I LIMITI DI UN SAPERE “TEOLOGICO”

Abbiamo visto che ¢ possibile andare oltre la fede in direzione dell’intellegere
a condizione di restare fedeli alla sua verita e antichita. Questo oltrepassare la fede,
che nei testi precedentemete riferiti & significato come un accedere alla dimensione

 Sermo 118, 1 (PL 38, 672; NBA XXXI1/ 1, pp. 29-31).

6 Ivi, 2 (PL 38, 673; tr. it., p. 31).

% In Iohanmis euangelium tractatus XXVI1, 7 (NBA XXIV/1, p. 625).
7 De libero arbitrio 1, 2, 4 (CCSL XXIX, p. 213).



CostanTE M ARABELLI 703

contemplativa di una spiritalis tractatio o di spiritales cogitationes attraverso una pa-
ziente diligentia o diligens consideratio, si puo identificare con cid che noi chiamiamo
sapere teologico?

Il testo della Lettera 120 a Consenzio vede la questione dei rapporti fede-ragio-
ne in un’ottica che pit sicuramente consente a questa identificazione e alla sua preci-
sazione. Consenzio, quando si tratta dell’ accogliemento della fides sanctae Ecclesiae,
dalla quale ¢ garantito il possesso reale della beatitudo, pone una distanza tra i ragio-
nevoli discorsi (disputationis ratio) di filosofi e oratori e I’adesione religiosa del cre-
dere (credulitatis pietas), fondata sull’ autorita dei santi, sulla “stoltezza della predica-
zione che fa salvi i credenti (per stultitiam praedicationis salvos facere credentes).
Agostino spiega innanzitutto il senso, ossia la non irragionevolezza del rivolgersi a un
doctor per comprendere cio che si crede (quam [rationem) si a me vel a quolibet docto-
re non irrationabiliter flagitas, ut quod credis intellegas...): correttamente non si tratta
di respingere la fede ossia di prescinderne (corrige definitionem tuam, non ut fidem
respuas...), «ma di percepire con la luce della ragione le verita che gia credi con la
ferma fedey.

Dio non ha in odio la ragione per la quale siamo stati creati da lui religuis
animantibus excellentiores, e il credere non pud avere il significato di inibire 1’acco-
glienza o la ricerca della ragione; neppure potremmo credere, se non fossimo animati
dalla ragione, ed ¢ ragionevole che, per quelle realta che riguardano la “dottrina di
salvezza” che di fatto non siamo ancora in grado di comprendere, anche se un giorno
potremo contemplarle (infellegere), riserviamo la precedenza alla fede: quest’ultima
ha come sua ragion d’essere di purificare il cuore per aprirlo alla “luce della grande
ragione” e per renderlo capace di sostenerla (uf magnae rationis capiat et perferat
lucem):

«Ecco perché proprio con coerenza razionale (rationabiliter) il profeta afferma:
Se non credete, non comprenderete. In questa frase il profeta distingue senza dubbio le
due facolta, consigliandoci anzitutto a credere per poter poi comprendere cio che cre-
diamo... ».

L’idea di un ruolo purificativo della fede - della sua cognitio e della sua actio -
nei confronti della mente € sottolineato anche nel De agone christiano: “La fede che
legal’anima a Dio viene per prima; poi i precetti morali (praecepta vivendi), custoden-
doi quali la nostra speranza si stabilizza, 1a carita & alimentata e comincia a risplendere
ci0 che prima era ancora solo oggetto del credere™®; la fede comporta 1’esclusione di
quella nequitia che consiste nell’ istum mundum diligere, di quella vita che non potest
puram illam et sinceram et incommutabilem videre veritatem et inhaerere illi et in
aeternum iam non moveri®. Pertanto:

% X111, 14 (p. 117, linee 22-24).
® Ivi (p. 118, linee 8-9).



704 UMANITA E CULTURA

«Prima che la nostra mente sia purificata, dobbiamo credere cio che ancora non
possiamo capire (intellegere), poiché con assoluta verita per mezzo del profeta fu detto:
Se non crederete, non capirete. Nella Chiesa é trasmessa in modo estremamente conciso
una fede in cui sono affidate sia quelle verita eterne che ancora non possono essere
comprese dagli esseri camnali, sia quelle realta iscritte nel tempo passato e futuro che
I’eternita della divina provvidenza compi e compira per la salvezza degli uomini».”

La frase di Isaia € ancora richiamata nel Contra Faustum per stigmatizzare
I’ atteggiamento manicheo di rigetto del Vecchio Testamento”, del suo valore di figura
e profezia; I’incapacita a capire la funzione del Vecchio Testamento e il suo rapporto
col Nuovo risiede per Agostino in una non corretta fede, cioé la fede di cui ¢ maestrala
vera chiesa cattolica di Cristo:

«Voi invece non riuscite a capire cio, poiché, come dice il profeta, senza aver
creduto non comprenderete. Difatti non siete stati istruiti nel regno dei cieli, cioé nella
vera chiesa cattolica di Cristo; se lo foste stati, dalla ricchezza delle sacre scritture non
solo estrarreste le cose nuove, ma anche le antiche. Infatti lo stesso Signore dice: per
questo ogni scriba divenuto discepolo del regno dei cieli é simile a un padrone di casa
che estrae dal suo tesoro cose nuove e cose antiche».”

Questa fede che precede la comprensione, precisa Agostino sempre nel Contra
Faustum™, ¢ la simplex fides nell’incarnazione divina:

«Fausto pero, che ha creduto agli errori dei Persiani sul falso Cristo, ci vieta di
credere alle testimonianze dei profeti ebraici sul vero Cristo. Ma la disciplina cattolica
percio insegna come sia come sia opportuno che lo spirito cristiano si nutra prima della
semplice fede perché esso sia reso capace di comprendere le cose piu elevate ed eter-
ne. Cosi infatti dice anche il profeta: se non crederete, non comprenderete. Ma & pro-
prio questa la semplice fede, con cui, prima di conoscere la sovraeminente scienza
della carita di Cristo che ci colma di ogni pienezza di Dio, non senza motivo crediamo
all’economia della sua umilta, per la quale nacque e mori da uomo, predetta tanto
prima dai profeti per mezzo di una stirpe profetica, di un popolo profetico e di un regno
profetico, proprio perché in quella stoltezza, che € piu sapiente degli uomini, in quella
debolezza, che & piu forte degli uomini, sta nascosto qualcosa di grande per la nostra
giustificazione e glorificazioney.

7 XIII, 14-15 (p. 118, linee 10-16).

"\ Contra Faustum IV, 2 (CSEL XXV, p. 270).

72 Ibidem: «Sed uos ista non intellegitis, quia, sicut propheta dixit, nisi credideritis, non intellegetis.
Non enim estis eruditi in regno caelorum, id est in ecclesia Christi uera catholica; quod si essetis, de diuitiis
sanctarum seripturarum non solum noua sed etiam uetera proferretis. Ipse quippe Dominus dicit: propterea
omnis scriba eruditus in regno caelorum similis est homini patrifamilias proferenti de thesauro suo noua et
ueteray.

™ Contra Faustum X1I, 46 (CSEL XXV, p. 375).



CostantE MARABELLI 705

16. CoNCLUSIONI

Dopo aver visitato i vari testi in cui Agostino si appella alla citazione di Isaia 7,
9, vorremmo richiamare sinteticamente alcune caratteristiche che in essi viene assu-
mendo quell’intelligenza generata dalla fede, che noi chiamiamo teologia e che, in
termini piu propriamente agostiniani, ¢ indicata come sapientiae disciplina.

1. Innanzi tutto si tratta di un impegno faticoso - appunto un labor - che & un
semper quaerere il Signore Dio, il quale si lascia trovare durante la ricerca (inveniri
potest dum quaeritur). Sotto questo aspetto di fatica, la disciplina della sapienza non fa
eccezione rispetto alla generale condizione di tribolazione del credente.

2. Cosi pure, sotto ’aspetto dell’invenire, il credente in quanto tale, anche a
livello incipiente, si trova gia sulla via della sapienza, poiché la fede stessa non &
sprovvista di un quoddam lumen suum.1a fede, dono al pari dell’ intellegentia, & orien-
tata alla species, raggiungibile pienamente post hanc vitam, ma gia attingibile a melio-
ribus, etiam dum has terras incolunt. Questi meliores si distinguono dai boni et pii, pur
destinati alla species escatologica, e sono identificabili con coloro che sono dediti alla
sapientiae disciplina o studium.

3. Il doctor, al quale “non irragionevolmente” il credente si rivolge per com-
prendere cio che crede, anch’esso radica la sua capacita di istruire nel dono e nel-
’esperienza della fede. A istruire quindi € innanzi tutto I’appartenenza alla “vera chie-
sa cattolica di Cristo”, nella quale rifiutano di farsi istruire gli eretici.

4. L'intelligenza che si diffonde dallo studio dei dottori € in realta un mezzo con
cui lo Spirito vivifica il credente: la cognitio della fede, il quoddam lumen, si alimenta
di una tractatio che ¢ diligentissima e spiritalis (ricerca piena di amore che si lascia
guidare dallo Spirito). A contrasto dell’eretico, che si oppone con incredibile audacia a
tutto ¢io che ¢ fondato sulla verita ed antichita della fede cattolica (catholicae fidei
veritate atque antiquitate fundaia), Agostino vede lo spiritalis vir, I’'uomo capace di
spiritales cogitationes.

5. L’andare oltre la verita compendiata nel Simbolo, che ¢ la tractatio fidei -
I’opera del teologo, diremmo noi -, non si deve intendere, per Agostino, come cio che
¢ destinato «a prendere il posto del Simbolo in coloro che ricevono la grazia di Dio, ma
nel senso che possa custodire le verita contenute nel Simbolo contro le insidie degli
eretici con 1’autorita della Chiesa cattolica e con una difesa piu solida».

6. Per Agostino ¢ in questa fedelta che per il credente, lungi dall’inibirsi le pos-
sibilita di una ricerca piu profonda e appagante, si apre un’originaria quaerendi liber-
fas.



