RTLu Il (1998) 3, 715-724 715

Da Epitteto a Nietzsche,
e ritorno

Paolo Pagani
Facolta di Teologia, Lugano

1. UNA GENEROSITA “PRINCIPIALE”

Nella seconda delle sue Diatribe, Epitteto' si rivela buon alleato di Aristotele
nel far valere i diritti elenctici delle supreme ovvieta® del pensiero. Ma, e piti ancora, si
rivela alleato di chiunque intenda riconoscere cio che & semplicemente irrinunciabile
(e irrinunciabile al riconoscere stesso): cio che, appunto per questa sua riconoscibile
irrinunciabilita, ha assunto gia nel dire piu antico dei Greci il nome di “principio”. Ma
ecco alcune delle parole stesse dello schiavo-filosofo. Leggiamo: “Di cio che é retto ed
evidente si avvalgono di necessita anche coloro che lo contraddicono. E si potrebbe

! Gli otto libri delle Diatribe - di cui solo quattro sono giunti fino a noi - sono in realta ’attendibile
redazione che lo storico Flavio Arriano ci ha lasciato delle lezioni tenute da Epitteto a Nicopoli alla fine del
I secolo d.C.

* “Ovvietd” & detto qui per attrazione dal tradizionale “degnit”; ma vuol indicare qualcosa di ancor
pitt radicale (e, per meglio dire, principiale). Se con “degnita” si rende - vichianamente - lo scolastico
dignitas, e remotamente 1’aristotelico Z¢iuua - cioé elemento di valore o di stabilitd cui una certa analisi
mette capo -, 'ob-vium (letteralmente, “cid che viene incontro™) & il carattere, non semplicemente assioma-
tico, ma propriamente principiale, appartenente a quelle strutture che, revocate in dubbio, non POSSOno perd
essere evitate (da qualunque parte si voglia portare 1’analisi).

*«Tole Uyleor kal évapyéow & dvdykne Kal ol dvmAéyorTec TIPOCX POVTALY.



716 UMANITA E CULTURA

quasi dare come prova suprema dell’evidenza di qualcosa, il fatto che esso sia ricono-
sciuto necessario e sia preso in prestito* per sé, anche da chi lo contraddice”.’

Ora, non occorre riprendere analiticamente il complesso argomentare aristote-
lico del libro “Gamma” della Metafisica, per cogliere come Epitteto ne riviva qui il
motivo dominante: quello elenctico; motivo che il verbo owyypaouairende con chia-
rezza insuperabile. Che cos’¢ infatti elenchos se non la messa in chiaro della inevitabi-
le implicazione di una certa struttura principiale nella stessa (pretesa) negazione di
essa? Un principio, infatti, € realmente tale, se non appare possibile la sua messa fuori
gioco; ovvero se ogni dire e fare - ivi compreso il dire e il fare di chi progettasse la
messa fuori gioco suddetta - risulta strutturato (anche) secondo quel principio: pena,
appunto, il non dire e il non fare niente.® Anzi, la natura principiale di alcunché - come
lo stesso Epitteto indica - diviene riconoscibile esplicitamente grazie appunto all’espe-
rimento elenctico, mentre in precedenza puo essere solo ipotizzata.

In tal senso, si puo affermare che ogni progetto di negazione di una realta effet-
tivamente principiale, in qualunque forma esso intenda realizzarsi - come enunciazio-
ne verbale di invalidita (negazione formulata), oppure come controesempio fattuale o
immaginativo (negazione effettuale) -, non potra che risultare come una concreta de-
terminazione del principio astrattamente negato. Non potra, insomma, se non vivere
parassitariamente di quel principio; il quale, nella sua generosita trascendentale, risul-
tera prestare se stesso anche ai progetti che intendono negarlo.

2. FORME DELLA REDUCTIO

1l progetto di violazione di qualche dimensione del trascendentale ¢ dunque,
per quel che realizza, attuazione (anche) della dimensione che intende violare; e non €,
proprio per quel che realizza, effettiva violazione di essa. Questa eterogenesi dei fini
puo essere letta, in prima battuta, come una contraddizione performativa; ma il suo
senso piu profondo € un altro: quello elenctico, appunto, che indica, al di la della
autoconfutazione della negazione, 1’ obiettivo convenire di essa con la struttura negata.

4

ovyypioactat

3 Continuando la lettura: «Cosi, se qualcuno contraddice che ci sia qualcosa di universalmente vero,
¢ chiaro che costui ¢ tenuto a porre I’asserzione opposta: niente & universalmente vero. Schiavo, neanche
questo sara vero. Infatti, che cosa significa cid, se non che, se qualche asserzione ¢ universale, essa ¢ falsa?
E ancora, se venisse qui qualcuno e dicesse “sappi che niente ¢ conoscibile, e tutto € incerto”, o un altro che
dicesse “credimi che ti conviene: a un uomo non si pud credere affatto”, o ancora un altro che dicesse
“impara da me, uomo, che niente si pud imparare: te lo dico io, e se vuoi te lo insegnerd™; in che cosa dunque
differiscono da questi..., coloro che si proclamano Accademici? “O uomini,... credete a noi che diciamo che
nessuno crede a nessuno”» (cfr. EPITTETO, Diatribe, IT, 20, 1-5; testo greco di J.SOUILHE).

5 Non rientra nell’orizzonte del presente intervento una trattazione sistematica della questione del-
’elenchos. Questa meriterebbe ben altro spazio, ed € stata per altro trattata distesamente - anche da chi
scrive - in altri luoghi.



PaoLo Pacani 717

Ora, questa prospettiva piu profonda ¢ certamente nota ad Epitteto, anche se la super-
ficie del suo testo insiste piu facilmente sul momento che, nel linguaggio oggi alla
moda, abbiamo chiamato della contraddizione performativa: la contraddizione, cioe,
che puo verificarsi, nella asserzione, tra il contenuto locutorio e la proiezione - sullo
stesso piano locutorio - del contenuto illocutorio della medesima.

E chiaro, per altro, che la riconduzione a contraddizione performativa ¢ una
figura di piu diffusa portata rispetto ad elenchos. Essa va infatti ad investire casi anche
diversi da quelli che riguardano il trascendentale stesso. In generale, ¢ possibile distin-
guere casi di contraddizione performativa che potremmo chiamare “occasionali” - cioe,
legati alle particolari condizioni pragmatiche in cui si realizzano’ -, da casi che po-
tremmo invece chiamare “strutturali”, nei quali ad esser violate sono condizioni, non
contingenti, ma appunto strutturali dell’atto di discorso: quelle che riguardano, (1) le
particolari forme dell’illocutorio in quanto tali, o (2) I’atto di discorso in quanto tale.

Come esempio del caso (1), si puo pensare alla asserzione di un contenuto
proposizionale che smentisca esplicitamente la possibilita dell’impegno di verita che
I’asserzione, come tale, implica.® Quanto al caso (2), esso coincide con una sorta di
autoesclusione per immediata inconcepibilita, come quella che riguarda la violazione
delle strutture semantiche o sintattiche o pragmatiche che reggono 1’atto del discorso
in quanto tale.” Ora, negare la regia di tali strutture & possibile solo facendone comun-
que uso.

Percio, se la negazione in gioco si propone come atto di discorso, allora pud
essere ricondotta - come sappiamo - ad un caso eminente di contraddizione performa-
tiva strutturale (eminente, perché riguardante fattori trascendentali e non categoriali
dell’apofantico); se essa invece intende propriamente mettere fuori gioco qualcuno dei
fattori trascendentali, allora non puo che delinearsi o come intenzionale autosottrazio-
ne all’ orizzonte noetico-linguistico (cioé al discorso con sé e con altri), o come atto di
discorso mancato, cioé come conato di qualcosa che, compiendosi, costituirebbe un
controesempio del proprio intento progettuale. In tal senso, si puo dire che la movenza
elenctica si realizza, in prima battuta, come rilevamento di una speciale contraddizio-
ne performativa - dovuta all’impossibilita di non esercitare la struttura che viene se-
gnatamente negata -; €, in seconda battuta, come evidenziazione della impossibilita di
porre alcunché, di detto o di fatto, prescindendo da quella struttura.'

7 Cio significa che il realizzarsi di contraddizione performativa, in questi casi, si ottiene in relazione
0 a determinati tipi di enuncianti, o a determinati tipi di interlocutori, o a determinate modalita pratiche di
enunciazione. Dalla contraddizione performativa occasionale si puo occasionalmente uscire (come occasio-
nalmente ¢i si & entrati), modificando il fattore - enunciante, interlocutore o modalita di enunciazione - che
genera I'incongruenza.

¥ Puo valer qui come paradigma il noto paradosso di Moore: “p ma non ci credo” (cfr. G E. MOORE,
Etica (1912), tr. it., F. Angeli, Milano 1982, pp. 125ss).

* Valgano qui tre esempi paradigmatici. Rispettivamente: (a) la rinuncia alla determinatezza del
contenuto di discorso; (b) la rinuncia alla coerenza del discorso; (¢) la rinuncia alla responsabilita illocutoria
circa il discorso.

11 paradigma, qui, & ovviamente quello del celebre “tronco” anistotelico. E importante rilevare, al



718 UMANITA E CULTURA

Da parte sua, Epitteto non opera una distinzione tematica tra forme della con-
traddizione performativa strutturale; per questo, non sempre egli appare consapevole
della differenza specifica che segna, rispetto agli altri, i casi a sviluppo elenctico; o,
per lo meno, esegue confutazioni dell’uno e dell’altro tipo, senza metterne a fuoco la
differenza. Comunque, nel suo testo ¢ reperibile una sorta di crescendo, in cui si pre-
sentano - in ordine - entrambe le forme della contraddizione performativa strutturale.

Egli, in primo luogo, conduce una appassionata polemica contro I’ individuali-
smo epicureo', impostandola appunto come una reductio a contraddizione performa-
tiva, in cui la dimensione illocutoria delle formule “epicuree” viene esplicitata sul
piano locutorio’?. Ora, I’esplicitazione in parola conduce a riconoscere che I’invito a
superare 1’idea di una connaturata socialitd dell’uomo, si innesta proprio su quello
stesso ceppo che intenderebbe svellere. Leggiamo: «Quando Epicuro vuol negare'? la
comunione naturale che lega gli uomini tra loro, prende in prestito precisamente cio
che ha negato'. Che cosa dice infatti? “Non illudetevi, uomini, non lasciatevi sviare
né ingannare: non ¢’ ¢ alcuna comunione naturale che unisca tra loro gli esseri raziona-
li; credetemi. Quelli che dicono diversamente, vi ingannano con falsi ragionamenti”.

«Ma a te che cosa interessa? Lascia pure che veniamo ingannati... Uomo, per-
ché ti preoccupi e vegli su di noi? perché accendi la lampada, ti alzi e scrivi libri cosi
ponderosi? E per timore che qualcuno di noi si lasci i ingannare e creda che gli Dei si
occupino degli uomini, o che qualcuno pensi che I’ essenza del bene sia altra dal piace-
re?... Ma che te ne importa di come gli altri la pensino - correttamente o scorrettamente
- su queste cose? Che cosa c’¢ infatti tra te e noi?».'

Ora, la contraddizione performativa in cui cade 1’epicureo di Epitteto si coglie,
in superficie, nell’interessamento attivo a che si riconosca un’originaria indifferenza:
pit a fondo, sta tra I’esercizio appassionato della comunicazione ¢ il contenuto della
stessa, secondo cui non € proprio dell’essere razionale il comunicare'®. Si tratta, cosi
chiarito, di un felice esempio di contraddizione performativa strutturale, che ha come

riguardo, che il rendersi esplicito di elenchos (nella sua seconda e decisiva battuta), non & affatto logicamen-
te mediato dalla necessita di evitare la contraddizione performativa: cid che chiaramente introdurrebbe una
petizione di principio. Piuttosto, I’elemento elencticamente propulsivo sta nella scoperta che certi fattori
sono implicati inevitabilmente anche nelle varie forme della loro negazione. Dunque, non solo implicati (il
che vale genericamente per la contraddizione performativa), ma implicati in modo inevitabile, cioé: (a)
indipendentemente dalle variazioni di enunciante, di interlocutore e di modalitd di enunciazione, di cui
sopra si diceva; (b) indipendentemente dalle particolari categorie dell’illocutorio secondo le quali la nega-
zione scegliesse di esprimersi.

! D1 cui Epitteto da certamente una interpretazione iperbolica, estranea all’autentico intendimento
epicureo.

'* Tale esplicitazione, in un linguaggio a noi contemporaneo, verrebbe chiamata “proiezione”.

B dvapeiv.

1 «aiT® TO GVaLpoURévy CUYXpTTA.

' Cfr. EPITTETO, Diatribe, 11, 20, 6-11.

!¢ L’opportunita di una simile modifica estensiva dell’enunciato di Epitteto sta nel fatto che, nel-
I’ipotesi in cui si ponessero un enunciante ed un interlocutore non umani, non si avrebbe pit contraddizione
- & si retrocederebbe cosi al caso della contraddizione performativa occasionale.



PaoLo Pacani 719

motivo la comunicazione della (propria e altrui) incomunicabilita - motivo che resta
indipendente dall’eventuale variare dell’enunciante, dell’interlocutore e della modali-
ta enunciativa.

3. SULLA VIOLENZA IMPOTENTE

Quando poi Epitteto porta piu a fondo la sua polemica, il tema della semplice
autoconfutazione per contraddizione performativa sembra passare in second’ordine,
mentre in primo piano emerge il tema propriamente elenctico: quello per cui, dalla
negazione delle Strutture trascendentali, si giunge alla homologhia'” con esse. Cosi,
leggiamo che - con la sua dottrina - «Epicuro ha amputato tutte le prerogative che sono
proprie dell’'uomo'®, del padre di famiglia, del cittadino, dell’amico, ma le tendenze
umane piu profonde'” non le ha amputate: infatti, non ha potuto farlo, cosi come i
frivoli Accademici non possono rinnegare o accecare le proprie percezioni, malgrado
lo vogliano sopra ogni cosa» >

“Amputare” (@roxomrery), in questo contesto, vuol dire negare cio che appar-
tiene alla physis, che stoicamente & la struttura delle realta. Ora, nel caso in cui la realta
considerata sia lo stesso trascendentale, allora |’amputazione genera - come sappiamo
-, non solo contraddizione performativa, ma anche e principalmente elenchos: ciog,
riconoscimento di inevadibilita.

Nel caso, poi, in cui la realta considerata sia quella dell’uomo, e I’amputazione
ipotizzata riguardi le dimensioni specifiche dell’umano - cioé quelle in cui il trascen-
dentale ha occasione di manifestarsi come tale -, anche qui essa ha un esito elenctico.
Infatti, il tentativo di mettere fuori gioco una realta che sia implicata inevitabilmente
nella manifestazione delle strutture trascendentali, non fa altro che riproporre per altra
via la realta in questione - come insegna esemplarmente il s7 fallor sum di Agostino®.
L’esistenza di un io capace del pensiero (cioé dell’essere che si manifesta come tale), e
dunque implicato, in senso noetico e affettivo, con la verita (cioe, con I’autenticita di
quel manifestarsi), non € un dato puramente ontico, che possa venir messo fuori gioco,
senza che ne soffra la sensatezza del procedimento. Piuttosto, il senso stesso di quel
procedere non potrebbe, a sua volta, se non innestarsi sull’esistenza dell’io pensante -

"1l verbo dpedoyerré impiegato - per illustrare I'esito elenctico - da Alessandro di Afrodisia nel
suo celebre commentario al testo aristotelico (cfr. ALESSANDRO DI AFRODISIA, In Aristotelis Metaphy-
sica commentaria, ed. M Hayduck, Berlin 1891, 298-300).

B «Ta pev &vdpoc mavTamekdifaTon.

¥ «Tég 8& mpobupias Tac AvBpHTKACY.

* Cfr. EPICURO, Diatribe, 11, 20, 20.

*! Cfr. AGOSTINO, De civitate Dei, X1, 26. Nel celebre passo agostiniano, si mostra come non
Possa essere messa fuori gioco 1esistenza dell’io che pensa e che desidera.



720 UMANITA E CULTURA

quantunque problematico nelle sue ulteriori connotazioni -, e sulla sua tensione ad una
verita riconoscibile come tale.

Questo, ultimamente, il contenuto della riflessione di Epitteto. Questi allarga
poi il proprio orizzonte polemico alle posizioni scettiche di quegli Accademici che, dai
cosiddetti errori dei sensi, argomentano in favore di una universale indiscernibilita®,
equivalente per altro a quella “banalizzazione™ integrale che discenderebbe anche da
una diretta negazione del principio di non contraddizione®,

4. SERVITU NICCIANA

E proprio un ipotetico sostenitore di tali posizioni che Epitteto rappresenta, piu
avanti, in poche e incalzanti battute. Tali battute assumono ben presto il tono di una
commedia, nella quale non manca forse lo spunto autobiografico. Leggiamo: «Uomo,
che cosa fai? Ti smentisci da solo ogni giorno®, e non vuoi abbandonare queste morte
argomentazioni? Quando mangi dove porti la mano: alla bocca o all”occhio? Quando
fai il bagno, dove entri? Quando mai tu chiami piatto la pentola o spiedo il mestolo? Se
fossi il servitore di uno di questi signori, anche a costo di essere frustato a sangue da lui
ogni giomno, lo metterei io alla tortura. “Ragazzo, versa un po’ d’olio nell’acqua del
bagno”. Andrei a prendere della salamoia e, tornato, gliela verserei sulla testa. “Che
cos”e questo?”. “Mi € venuta una rappresentazione indiscernibile® da quella dell’olio,
proprio uguale; lo giuro sulla tua buona sorte”. “Dammi qui latisana”. E io gli porterei
una tazza piena di aceto. “Non ti ho chiesto la tisana?”. “Si, signore: e questa ¢ la

» 27

tisana”. “Ma questo non € aceto?”. “Che altro, se non tisana”. “Prendi e annusa, prendi

]

e assaggia”. “Ma da che cosa lo sai, se i sensi ci ingannano?”. Se solo avessi tre 0
quattro compagni con le mie stesse intenzioni, lo porteremmo, schiumante di rabbia, a
impiccarsi oppure a cambiare idea. Insomma, costoro si prendono gioco di noi, ma
intanto usano di tutti quei doni della natura - che pure sopprimono a parole»”.
Dunque, nel fare i conti con la negazione del principio di non contraddizione, il
nostro autore mette in rilievo I’impraticabilita di una simile posizione, analogamente a

2 11 niferimento di Epitteto sembra essere a quella che Sesto Empirico chiamava “Terza Accade-
mia”, e al suo scolarca Carneade.

2 Qui, “banalizzazione” ¢ detto nel senso propriamente logico che il termine riceve in riferimento al
principio dello “pseudo-Scoto™.

2 Nel senso - messo assai bene in rilievo da Aristotele - che, se non valesse il principio di non
contraddizione, non sarebbe possibile alcuna differenza (cfr. ARISTOTELE, Metafisica, IV, 1007b 18-23;
testo greco di G Reale).

B «dvpaTe, TL TOLAC; aUTO GeauTOV EEEAéyxas Kal fpépavy.

% «aBLAKPLTOG Y.

T emapd The ¢lcens Siddpevors mact xpdpervor, Adywm &eird dvarpouvrecy (cfr. EPITTE-
TO, Diatribe, 11, 20, 28-31).



PaoLo Pacani 721

quanto Aristotele aveva fatto in un celebre passo di Gamma (cfr. 1008b 2-31). Ma le

assonanze aristoteliche non finiscono qui. Epitteto, infatti, usa un termine che in Aristo-

tele ¢ addirittura tecnico: si tratta del verbo @rwzp¢iy usato dallo Stagirita per indicare il

tentativo di mettere fuori gioco le esigenze del loghos - secondo la formula Zrazmor
Adyor vmopcrer Aoyor® - e ripreso da Epitteto per indicare il tentativo di mettere fuori

gioco le esigenze della grizzc(corrispettivo stoico del logos aristotelico)™.

Comunque, un privilegiamento cosi esplicito della versione pratica® di elen-
chos circa il principio di non contraddizione, non pud non richiamare alla mente la
pagina nicciana de La gaia scienza, dedicata alla “genealogia” della logica.

Come si ricordera, Nietzsche vuol ricondurre la consapevolezza umana delle
fondamentali strutture logiche - quelle di portata trascendentale - ad un’origine di tipo
darwiniano, pensando in tal modo di demistificarle, indicandole come caratteri acqui-
siti*! da aleuni individui all’interno della evoluzione filogenetica: caratteri capaci di
determinare un decisivo vantaggio nella lotta per la sopravvivenza, e dunque una si-
gnificativa piega in ordine alla selezione della specie.

Ma leggiamo la narrazione nicciana, nella sua provocatoria - ed efficacissima -
sommarietd. «Chi non riusciva a trovare abbastanza spesso 1’uguale, relativamente
alla nutrizione o agli animali a lui ostili, colui che quindi procedeva troppo lento,
troppo cauto nella sussunzione, aveva piu scarsa probabilita di sopravvivere di chi
invece, in tutto quanto era simile, azzeccava subito I’'uguaglianza. Ma I’inclinazione
prevalente a trattare il simile come I’'uguale, un’inclinazione illogica - perché nulla di
uguale esiste - ha creato in principio tutti i fondamenti della logica. Similmente, per-
ché nascesse il concetto di sostanza... non si dovette per lungo tempo né vedere né
sentire il permutarsi delle cose... In sé e per sé,... ogni inclinazione scettica & un grande
pericolo per la vita. Non si sarebbe conservato alcun essere vivente, se non fosse stata
coltivata... Iopposta inclinazione, diretta ad affermare piuttosto che a sospendere il
giudizio, a errare e a immaginare piuttosto che a restare in posizione d’attesa, ad assen-
tire invece che a negare».*

* «Chi toglie il logos, lo conferma» (cfr. ARISTOTELE, Metafisica, IV, 1006a 26). La formula in
questione ¢ quella che, meglio di ogni altra, sigilla il senso della triplice esecuzione di elenchos (a livello
semantico, a livello sintattico e a livello pratico) che lo Stagirita ci offre in Gamma. [ interessante che
Alessandro di Afrodisia abbia poi ripreso la formula di Aristotele usando il verbo ypaoud tipico (in questo
contesto teorico) di Epitteto: «évaipivy 8e Aéyov xpnrar Adyuw (cfr. ALESSANDRO DIAFRODISIA. In
Aristotelis Metaphysica commentaria, 274, 27).

# 81 puo ricordare, in proposito, che lo stesso testo aristotelico autorizza I"accostamento. ad esempio
quando - proprio in Gamma (cfr. 1008b 5) - cita il termine guire quale corrispettivo presocratico di Acyoc

** “Pratica”, appunto, e non “pragmatica” - come capita spesso di leggere. Infatti, “pragmatica” si
polrebbe dire, genericamente, ogni versione di elenchos.

¥ A causa della frequente confusione operata - a livello divulgativo - tra darwinismo e neo-darwini-
smo, ¢ forse opportuno ricordare che nel pensiero di Darwin viene accettato - ¢ addirittura dilatato - il dogma
lamarckiano della ereditarieta dei fattori acquisiti (cfr. C. DARWIN, L origine delle specie [1844], tr. it ,
Newton Compton, Roma 1974, 1, 3).

* Cfr. F. NIETZSCHE, La gaia scienza (1882), tr. it., Adelphi, Milano 1979, n. 111.



722 UMANITA E CULTURA

Non ¢ qui il luogo per una analisi approfondita di questo testo. Ma occorre dire
che, se esso ha di mira, in prima battuta, il carattere obiettivo e distributivo dei concetti
universali (caratteri, per altro, entrambi elencticamente riscattabili), ultimamente il
suo obiettivo polemico sembrano essere 1 primi principi dell’essere, di cui intende
negare il carattere originariamente ontologico. Ebbene, se I’argomento nicciano sta
nella esibizione di una “utilita” dell’esercizio dei principi, di una loro «applicabilita
alla vita»** - che dovrebbe rivelarne a “genealogia” pratica, e dunque I’indole pragma-
tistica -, si potrebbe commentarlo osservando che il breve esperimento mentale di
Epitteto suggerisce, della medesima funzionalita pratica dei principi, una lettura esat-
tamente opposta: i principi non sono posti come veri perché di fatto funzionano, bensi
funzionano di fatto, proprio perché sono veri.

Il nocciolo della questione sta qui: non ¢ la loro una validita pratica occasionale,
meramente incidentale, sulla quale azzardare una previsione che sia al piu statisticamen-
te ragionevole; si tratta invece di una validita pratica piu profondamente fondata. Infatti,
anche chi decidesse di non accettarla - per porsi in quell’atteggiamento presuntamente
primordiale che Nietzsche vuol evocare -, non per cio cesserebbe di riconoscerla, ad
esempio individuando, e reciprocamente distinguendo, I’'un atteggiamento e [’altro (al-
meno, per non ricadere in quello che egli riterrebbe dei due 1’ingiusto).

Come si ricordera, gia Aristotele indicava |’almeno potenziale autolesionismo del
negatore effettuale del principio di non contraddizione®; come a dire che la violenza del
suo atteggiamento, impotente circa il trascendentale, puo tradursi invece nel disordine
ontico (il trattare una cosa per un’altra), che ¢ la cifra stessa della immoralita - come
anche Epitteto non manca di rilevare * Un disordine, questo, il cui limite ideale - seguen-
do una paradossale coerenza - sarebbe in fondo I’automutilazione del violento (la amo
wom di cui gia si diceva). Tale automutilazione, poi, coincide con la @7pefie che gia
Alessandro di Afrodisia indicava nel suo commento a Gamma: un atteggiamento-limite,
che non coincide tanto col non agire, quanto con 1’agire a caso, senza giudizio - come
quando si pronuncia qualcosa, senza dire niente® -, se & vero che il giudizio € cio che
specifica 1’agire umano, rispetto al semplice muoversi del generico vivente *’

 Cfr. F. NIETZSCHE, La gaia scienza, n. 110.

3 11 quale, se volesse attuare realmente il proprio progetto, dovrebbe agire senza annettere differen-
ze, ad esempio, tra il cadere e il non cadere in un precipizio, o in un pozzo (cfr. ARISTOTELE, Metafisica,
IV, 1008b 14-17).

¥ «ri obv kaTd e dyabév | kakdv, aloxpdv f| keAdv TavuTa 1| TauTaey (cfr, in generale,
EPITTETO, Diatribe, 11, 20, 32-37).

¥ Cfr. ALESSANDRO DI AFRODISIA, In Aristotelis Metaphysica commentaria, 300, 2. Analoga-
mente, si puo dire che la autentica dgacizcui & destinato il negatore del principio di non contraddizione,
non ¢ tanto il silenzio assoluto (che resta un limite inattingibile), ma piuttosto quell’insignificante pronun-
ciar parole, che il vocabolario tecnico di Aristotele indica col verbo @@y yauar (cfr. ARISTOTELE, Meta-
Jfisica, IV, 1008b 8-9).

%7 Arnistotele parla del tendenziale regredire, da parte dell’ipotetico negatore effettuale del principio
di non contraddizione, al livello puramente vegetativo: di meguxais appunto (cfr. vi, 1008b 11-12; seguen-
do, qui, la vanante offerta dai codici Vindobonensis € Laurentianus).



PaoLo Pacani 723

Del resto, anche chi progettasse di regredire al livello del generico vivente -
paradigma nicciano della “giustizia” verso la natura -, sarebbe poi costretto dalla viva
forza delle cose® (e cioé dalla natura stessa) a regolarsi obiettivamente secondo le
strutture del trascendentale. Dunque, egli realizzerebbe non piu quell’obbedienza in-
tenzionale alle necessarie condizioni del vivere, che qualifica I’ essere libero, ma sem-
plicemente subirebbe un convenire obiettivo con la necessita; e cosi - stante I’inevita-
bile consapevolezza -, vivrebbe in sé la situazione, non del puro vivente, ma dello
schiavo. Del resto, proprio cosi - come “schiavo” -, il nostro autore aveva apostrofato
il negatore nel brano da cui eravamo partiti: uno schiavo che poi, nel brano che tra i
suoi abbiamo citato per ultimo, rivestiva il ruolo sociologico del padrone, secondo una
inversione di ruoli che al liberto Epitteto doveva apparire forse suggestiva *

5. CHE COSA STAI FACENDO?

La variante pratica di elenchos in relazione ai primi principi non € una parente
povera, o addirittura imbarazzante, di versioni piu nobili e radicali (quella semantica e
quella sintattica) - come invece ¢ stato autorevolmente sostenuto®. Infatti, la sua so-
stanza non sta nel mostrare che il riconoscimento di alcune differenze ontiche e prati-

¥ Anstotele direbbe che 1 negatori che non si persuadono liberamente della validita dei principi
trascendentali, sono costretti poi a rispettarli per forza: «oi pev yap mabolic 8éovtar ol 8 Bilacy (cfr.
ARISTOTELE, Metafisica, IV, 1009a 17-18); dove girenon indica I'ipotesi di una violenza che il difensore
dei principi dovrebbe praticare, ma indica piuttosto la forza stessa delle cose, che impone la logica trascen-
dentale anche a chi non la riconosce (cfr., al riguardo, ivi, IV, 1011a 15). Ora, la nota espressione aristotelica
potrebbe essere intesa nello stesso senso in cui Epitteto usa 'espressione €2y4 quando dice che il negatore
diventa egli stesso, per la forza dei fatti { £oy4J, 1’accusatore delle proprie opinioni: «aiTo Zpyw kaTiyo
poc yévou Tov cautoli SoypdTwww (cfr. EPITTETO, Diatribe, 11, 20, 16-17).

** Non ¢ infatti un caso che, in quel brano, la posizione teoreticamente libera, e umanamente piena di
iniziativa, competa proprio ai servi-filosofi.

“* 8i pensi invece a quanto serive al riguardo Emanuele Severino, con diretto riferimento al testo
aristotelico. «Anche se I'interpretazione problematica del comportamento dello scettico diventasse qualcosa
di evidente e di incontrovertibile - se cioé fosse evidente che lo scettico non pensa che sia lo stesso gettarsi o
non gettarsi nel pozzo -, lo scettico potrebbe replicare dicendo che, appunto, é la sua volonta di sopravviven-
za, ¢ il suo istinto a fargli considerare come different il gettarsi e il non gettarsi nel pozzo, ma che questa
volonta e che questo istinto non sono da confondere con la verita, e cioé che la “verita” ¢ la maschera dietro
alla quale I'istinto di sopravvivenza si nasconde ¢ protegge se stesso. La critica di Nietzsche al principio di
non contraddizione aristotelico & cioé pienamente valida in relazione alla variante pragmatica dell’elenchos
(anche se Nietzsche non considera analiticamente 1'elenchos e tanto meno distingue le varie forme di esso).
In altri termini, lo scettico puo riconoscere la propria incapacita di fatto di “smontare” dal riconoscimento
della determinatezza - incapacita prodotta da svariati motivi, non ultimo la volonta di sopravvivenza e di
rendere il mondo vivibile -, ma lo scettico non riconosce verita alle proprie idiosincrasie. Cosi come non
riconosce verita all’idiosincrasia consistente nel riconoscimento dei presupposti che si accettano partecipan-
do alla discussione, o nel riconoscimento dei presupposti che si accettano per il fatto stesso di vivere» (cfr. E.
SEVERINO, “Elenchos”, in La tendenza fondamentale del nostro tempo, Adelphi, Milano 1988, p.103).
Nella pagina precedente, Severino aveva indicato un altro aspetto problematico della variante di elenchos da



724 UMANITA E CULTURA

che ¢ un “presupposto” che deve essere accettato da chi non rinuncia all’ “istinto di
sopravvivenza” - per cui, chi vuole sopravvivere, deve fare come se le scelte x € y non
fossero indifferenti tra loro.

Piuttosto, la sostanza dell’argomento consiste nel rilevare che un agire che volesse
porsi come controesempio delle strutture trascendentali, si prospetterebbe, per cio stesso,
come privo di possibile contenuto poietico; 0 meglio, come una intenzione pratica cui non
potrebbe conseguire alcunché di attivo - se non a patto di modellarsi su quelle stesse
strutture. Insomma, la variante pratica di elenchos pud essere ridetta cosi: agire ¢ inevita-
bilmente scegliere; I’azione, cioé, si struttura inevitabilmente sulla alternativa - tematiz-
zata o no - tra i contraddittori. E cio in analogia con la versione semantica di elenchos, per
cui pensare ¢ determinare, cioéil pensiero si struttura sulla alternativa tra i contraddittori.

Il velleitarismo del negatore semantico - ben espresso da Pierre Aubenque -
potrebbe essere declinato anche per il negatore pratico. Osserva Aubenque che il nega-
tore del principio di non contraddizione, negando, dice «cio che non puo voler dire» *!
Infatti, quel che egli dice, negando, ¢ un impossibile, ovvero qualcosa che, non poten-
do essere propriamente pensato, neppure puo essere in quanto tale voluto. Ma, analo-
gamente, si pud aggiungere che egli, neppure puo voler fare (o semplicemente puo
fare) qualcosa che sia in linea con la sua negazione.

Infine, quando Epitteto, retoricamente, chiede al negatore che cosa stia facendo
(«m mowelg;») egli implica opportunamente, con cid, che il contenuto intenzionale
dell’agire*” - e dunque I’incontraddittorieta obiettiva di esso -, sia qualcosa che pud
solo essere confessato ad altri (0 a sé come altri) dall’agente stesso - e non invece
interpretato strategicamente da altri**. Insomma, se I’incontraddittorieta della dimen-
sione fisica dell’agire ¢ immediatamente alla portata di qualunque osservatore, 1’in-
contradditorieta del giudizio che guida 1’azione € disponibile immediatamente solo a
chi la compie. Cosi, alla domanda «che cosa stai facendo?», puo rispondere solo chi se
la sente rivolgere * Che cos’e, del resto, tutto 1’appassionato discorrere di Epitteto, se
non un serrato appello alla nostra interiore consapevolezza e vigilanza?

lui detta “pragmatica: essa avrebbe bisogno di ammettere il presupposto della intersoggettivita (cfr. /vi, pag.
102). In realta, il procedimento elenctico che Aristotele propone integralmente in chiave dialogica, pud be-
nissimo essere riproposto - senza perdere valore - anche in altre chiavi, meno compromesse con la convinzio-
ne dell’esistenza di una pluralita di coscienze. Basterebbe riproporre il dialogo tra i due interlocutori retorici,
come dialogo interiore alla coscienza del singolo, o ad una ipotetica coscienza trascendentale.

4 Cfr. PAUBENQUE, Le probleme de I 'étre chez Aristote, PU.F., Paris 19662 p. 126.

%% In termint scolastici I’objectum actionis, in termini analitici I’ azione-base-intenzionale.

3 ; questo un punto su cui, meglio di altri, si & espresso P. RICOEUR (cfr. La semantica dell ‘azione
(1977), tr. it., Jaca Book, Milano 1986, pp. 64.74).

“ E, in tal modo, trova risposta anche un’altra obiezione mossa da Severino all’elenchos pratico:
quella per cui esso presupporrebbe la possibilita, da parte del difensore dei principi, di “interpretare” obiet-
tivamente I’esteriore comportamento (cio¢, 1’ azione-base-fisica) del negatore (cfr. E. SEVERINO, “Elen-
chos”, pp. 102-103). In realta, non occorre alcuna interpretazione psicologica delle intenzioni da parte di un
interprete altro dall’agente; piuttosto, nell’elenchos pratico & in questione una interpretazione ontologica
che puo essere anche sollecitata da altri (e aiutata da altri a trovare una adeguata espressione teorica), ma che
"agente stesso dovra compiere sul proprio agire.



