RTLu Il (1998) 3, 737-743 737

La gloria humilis,
espressione di amore
del Cristo incarnato
in Origene

Agnell Rickenmann
Facolta di Teologia, Lugano

1. PREMESSA

Parlare di un Dio incarnato é difficile non soltanto oggi, ma la consapevolezza
della portata di tale affermazione occupava i teologi cristiani di tutte le generazioni.
All’alba della teologia, quando con il sole sorgente i colori sono piu forti, Origene
tematizza nella sua sesta omelia sul libro del Levitico il mistero dell’incarnazione in-
terpretando il canto di vittoria degli Israeliti'. Nell’ambito in cui vive Origene i miti
pagani che descrivono il cielo degli Dei sono pit che vivi, anzi impregnano tutta la vita
culturale ellenistica stando alla base dell’insegnamento scolastico’. Come allora parla-
re di “incarnazione” senza cadere nella trappola degli antropomorfismi della mitologia
greca e senza rinnegare d’altra parte la realtd incarnatoria? Si ¢ spesso criticato che

! ORIGENE, Homélies sur I'Exode, Homilia VI: De cantico quod cantavit Moyses cum populo et
Maria cum mulieribus, a cura di M. BORRET, Paris 1985, pp. 170-203.

? Per capire I’importanza di questo fenomeno si puo leggere il libro ottimo di O. GIGON, Die antike
Kultur und das Christentum, Giitersloh 1966. ;



738 UMANITA E CULTURA

Origene non si servirebbe del vocabolario ispirato dalle relazioni umane per esprimere
la relazione tra Dio Padre e il suo figlio Gesu Cristo. La sua esitazione intanto si pud
capire con I’ osservazione fatta sopra. Nonostante la sua riserva di fronte a paragoni
antropomorfici utilizza spesso I'immagine del canto di vittoria come espressione tipo-
logica per il trionfo di Cristo sulla morte. Questa interpretazione ancora oggi € presen-
te nella teologia liturgica della veglia pasquale.

Ma si puo parlare di una vittoria sulla morte per una persona, Gesu Cristo, che
¢ morto sulla croce, di una morte atroce? O ha forse ragione il filosofo pagano Celso,
che sostiene che i Cristiani avrebbero dovuto trovarsi un eroe pilt convincente per far
vedere la verita della loro fede al mondo*? In questa domanda si rende visibile per
Origene esattamente la preoccupazione umana che si crea un Dio a misura d’uomo ma
non un Dio tutt’altro di tutte le speculazioni umane e di proiezioni desiderose, malsane
e non riflettute®.

2. IINTERPRETAZIONE ORIGENIANA

Lontano dal pericolo di cadere in un misticismo, egli sa che un vero Dio, il Dio
biblico, il Dio rivelato e incarnato rimane un Dio del mysterium. Ma non soltanto Dio
& un mysterium, tutta la vita umana, tutto il cosmo si comprende in ultima analisi come
mysterium, in una visione dunque sacramentale del mondo e di Dio®. Origene non
fugge 1’argomentazione logica ma ne conosce i limiti. Percio parla anche della realta
incarnatoria in cifra sacramentale, in una cifra che ricorda la storia di salvezza, del Dio
dell’ Antico Testamento con il suo popolo, del Dio che si rende venerabile e presente
nel suo tempio nonostante la sua trascendenza assoluta:

«Quod ergo est istud sanctimonium quod non manu hominum factum est, sed
manibus Dei paratum? Audi sapientiam dicentem quia aedificavit sibi domum (Prv
9,1). Ego autem hoc de incarnatione Domini rectius intelligendum puto».®

I1 vero santuario di Dio, nel quale si rende presente tra gli uomini, € la persona
umana di Cristo e non un tempio costruito di pietre. Spesso si € voluto vedere nell’ese-
gesi origeniana un’allegorismo sfrenato che tradirebbe i propri contenuti della fede
cristiana, di un Dio che si incarna veramente nella storia del mondo degli uvomini. Ma
in molti casi la sua esegesi - come nel caso presente - non ¢ meramente allegorica ma
piuttosto tipologica e profondamente biblica. Qui Origene si riferisce ad un passo di
Eb 9,24 che comprende nel contesto di Gv 2,21 nel quale Cristo parla del suo corpo

3 ORIGENE, Contra Celsum, V11, 53; V,33; IV.25.

4 Ibidem, la replica di Origene sulle critiche di Celso, che la risurrezione di Cristo sia una mera
proiezione del desiderio umano inconscio: V, 14-25. :

5 Cfr. I'articolo di H. CROUZEL, Origenes, Beginn der geistlichen Theologie, in AA.VGV,, Grosse
Gestalten der christlichen Spiritualitit, a cura di J. SUDBRACK-J. WALSH, Wiirzburg 1969, pp. 15-29.

¢ Hom. in Ex. VI, 12.



AGNELL RICKENMANN 739

come fempio. Egli si serve dunque di cifre bibliche per rendere piti comprensibile il
messaggio evangelico anche nel contesto pagano’.

No n & intanto un puro caso che Origene parli del sanctimonium in questa ome-
lia. Per lui questa cifra significa il contenuto della storia della salvezza. Lo sottolinea
anche in altre opere sue®. Il santuario, il tempio di Gerusalemme, & per il popolo d’Isra-
ele almeno al tempo di Ges il luogo dove si sperimenta la presenza divina, 1’alleanza
tra Dio e il suo popolo. Nel tempio si trovano il santo e il santo dei santi, I'ultimo &
luogo della dimora stessa di Dio, nel quale il sommo sacerdote penetra una sola volta
all’anno.

La duplicita delle stanze nel tempio - il sanctum e il sanctum sanctorum - non &
percio neanche una occasione ricercata artificialmente per esercitarsi nell’esegesi alle-
gorica. Ma nella sua visione sacramentale della realta ¢ un’immagine tipologica della
duplicita degli aspetti rivelati nel Logos, lo stesso Verbo di Dio nell” AT come nel NT.
Il santo significa in questa visione il verbo di Dio, in quanto parola scritta o parlata,
ispirata ai profeti ed agli evangelisti dallo spirito, mentre il santo dei santi, il vero
cuore del santuario significa I'incarnazione del Logos. Questa interpretazione ha sen-
so soltanto, se si accetta la continuita della storia della salvezza tra AT e NT e se si
capiscono anche i segni esteriori, materiali come tracce della realta interiore, spiritua-
le. Solo la reciprocita della comprensione dei due aspetti della stessa realta unica ga-
rantisce secondo Origene una giusta comprensione della storia della salvezza. Secon-
do lui ¢ essenziale comprendere gli aspetti esteriori materiali come provvisori e tem-
poranei per valutare al posto giusto la realta spirituale come eterna e primordiale. La
realtd materiale e esteriore percid ha solo un ruolo propedeutico sul cammino della
mistagogia, perché il vero mysterium si trovera nella sfera dello spirituale.

Non ne segue dunque logicamente lo svuotamento del senso della creazione
ilica, materiale che ovviamente appartiene alla creazione divina? E - fatto ancora peg-
giore - uno svuotamento del senso dell’incarnazione stessa? A. v. Harnack e C. Andre-
sen’ sono stati di questo parere - a torto, secondo noi - valutando i risultati della ricerca
degli ultimi anni.

Non basta rimanere sull’osservazione delle premesse gnoseologiche e ontolo-
giche del pensiero di Origene. Bisogna vedere anche come le integra nella sua teologia
dell’incarnazione. Sottolinea pitl volte un paradigma salvifico quasi preannunziando
un principio che diventera famoso nel contesto del conflitto ariano: quod non adsump-
fum - non sanatum'®, cioé una realtd non assunta non pud neanche essere sanata (o
salvata). Questo vale soprattutto per la realtd materiale. Come pero capire quella as-
sunzione di un corpo da parte di Dio? Secondo quello che ¢ stato detto mi pare chiaro

" Questo non succede solo quando predica (nelle omelie) ma avviene in questi termini anche nei suoi
grandi commenti, p. es. nel Commento al Cantico, che offre una panoramica del mondo delle immagini
bibliche,

8 Cfr. Hom. in Cant. I,1; II,2; Comm. in Cant, Prol. 4,14; IV;2,11; Hom in Num. IV,14.

? A. V. HARNACK, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 1, Tiibingen 1909; C. ANDRESEN, Erlé-
sung, in Realenzyklopddie fiir Antike und Christentum, 6, coll. 54-219.



740 UMANITA E CULTURA

che per Origene succeda in chiave mistagogica. Sapendo che il linguaggio analitico
porta fino ad un certo punto, si serve di simboli che esprimono la realta di quello che
umanamente ¢ indicibile.

Qui bisogna soffermarci un attimo per poter cogliere bene il fine di questo breve
contributo. Come il santo e il santo dei santi prefigurano la realta dell’incarnazione, cosi
un’altra duplice espressione descrive secondo 1’ Alessandrino I’efficacia dell’opera sal-
vifica compiuta nel mondo storico degli uomini: il canto - ¢ il Cantico dei Cantici.

Neanche questa immagine del canto di vittoria & scelto qui a caso, ma corri-
sponde all’affermazione ripetuta e sottolineata di Origene stesso quando parla della
liberazione di ogni tipo di schiaviti''. Quale & la differenza tra canfo e Cantico dei
Cantici? Come gli piace saltare tra diversi livelli di realta conviene fare una premessa:
il canto pud essere espressione di un canto realmente cantato (come viene descritto
nella scrittura) o espressione tipologica di una realta importante nella vita del Cristia-
no: ciog il liberarsi di tutti i desideri malsani o sbagliati per essere preparato e liberato
alla verita della sapienza divina. Questi canti hanno dunque un valore preparativo un
valore educativo e propedeutico. Come gli Israeliti hanno fuggito gli Egiziani e fanno
il cammino attraverso il deserto e il mare rosso, cosi ogni uomo deve passare tra il
deserto della sua vita, che & immagine per le passioni che possono devastare una vita e
passare attraverso il Mar Rosso'? per poter cantare il canto di vittoria su di se stesso".
Allora un tale uomo ¢ pronto per accogliere il senso spirituale, la comprensione spiri-
tuale dei misteri divini nell’ordine giusto.'* Questo sta nel contesto di un cammino di
ascensione: «cum universa transieris, ad altiora conscende»."

Ma qui non finisce il discorso, ma comincia piuttosto il cammino della sapien-
za, della realta descritta nel Cantico dei Cantici. Ma di che sapienza si tratta? Si parla
adesso della vera sapienza, non di sapienza umana o di qualche filosofo ma della sa-
pienza divina che «si costruisce una casa» (Prv 9,1). La casa costruita ¢ il corpo uma-
no di Cristo, Logos incarnato come abbiamo visto. Utilizzando questa metafora si €
escluso ogni antropomorfismo delle divinita dei miti esiodici e omerici.

Parlare del Cantico dei Cantici, significa parlare dell’amore decantato tra sposo e
sposa in questa poesia divina. Per Origene il senso diretto, letterale del testo del Cantico €
legittimo e dato, ma non & nient’altro che forma esteriore di quel senso nascosto che sta
dietro: immagine e poesia del grande dramma d’amore tra creatore e creatura o piu preci-
so tra ogni anima e il Logos, che corteggia la sua sposa, I’anima, per offrirle la salvezza.

Con una lettura superficiale si potrebbe concludere che questa salvezza consista

19 Cft. i passi in: Comm. in Mat. XII,29; Comm. in Ioh. XXXII,18,225; C. Cels. V,19; Disp. cum
Heraclide 7.

1 Per esempio: Hom. in Tud. VI, 1+3; Hom. in Ex. VI, 1+9+14; Hom. in Cant. I,1; Comm. in Cant.
Prol. 4,4-14 che & una vera descrizione del susseguirsi dei canti biblici.

2 Cfr. Hom. in Ex. VI1,1+14.

13 Comm. in Cant. Prol 4,5.

4 Hom. in Iud. VI,2.

> Hom. in Cant. I,1.



AGNELL RICKENMANN 741

allora nell’accogliere spiritualmente una sapienza spirituale e immateriale offerta dallo
spirito divino all’uomo che con la purificazione mentale possa dare la risposta adeguata a
tale offerta. Ma questa ¢ sola la meta della veriti. Come con il sanctum descrive il Logos
scritto (o parlato) e con il sanctum sanctorum il Logos incarnato, il corpo umano di Cristo,
cosi comprende con il canticum canticorum il canto amoroso per la liberazione definitiva
includendo anche il corpo, operata dal Logos incarnato, che appunto si ¢ umiliato fino
all’ultimo, alla motrte della croce, che pud essere compreso solo da quelli che hanno cantato
prima gli altri canti preparatori. Anche qui entra il principio prezioso a Origene, che solo
quello che veramente € assunto o accettato (anche la morte alla croce) puo essere sanato o
cambiato. Ciog si tratta della libera e franca offerta da parte di Dio che offre la salvezza
all’'uomo e non di una salvezza che "uomo si meriti per un cammino purgativo e spirituale.

Un frammento tramandato nelle catene procopiane lo esprime in modo meravi-
glioso: «Comungque non ¢ possibile per noi, che ascendiamo in un’altro modo all’Al-
tissimo, che invece il Signore stesso si abbassi su questo, che sta totalmente git sulla
terra e sollevi quelli di buona volonta cioé con *aiuto del loro desiderion'.

Questo abbassamento e la sua funzione salvifica meritano di essere preso in
considerazione un po piu dettagliatamente. Partiamo dal Cantico dei Cantici. Il canto
amoroso tra anima e Logos non consiste in una relazione corporale come lo propongo-
no gli antropomorfismi delle divinita greche. Percio uno che vuole capire questa rela-
zione amorosa deve aver cantato prima gli altri canti che preparano la comprensione
spirituale del mysterium dell’incarnazione. Questa comprensione spirituale del miste-
ro perd non toglie I’incarnazione come realta avvenuta nella storia ma aiuta al contra-
rio capirla nella sua vera portata, nella reciprocita della comprensione di realta spiri-
tuale e materiale. La kenosis (abbassamento) di Cristo consiste esattamente nel fatto
che I'indicibile, I'infinito e I’incomprensibile abbia penetrato la sfera del puro spiri-
tuale senza possibile esperienza umana, per entrare nel mondo limitato dell’uomo con-
dizionato dalla materia. La fine che la persona di Gesu Cristo ha preso, la morte sulla
croce, per Origene € il garante che qui non si pud mai trattare di una proiezione umana,
perché non si puo desiderare un Dio morente sulla croce.

Una logica incarnatoria fino a un certo punto si & mantenuto, ma rimane la
famosa questione del perché. Perché un Dio dovrebbe incarnarsi e ancora morire, que-
sta non e solo la domanda dei filosofi pagani del terzo secolo!” ma anche la questione
di tanti uomini di oggi. C’¢ una risposta? Origene dice: I’amore illimitato di Dio che
infrange anche ogni logica umana: «Glorificatus (Christus) est et cum ad crucem venit
et pertulit mortem»'®,

Un Dio che viene glorificato con la morte alla croce, come Origene scrive nel
passo citato, ci pare non solo essere una contraddizione ma forse anche ridicolo. No-
nostante I’incomprensibilita di quel paradosso c’€ una certa logica che qui diventa
comprensibile nella fede, che questo Dio agisca unicamente per amore: «Erat ergo ei

' Frammento al Comm. in Cant., PG 13, 204D - 205A.
17 Cfr. C. Celsum, VI,53.



742 UMANITA E CULTURA

gloria etiam passio crucis; verum gloria haec non erat gloriosa, sed humilis»".

Esiste dunque per Origene una gloria divina che non ha bisogno di suono di
trombe e di grande pompa, ma una gloria che mette in dubbio tutta la logica umana,
perché non puo essere inventata né desiderata, una gloria che ¢ gloria perché ¢ intima-
mente espressione d’amore di un Dio fattosi umile, una gloria humilis, che rende vero
il principio di salvezza, il principio d’amore che porta tutto anche il peso della croce
per rendere possibile la salvezza dell’'uomo. La gloria umile di un Dio umile: che
espressione paradossale, ma ancora insufficiente per esprimere adeguatamente il mi-
stero paradossale dell’amore che si umilia tanto.

Questo amore rende logico quello che normalmente non ¢ logico: Non ¢ forse
quella la ragione piu profonda perché Origene parla con cifre e immagini per esprime-
re la realtd dell’incarnazione e pone al posto piu alto il Cantico dei Cantici, quel miste-
rioso discorso d’amore che meno per ragionamento razionale lascia diventare traspa-
rente la realta della relazione tra uomo e Dio anziché per immagini che toccano il
sentimento profondo all’interno dell’uomo.

Pertanto ci chiediamo: Dio non puo essere Dio se rimanesse in questa situazio-
ne di Dio crocifisso, umiliato all’estremo per il suo amore incomprensibile. Ci vuole
ancora di pit. Anche qui ci troviamo di nuovo davanti a una espressione duplice che
rende piu chiaro e logico il discorso. Origene, alludendo alla morte di Cristo parla in
questa sesta omelia sul libro del Esodo di una gloria duplice: «In his ergo omnibus
glorificatus est Dominus, sed, ut ita dicam humiliter non gloriose glorificatus est».*

Accanto alla gloria humilis viene dunque nominata la gloria gloriosa. Ricor-
diamoci: ¢i troviamo nella prima meta del terzo secolo, non ¢’¢ ancora, almeno come
nozione teologica ben definita, la distinzione tra oikonomia e teologia, senza parlare di
un trattato di escatologia ben circoscritto. Origene esprime qui con parole bibliche (cft.
Es 15,1) quello che noi distinguiamo nella dogmatica con la vita economica del Dio
trino dalla vita intratrinitaria. La vita economica del Dio trino si realizza incarnandosi
in Cristo nella gloria humilis mentre la vita immanente e intratrinitaria Origene la
nomina in vista escatologica al secondo avvento del Cristo la gloria gloriosa®: «et
post adventum humilitatis secundum nobis in gloria ostendet adventumy.?

Dio dunque fara risplendere la sua gloria solo alla fine, quando Dio sara tutto in
tutto e Cristo restituird il suo regno al padre (1Cor 15,24).* Ma prima appare la luce
infranta del grande mistero d’amore di Dio. Nella sofferenza di Cristo alla croce manife-
sta la gloria divina umiliata nella carne umana di Cristo per la salvezza dell'uomo: «Nam
Dominus meus, lesus Christus, cum carnem ex Virgine pro salute nostra sucepit, glorifi-
catus est quidem, quia venit quaerere quod perierat, non tamen gloriose glorificatus est».*

'8 Hom. in Ex. VI,1.

19 Ibidem.

2Ibidem.

2! Questa distinzione viene confermata anche nel Comm. in Ioh. 1,277-278.
2 Hom. in Ex. VI,1.

2 Hom. in Iud. VI,1.



AGNELL RICKENMANN 743

Anche qui si potrebbe chiedersi, se non ¢ una bella allegoria questa teologia della
gloria. Ma nulla, neanche una lettera della Sacra Scrittura sfugge all’occhio attento di Ori-
gene, perché si riferisce qui a Giovanni 17,1: «Padre, & venuta Iora, glorifica il tuo figlio,
perché il tuo figlio glorifichi te».® Ma non basta ancora: «Verum quia haec opportebat pati
Christum et sic introire in gloriam suam (Lc 24,26), cum venerit in gloria Patris et sancto-
rum angelorum (Lc 9,26), cum venerit in maiestate sua iudicare terram (Sal 95,13; QT

Si tratta dunque di una escatologia biblica, vista nell’insieme del pensiero di Ori-
gene. La gloria humilis prepara quella gloriosa. La gloria humilis rende trasparente il
piti santo di Dio: il suo amore incomprensibile per noi che va fino all’ultima umiliazione
della condizione umana, cio& una morte disperata. Percid anche nel momento della cro-
cifissione il velo nel tempio si spacca e rende libera la vista al santissimo: alla portata
ultima, alla conseguenza dell’incarnazione.” Ma anche se ci & permesso uno s guardo sul
significato dell’incarnazione I’ultima ragione dell’amore divino rimane: sanctimonium,
mysterium, sacramentum, sanctum sanctorum, che solo in parte & intelligibile per noi.
Con la teologia della lettera agli ebrei (Eb 6,20) Origene spiega quello che succede nel
santissimo dopo il sacrificio della croce (la gloria humilis) e il secondo avvento del
Cristo nella gloria gloriosa. Cristo ¢ diventato nello stesso momento via sulla quale i
fedeli progrediscono e sommo sacerdote che ci precede® nel santissimo.

3. LINEE CONCLUSIVE

Riteniamo alla fine di queste considerazioni i due movimenti che stanno al fondo
della gloria humilis e gloria gloriosa. C’¢ il movimento catabatico, dell’umiliazione del
figlio di Dio, che apre agli uomini la possibilita della partecipazione alla vita divina, il che &
un’iniziativa libera da parte di Dio, un regalo del suo amore incomprensibile. Questo amore
diventa visibile e sperimentabile nel sanctimonium che & il Cristo crocifisso per noi. Ne
segue il movimento anabatico, il che significa da parte dell’uomo il seguire I’esempio che
Cristo ci ha dato, per diventare partecipe alla vita divina. Questo movimento si puo anche
caratterizzare con il cammino di ascensione verso il Padre, seguendo il Cristo via. Per Cristo
€ per tutta la storia alla fine escatologica di questo movimento sta la gloria gloriosa.

Queste idee di Origene lasciano in molti punti pregustare le idee di un altro
genio della theologia perennis, Agostino che con le sue parole riassume il pensiero di
questa riflessione teologica: «Per la nostra morte duplice il nostro salvatore paga con
la sua unica, e per la nostra risurrezione duplice pone davanti a noi la sua unica come
Mistero (sacramentum) ed esempio (exemplum)». >

% Hom. in Ex. VL 1.

* Ibidem.

2 Ibidem.

¥ Comm. in Mat. ser. 138; Comm. in Cant. 11,8,25. Cfr. anche CLEMENTE ALESSANDRINO,
Stromata, Vi6.

* Comm. in Cant. [V.2,11.

¥ AGOSTINO, De Trinitate, IV.3.6.



