RTLU Il (1998) 3, 751-754 751

Sacro e profano
nella politica multiculturale
contemporanea

Vittorio Dan Segre
Centro Studi del Mediterraneo, Lugano

«Il ramo dell’albero - scrive Ishaia Berlin - ritorna alla sua posizione preceden-
te con la forza con cui ¢ stato piegato». E un’immagine che s’addice al fenomeno
contemporaneo del ritorno della religione nella politica. Espulsa dalla rivoluzione fran-
cese e dal laicismo dalla societa civile, essa vi fa ritorno, in questa fine di millennio, -
with a vengeance direbbero gli inglesi - con un senso di vendetta e con forza accresciu-
ta dal vuoto creato dal crollo delle ideologie.

Nelle forme piti varie - dal settarismo tribale al fondamentalismo monoteista e
politeista - la religione rioccupa con aggressivita il centro della pubblica plazza in
Paesi cosi differenti come I'Irlanda e I’ Algeria, Israele e I’India, la Bosnia e I’Indone-
sia.

Nel mondo ex coloniale, dove I’idea di nazione laica & arrivata dall’Europa con
un ritardo di oltre un secolo, per di pill traviata nei suoi valori originali dagli interessi
coloniali senza trovare basi culturali indigene su cui innestarsi, la religione si trasfor-
ma in fattore tanto di legittimita quanto di delegittimita del potere costituito. Lungi
dall’essere I'oppio dei popoli, la religione si rivela generatrice di movimenti rivoluzio-



752 UMANITA E CULTURA

nari, portabandiera di egualitarismo, ispiratrice di messianismo politico, acceleratrice
di instabilita.

Quella che umanisti e razionalisti, positivisti e marxisti, nazionalisti e razzisti
ritenevano fosse ormai una superstizione in via di disparizione, una questione privata
del cittadino, un sentimentalismo utilmente manipolabile da parte del Principe, ripro-
pone in questa fine di secolo, a tutti i livelli, il vecchio problema della coesistenza fra
potere politico - per definizione situato al di fuori della morale - e potere religioso - per
definizione situato al di fuori dall’immorale.

In questo contesto, tolleranza e sincretismo si rivelano perdenti. Lidea della
tolleranza - sviluppatasi in Europa per sanare le ferite inferte dalle guerre di religione
- ¢ impotente di fronte al dilagare della violenza, dell’ingiustizia sociale, del settari-
smo etnico e religioso, confermando il cinico detto di Clemenceau per il quale la tolle-
ranza era solo quella delle case di tolleranza.

Anche le piu sincere forme di sincretismo religioso non sembrano aver grande
presa sulla politica a causa dell’assenza di comune base di valori in un mondo sempre
piu globalizzato. Non & una novita, se gia Pascal notava che «cio che & morale a nord
dei Pirenei non lo € pit al sud».

Per i credenti nelle fedi monoteistiche la convinzione del possesso esclusivo
della verita rende difficile il compromesso. Lo si & visto nei recenti contatti fra ebrei e
cristiani quando ¢ stato sollevato il problema della grazia.

Lo si € visto nei tentativi di riavvicinamento fra clero ebraico e musulmano, in
cui I'impossibilita di scindere la sovranita divina dalla sovranitd umana, all’interno
delle due fedi, pertanto cosi vicine nella loro ortoprassi, ha paradossalmente solo avvi-
cinato 1 punti di vista degli estremisti.

Anche nei Paesi che si battono contro il fondamentalismo sul piano politico, il
compromesso religioso tende ad incrinare la base del potere, indebolire la capacita dei
governanti di mobilitare, grazie alla religione, le masse a suo sostegno. Non per nulla
i fondamentalisti odiano i moderati piti dei miscredenti. Essi occupano quella zona
grigia indispensabile per il reclutamento di nuovi adepti ma allo stesso tempo territo-
rio inquinato e inquinante per i duri e puri.

Se la religione non ¢ in fase di sparizione ma di rafforzamento; se la tolleranza
ed il sincretismo non servono molto a promuovere la pacifica coesistenza fra il politico
e il religioso; se il conflitto nazional-religioso rimpiazza quello nazional-ideologico,
come evitare che la comune fede nel Creatore si trasformi in arma politica e la politica
in aggressivita religiosa?

Una possibile ipotesi potrebbe essere quella di trasformare il dialogo intercon-
fessionale da lineare a triangolare o per lo meno aggiungervi una dimensione triango-
lare. Ricercare, cio€, punti di contatto fra politica e religione sul piano dell’obbedienza
al Divino piuttosto o in aggiunta, alla ricerca dell’intesa sul piano della reciproca com-
prensione e rispetto, dei diritti umani, e delle varie forme di contratti sociali.

1l punto di partenza di tale ipotesi € ’accettazione del fatto che tutte le religioni
promuovono imperativi di condotta inspiegabili in base alla legge naturale, o agli inte-



Vimmorio DAN SEcre 753

ressi reciproci, o ad ipotetici patti originari. In altre parole, I’accettazione del principio
che cosi si fa perché cosi & scritto che il Creatore lo vuole.

Non ¢’¢, a priori, alcuna spiegazione logica, igienica o antropologica alla proi-
bizione (per un ebreo o un musulmano) di non mangiare questo o quel tipo di carne, o
(per tutti i credenti nelle religioni monoteistiche) di osservare un giorno del riposo del
Signore settimanale. | comandamenti sono, come indica la parola, ordini, privi di giu-
stificazioni, che debbono essere obbediti anche se incompresi o in contrasto con istinti
umani.

Non ¢’¢ veramente spiegazione - a priori - del fatto che bisogna opporsi alla
violenza, proibire il furto, la menzogna (peccati ugualmente diffusi in tutte le societa
laiche o religiose e per di pill economicamente e socialmente approvati in quelle socie-
ta che considerano i vizi privati come virti collettive) se non per obbedienza al princi-
pio della imitatio Dei per il quale si chiede ai credenti di essere santi perché Io sono
santo.

Principio arbitrario ma sul quale, contrariamente alla moralita, mutevole a se-
conda del lato dei Pirenei o dell’Indokush, in cui uno si trova, fonda il comportamento
di chi accetta I’arbitrarieta, sulla disciplina del sacro: ad esempio quella che impone
di difendere il debole, di rispettare lo straniero, di non promuovere il falso, di non
assassinare e cosi via.

Trasferito sul piano politico pratico, questo comune punto di partenza solleva
un certo numero di questioni.

La prima ¢ come coordinare I'imperativo religioso con gli imperativi della real
politik. Un’altra, € come mettere in contatto e far dialogare personalita di differenti
fedi, che vivono secondo la parola divina, nonostante la riservatezza con cui persone
del genere conducono la loro esistenza, interamente dedicata all’obbedienza divina.
Una terza difficolta & come superare gli ostacoli linguistici e culturali che rendono
difficile il contatto fra personalita di altissimo livello di fede, ma di religione e di
cultura diversa; come identificare all’interno di quelle che definirei societa di obbe-
dienza divina vomini (e donne) disposti ad usare il loro prestigio spirituale a scopi
politici. Difficolta aumentata dal fatto che pressoché ovunque il religioso che si occu-
pa di politica non ¢ quello che dispone di maggior influenza spirituale e viceversa.

A tutti questi ostacoli ad un dialogo del genere si aggiunge, poi, la resistenza
dello establishment politico e diplomatico ad accettare il sacro, il trascendentale, come
valido possibile componente del dialogo politico.

Il ritorno della religione nella politica & un fenomeno nuovo nella societa civile.
In Occidente, il pensiero e la prassi politica sono state condizionate - in molti casi
plasmate - dall’Illuminismo, dalle rivoluzioni francese, liberale e marxista: esperienze
collettive storiche traumatiche che non si sono interessate alla religione se non come
istituzione da combattere o da sfruttare.

D’altra parte, le societa con attiva esperienza di co-gestione della politica col
sacro, sono societa che non conoscono la separazione fra Chiesa e Stato e molte di esse
sono riapparse sulla scena della politica mondiale dopo lunghi periodi di eclissi o di



754 UMANITA E CULTURA

dipendenza coloniale e con grossi problemi politico-religiosi propri. Ad esempio, il
mondo arabo, dopo piu di 50 anni di indipendenza politica, continua a dibattersi nel
dilemma dell’esclusivita di identita concorrenti.

Lidentita araba esclude infatti i non arabi (ad esempio i kurdi e i berberi),
anche se sono musulmani; 1’identita islamica esclude i non musulmani, (cristiani liba-
nesi, 1 copti) anche se sono arabi. Questo crea, come nota il politologo egiziano Saad
Ed Din Ibrahim, la principale ragione di instabilita in molti Paesi.

Nei sistemi di conflict management - tanto quelli di tipo politico quanto quelli
di tipo economico - solo recentemente si incomincia a studiare seriamente 1’importan-
za del fattore psicologico, dei condizionamenti culturali e religiosi, dei linguaggi im-
pliciti. Nei processi di mediazione, di ricerca di imposizione o di mantenimento della
pace, la prassi negoziale rimane legata ad approcei analitici e ingenieristici che mirano
a trovare soluzioni pratiche ad ogni problema. Essi si rivelano utili nell’immediato ma
spesso incapaci di permettere ai politici di percepire la complessita dei problemi pro-
vocati da soluzioni temporanee o parziali. Il conflitto israelo-arabo & un esempio clas-
sico e certo non unico, di questo tipo di situazione.

Proprio a causa dello sviluppo della insensibilita reciproca fra sacro e profano
nella politica, in un mondo che diventa sempre piti multiculturale, politicamente ed
economicamente interdipendente, si fa sentire I’urgente bisogno di sviluppare strate-
gie e strumenti nuovi di dialogo fra la civitas Dei e la polis, in particolare per quegli
istituti che si dedicano allo studio dei problemi della pace e all’elaborazione delle
metodologie di conflict resolutions.

Realizzare punti di incontro per sviluppare dialoghi triangolari fra autorevoli
rappresentanti dei principi della real Politik e rappresentanti altrettanto autorevoli de-
gli imperativi della fede, ¢ un compito nuovo per il sistema universitario ma di prima-
ria importanza: non solo per capire i complessi meccanismi di coesistenza e di conflit-
to fra il sacro e il profano nelle relazioni internazionali contemporanee ma per impara-
re a cogliere i deboli segnali del futuro.

Una sfida che vecchie Universita che non temono le idee nuove e nuove Uni-
versitd che non vogliono crescere con idee vecchie, dovrebbero essere interessate a
raccogliere.

Una sfida di cui Monsignor Giuseppe Torti, Gran Cancelliere della Facolta di
Teologia di Lugano - a cui queste riflessioni sono rispettosamente dedicate - & piena-
mente conscio: per il suo carattere, per il suo operato, per il contributo da lui dato ad
una regione dove tradizioni politiche e religiose hanno permesso di sviluppare nel
corso di 200 anni di indipendenza, la societa civile che fa la forza e ’originalita della
Svizzera italiana.



