RTLu I (1998) 3, 755-762 755

Il Fedro di Platone come
metadiscorso: appunti per
una lettura non filosofica

Monica Tondelli
Facolta di Teologia, Lugano

1. PREMESSA

Intento di questo contributo € quello di richiamare, per cenni, |’ attenzione del
lettore su alcune caratteristiche formali e strutturali del Fedro' di Platone, rinunciando
intenzionalmente a una esposizione sistematica e approfondita, che avrebbe richiesto
un tempo e uno spazio piu ampi di quelli disponibili.

2. IL CONTENUTO DEL TESTO

Ad Atene, in una assolata mattina d’estate, Socrate incontra il giovane Fedro, il
quale, dopo aver trascorso alcune ore a casa del retore Lisia, sta facendo una passeggiata.

* Per un’interpretazione complessiva di questo dialogo platonico si vedano, tra i commenti pitl re-
centi, quelli di G. Reale (Milano 1998) e di F. Trabattoni (Milano 1995). Resta sempre attuale la notice di L.
Robin, ora pubblicata nell"edizione critica curata da C. Moreschini (Les Belles Lettres, Paris 1985).



756 UMANITA E CULTURA

Fedro porta con sé il testo del discorso ascoltato da Lisia e lo legge a Socrate. Subito
dopo, Socrate pronuncia, improvvisandoli, due discorsi sullo stesso argomento: il primo,
sostenendo la medesima tesi di Lisia, il secondo, sostenendo la tesi opposta.

Oggetto immediato di tutti e tre i discorsi & |’amore, ma con un orizzonte che si
amplia progressivamente. A un amore che € scambio di favori, freddo calcolo, contrat-
to a termine o passione perniciosa ed egoista (nel discorso di Lisia e nel primo discorso
di Socrate), ne segue uno che é spinta verso |’ alto, impulso e motivazione per la cono-
scenza del vero (nel secondo discorso di Socrate). E qui che al tema dell’amore si salda
indissolubilmente quello della retorica, in quanto metodo per il raggiungimento di tale
conoscenza. A legare i due motivi apparentemente autonomi € |’anima, analizzata nel-
le sue caratteristiche e nella sua storia.

Successivamente, Socrate e Fedro dialogano tra loro analizzando le caratteri-
stiche formali e contenutistiche dei tre discorsi appena pronunciati, soffermandosi in
particolare su come deve essere un discorso ben fatto e quindi sulla differenza tra
discorso orale e discorso scritto.

Questo dialogo, cosi affascinante nella sua ricchezza tematica e varieta formale
anche per il lettore profano, pone con particolare evidenza il problema delle intenzioni
artistiche di Platone. Quel che & certo, infatti, € che Platone non concepi i suoi dialoghi
solo come trattazioni di filosofia; al contrario, egli attribui ad essi anche una innegabi-
le dimensione artistica e ludica.

Che questa preoccupazione di natura letteraria rientrasse nella tecnica compo-
sitiva platonica non € evidentemente un elemento di novita; gia gli antichi rilevarono
nel Fedro e, piu in generale, nei dialoghi platonici la presenza di parti poetiche (peral-
tro, non sempre apprezzandole né comprendendone la funzione)®.

Anche la critica moderna ha sottolineato questo aspetto non soltanto a proposi-
to del nostro dialogo, ma anche riguardo a parecchi altri, primo fra tutti il Simposio.
Tuttavia questa dimensione, o viene generalmente lasciata a margine rispetto a un
interesse ¢ a uno studio che, come & ovvio, sono prevalentemente di natura filosofico-
concettuale, oppure & utilizzata per marcare la differenza fra I’insegnamento platonico
scritto e quello non scritto. L’esame dell’arte platonica e la sua valorizzazione possono
invece arricchire |’ interpretazione complessiva dei dialoghi.

3. PLATONE LETTERATO E COMUNICATORE

Nella scelta della forma dialogica, Platone fu senza dubbio debitore alla tradi-
zione dei discorsi socratici (una trattatistica filosofica sistematica, tra 1’ altro, non si era
ancora sviluppata in maniera definita)’.

2 Una rassegna di alcune testimonianze in proposito si trova in E. NORDEN, La prosa d ‘arte antica
dal VI sec. a.C. all’eta della Rinascenza, tr. it., Roma 1986, tomo I, p.115ss.
3 8i vedano le osservazioni di M. ISNARDI PARENTE, Fedro, 274C ss., o il discorso orale come



Monica TONDELLI 757

Sappiamo anche che il filosofo ricevette un’ accurata educazione artistica, come
si conveniva a un giovane di origini aristocratiche. La tradizione riportata da Diogene
Laerzio* ci tramanda alcuni epigrammi a lui attribuiti e riferisce della composizione di
ditirambi, canti lirici e tragedie, che sarebbero state bruciate in seguito all’incontro che
cambio la sua vita: quello con Socrate.

Diogene Laerzio racconta anche che Platone apprezzava i mimi di Sofrone e ne
teneva una copia sotto il cuscino. Inoltre, in alcuni versi del commediografo Epicarmo
si riscontrano affinita con il gioco di domande e risposte tipico dei dialoghi platonici®.

Se questi dati possono in parte spiegare la sensibilita e le capacita letterarie di
Platone, non bastano pero a rendere pienamente ragione delle sue scelte originali e
complesse.

Bencheé scritto (e dunque destinato alla lettura), il Fedro presenta innumerevoli
caratteristiche dell’ oralita, in quanto espresso in forma dialogata e teatrale, come mi-
mesi di una conversazione fra due personaggi, senza mediazione, in forma diretta.

A ben vedere, i punti di contatto fra rappresentazione teatrale e dialogo platoni-
€O S0no piuttosto numerosi: entrambi imitazione, la prima di un’azione, il secondo di
una conversazione; entrambi contenitori di miti (il mito come racconto tradizionale e
patrimonio culturale nella prima, il mito come creazione filosofica originale, ma fon-
dato sui medesimi meccanismi di coinvolgimento e persuasione del destinatario, nel
secondo®); entrambi fortemente connotati dal punto di vista didattico e morale in quan-
to dotati di una spiccata esemplarita. Addirittura, Platone non ci fa mancare neppure il
coro e |’accompagnamento musicale, quando introduce il canto delle cicale e il loro
ammonimento agli uomini”,

La teatralita del Fedro ¢ ottenuta in particolare attraverso |’ accurata ambienta-
zione, mediante la descrizione dei luoghi che fanno da sfondo alla discussione di Fe-
dro e Socrate (la campagna fuori da Atene, il ruscello, il lieve pendio erboso, I’ombra
fresca, il platano e I’agnocasto, il canto delle cicale), luoghi le cui caratteristiche, oltre
a costituire un fondale di straordinaria suggestione, alimentano e indirizzano la discus-
sione (si pensi alle riflessioni sulle questioni mitologiche che le fi gurine presenti lungo
il corso dell'Tlisso suggeriscono a Socrate, o alla funzione di perno dell’intero Fedro
svolta dal mito delle cicale®).

Non meno precisa risulta la caratterizzazione dei personaggi: entrambi appas-

autoelenchos, p.114, in: AAVV,, Understanding Phaedrus, a cura di L. Rossetti, Sankt Augustin 1992.

* DIOGENE LAERZIO, Vite dei filosofi, IIL5.

SCfr. A. LESKY, Storia della letteratura greca, tr. it., Milano 1962, 19732 p. 663.

¢ Sull’invenzione di miti da parte di Platone si veda, G. CERRI, Platone sociologo della comunica-
zione, Milano 1991, pp. 53-74, nonché la sezione bibliografica dedicata a questo aspetto, pp. 136-142.

" Fedro, 230 ¢ 3 e, pitt ampiamente, 259 a-d.

# Sul significato di tale mito, cfr. P. FRUTIGER, Les mythes de Platon, New York 1976, p.233; M.
PINNOY, Platonica Minora. Due miti originali nel Fedro di Platone, “Quadermi Urbinati di Cultura Classi-
ca”, 66 (1991), 29-43; inoltre, G.R.F. FERRARI, Listening to the Cicadas, Cambridge 1987.



758 UMANITA E CULTURA

sionati di discorsi (anche se nel corso del dialogo si scopre con quale sostanziale diffe-
renza e profonditd), entrambi tratteggiati in modo da farne emergere le personali abitu-
dini e gli atteggiamenti tipici, anche mediante schermaglie umoristiche che Platone
stesso a un certo punto, scoprendo il gioco, fa notare’.

Luogo, stagione, ora del giorno: tutto € precisato realisticamente e collocato in
una dimensione che non ¢ né sublimata, né grottesca, bensi quotidiana. Il destinatario
deve cogliere I’ occasionalita del dialogo, ma anche la sua unicita e la sua esemplarita
che devono imprimersi nella sua memoria come un’esperienza indimenticabile, esat-
tamente come avveniva per lo spettatore di fronte a una rappresentazione teatrale.

Luoghi e personaggi non sono quindi una aggiunta, ma costituiscono una com-
ponente essenziale del dialogo volta a favorire I’identificazione del destinatario con i
personaggi € la situazione e a renderlo cosi pitl ricettivo nei confronti del messaggio.

Proprio perché scritto secondo modalita teatrali, il Fedro trasforma il lettore al
tempo stesso in ascoltatore e spettatore della conversazione. A prima vista la scelta
artistica di Platone puo sembrare in contraddizione con cio che il filosofo afferma nella
Repubblica riguardo alla mimesi'® (e dunque riguardo a tutte quelle forme di arte che
sono appunto mimetiche: poesia, pittura, teatro e, potremmo aggiungere alla luce del
nostro dialogo, scrittura). Proprio nella Repubblica, soprattutto nel libro X, Platone
condanna assolutamente 1’imitazione in quanto riproduzione imperfetta di una ripro-
duzione a sua volta gia imperfetta: in altre parole, I’imitazione si presenta come realta
di terzo grado, assai lontana dal vero''.

D’ altra parte, non bisogna dimenticare quanto egli afferma, sempre nel medesi-
mo scritto (libri II e I1I), sulla necessita e sull’ utilita di una narrazione verosimile (vale
a dire mimetica) ai fini educativi. Platone & consapevole del fatto che il discorso poe-
tico, cosi come qualunque altra forma comunicativa volta alla persuasione, pud eserci-
tare sull’uditorio un fascino irresistibile. Il piacere che ne deriva non ¢, di per s€, né
positivo né negativo: la sua valenza dipendera dal contenuto del messaggio trasmesso.

Quando Platone considera la poesia o il mito sotto il profilo filosofico-conosci-
tivo non puo che condannarli, in quanto lontani dal vero; ma quando li esamina sotto il
profilo psicologico e sociologico il giudizio risulta differente: essi possmdono una
forza innegabile che, se ben utilizzata, puo produrre anche benefici effetti. E cosi che
si spiega, ad esempio, I’impegno di Platone nell’ elaborazione di miti capaci, proprio
perché impostati su schemi tradizionali, ma con contenuti nuovi, di esercitare sul de-
stinatario un potere persuasivo e quasi incantatorio. Infatti, proprio perché consapevo-

® Fedro, 236 c.

10 Per la nozione e il significato di wiupors ofr. F. LASSERRE, Mimesis et mimetique, in: Atti del Il
Congresso di Studi sul dramma antico, Roma-Siracusa 1967, pp. 245-246.

1 i veda, E.A. HAVELOCK, Cultura orale e civilta della scrittura da Omero a Platone, tr. it.,
Laterza, Roma-Bari, 1983%, specialmente i capp. 11 e 12.



Monica TONDELLI 759

le della forza irrazionale dell’arte'”, Platone reputa che essa vada sottoposta a un seve-
ro controllo per evitare che sia veicolo di insegnamenti fallaci'>.

Pertanto la scelta di una forma espositiva “drammatica” non ¢ affatto in con-
traddizione con le opinioni del filosofo; anzi, essa testimonia |’ attenzione particolare
che egli presta all’efficacia della comunicazione e la sua consapevolezza dell’impor-
tanza di convincere non solo agendo sulla sfera razionale, ma anche su quella “affetti-
va”. Come poi questa azione persuasiva e ammaliante si realizzi ¢ il Fedro stesso a
spiegarlo, sia esplicitamente (nella discussione sulla retorica che occupa la seconda
sezione del dialogo) sia implicitamente (attraverso la descrizione dell’anima, ma so-
prattutto tramite la sua stessa struttura complessiva).

4. CHE c0S'E IL FEDRO PLATONICO?

Per illustrare le peculiarita strutturali del Fedro, potremmo sinteticamente defi-
nirlo un “metadiscorso”: in primo luogo perché esso € un “discorso che contiene altri
discorsi”, aspetto che ne costituisce indubbiamente la caratteristica strutturale piu evi-
dente.

I discorsi in questione sono innanzitutto i tre pronunciati dai personaggi (quello
di Fedro e i due di Socrate) e collocati su un medesimo piano, interno al dialogo.
Tuttavia, se assumiamo un punto di vista esterno al Fedro, quale & appunto quello del
lettore, scorgiamo un ulteriore piano che occupa tutto il resto del dialogo e che consiste
nella conversazione che si svolge tra Fedro e Socrate, sia nelle parti che costituiscono
la cosiddetta “cornice”, sia nella parte in cui i due analizzano i discorsi appena pronun-
ciati e discutono di retorica. Quest’ultima parte & dunque un “discorso sui discorsi”, il
che costituisce una seconda ragione per cui si puo parlare del Fedro come “metadi-
scorso”. In altre parole, tuttoil dialogo ¢é fatto di discorsi che ne costituiscono al tempo
stesso |’ origine, I’ oggetto, il tessuto connettivo e la modalita espressiva.

Ma non ¢ tutto: il Fedro nel suo complesso, ossia il discorso che Platone rivolge
al lettore suo destinatario, si pone su un piano ancora diverso rispetto ai due preceden-
temente individuati.

Dunque il Fedfro € non soltanto il contenitore degli altri discorsi e dei precetti
relativi all’arte di comporre discorsi, ma costituisce esso stesso il modello supremo a
cui ogni discorso fatto con arte'* dovrebbe ispirarsi. Cio significa che Platone gli ha

281 veda, ad esempio, lo Jone, dialogo fondamentale per comprendere il rapporto simpatetico che si
instaura durante la performance poetica fra poeta e pubblico (in particolare, 533 ¢-536 ¢). Non meno signi-
ficativo & anche il passo del Fedro (245 a) sull’ispirazione poetica come forma di mania positiva.

" Per una accurata analisi delle riflessioni platoniche sulle tecniche di comunicazione utilissimo
risulta sempre G. CERRI, Platone sociologo della comunicazione, passim.

" Quali debbano essere le caratteristiche formali e sostanziali di un discorso fatto con arte ¢ oggetto



760 UMANITA E CULTURA

conferito uno spiccato carattere autoreferenziale: il Fedro, cioé, offre paradigmatica-
mente se stesso alla comprensione del lettore.

Con questo dialogo Platone risponde a una precisa serie di domande:

- che cos’é un discorso;

- come ¢ e come deve essere un discorso nella sua struttura, forma e contenuto;

- come non deve essere un discorso;

- quale differenza ¢’é fra discorso orale e discorso scritto.

Le risposte a tali domande si trovano tanto nello sviluppo “drammatico” del
dialogo, vale a dire nei tre esempi di discorso in esso contenuti e nella discussione
successiva che Fedro e Socrate affrontano riguardo alla retorica, quanto nel suo svi-
luppo strutturale complessivo, ovvero in quell’insieme organico di parti che & il Fedro
stesso, che proprio mentre discorre di vera e falsa retorica fa della vera retorica (nella
forma e nel metodo) e si offre come I’ultimo e il supremo degli exempla proposti.

5. IL. FEDRO E 1 SUOI DESTINATARI

Si ¢ detto prima che il Fedro trasforma il lettore in ascoltatore e spettatore della
conversazione. Cio tuttavia non dipende soltanto dalla forma “drammatica” in quanto tale,
bensi dall’abilita che, come si € visto, Platone dimostra nell’intervenire sulla struttura com-
plessiva del dialogo, il cui impianto si rivela particolarmente complesso e originale. E
infatti attraverso un’abile intersezione di piani che Platone disorienta il destinatario impe-
gnandolo in uno sforzo continuo e costringendolo, per cosi dire, a partecipare al dialogo.

Il disorientamento si realizza a vari livelli: innanzitutto nell’intreccio dei piani
dialogici e, conseguentemente, nel continuo rimbalzo fra scrittura e oralita: ad esem-
pio, il discorso di Lisia si immagina scritto (Fedro ne reca con sé€ una copia) e viene
letto a Socrate; i discorsi di Socrate sono presentati come se fossero improvvisati,
anche se naturalmente Platone li ha accuratamente strutturati e il lettore li legge sotto
forma di testo scritto. Per non parlare del paradosso di criticare la scrittura creando
proprio attraverso di essa un magistrale esempio di discorso orale dialettico! Tutto
concorre a realizzare un labirintico gioco di specchi in cui il lettore, se non presta la
massima attenzione, rischia di perdersi.

Inoltre, Platone lancia la sua sfida al lettore anche sull’argomento in discussio-
ne: per tutta la prima parte (coincidente con i tre discorsi) esso pare a tutti gli effetti
I’amore. Soltanto in seguito ci si rende conto, non senza sorpresa, che i tre discorsi
erano innanzitutto degli exempla retorici. E tuttavia al terzo di essi il lettore, se & vigile
e capace, dovra ripensare in seguito per ritrovarvi, nell’anima, 1’indissolubile legame
dell’eros con la vera retorica.

del dialogo nel suo complesso: tuttavia si vedano alcuni passi significativi: per la struttura, 264 c, per la
sostanza e per il metodo, 269 e, 271 d-272 b, 273 e, 277 bc.



MonicA TONDELLI 761

Per coinvolgere il destinatario Platone utilizza, perd, anche un’altra dimensio-
ne comunicativa: quella ludica. Quando nella sezione finale Platone parla della scrittu-
ra come gioco e passatempo’’ intende evidentemente richiamarne i limiti rispetto al
discorso orale, “scritto nell’anima” del discente. Il gioco (come il teatro) imita un’azione
seria senza esserlo. La scrittura sembra dire molte cose, ma ¢ muta rispetto al discorso
vivo che ¢ quello orale, il solo capace di rendere conto di se stesso in caso di necessita
e di scegliere a chi parlare, quando e come. Tuttavia cio che € interessante notare dal
nostro punto di vista & piuttosto la valorizzazione degli aspetti positivi della scrittura,
presenti non meno di quelli negativi nel passo in questione. Anche perché si puo sup-
porre che esso servisse a Platone per giustificare il Fedro stesso e tutti i suoi dialoghi in
generale.

Se & vero che la scrittura é un passatempo, essa € per¢ anche uno dei piu nobili
passatempi'®. Non v’¢ dubbio che Platone parli qui del divertimento e del piacere di
chi scrive. Poco dopo perd, rivolgendosi a Fedro, Socrate afferma: “dunque ci siamo
divertiti abbastanza con cio che riguarda i discorsi” ', alludendo a tutto quanto detto
fino a questo punto, vale a dire ai tre discorsi sull’amore e alla discussione sulla reto-
rica che si € appena conclusa; € dunque chiaro che qui si parla di un divertimento che
accomuna chi fa i discorsi e chi li riceve (tramite 1’ascolto o la lettura, non importa):
cio significa evidentemente che anche il lettore del Fedro (oltre al suo autore e ai suoi
interlocutori) € coinvolto in questa esperienza dilettevole. Del resto € proprio il nostro
dialogo a richiamare I’ attenzione sulla necessita che ogni discorso fatto con arte tenga
conto del destinatario.'® :

La battuta citata costituisce percio uno dei tanti segnali sulla natura e le funzio-
ni del discorso che il Fedro (e il suo autore) offrono al lettore perché li decodifichi.
Anche in tutta la prima parte del dialogo compaiono espressioni e affermazioni ineren-
ti al diletto derivante dai discorsi: quando Socrate chiede a Fedro in che modo abbia
passato il tempo da Lisia'® usa il verbo €o7z4% “imbandire”, a proposito dei discorsi
offerti da Lisia ai suoi allievi; e ancora, quando Fedro insiste per farlo parlare sullo
stesso argomento di Lisia®®, Socrate usa il termine 42ivy “prelibatezza” a proposito
del discorso che si accinge a improvvisare e che costituisce per lui un piacere irrinun-
ciabile.

La reiterata associazione del discorso alla sfera del cibo lo qualifica esplicita-
mente come uno dei piaceri della vita e ci riporta a quanto dicevamo poc’anzi sulla
forza ammaliatrice dell’arte e della poesia.”’

!5 Cfr. Fedro, 277 e-278 b.
S Cr. Ivi, 276 €.

7 Cfr. Ivi, 278 b 8.

" Cfr. Ivi, 270 e-272 a.

¥ Cfr. vi, 227b 7.

% Cfr. Ivi, 236 e 9.

A Cfr. § 3 enota 11.



762 UMANITA E CULTURA

Nel caratterizzare i due interlocutori Platone insiste molto sulla passione di
entrambi per i discorsi, connotata di volta in volta come “malattia”, “entusiasmo da
coribante” o allettamento simile a quello rappresentato dai ramoscelli che vengono
agitati davanti al bestiame perché segua docilmente la guida.> Anche in questo caso
non fa differenza che la passione sia quella di chi parla (o scrive) o di chi ascolta (o
legge): cio che importa & discorrere.

Platone ha compreso che la conoscenza necessita di una forte “motivazione”
interiore (quello che per lui & I’eros) le cui radici non sono solo razionali e cognitive,
ma anche affettive; dunque il diletto derivante dall’ opera letteraria non va inteso come
un espediente tecnico o un elemento di coinvolgimento esteriore, bensi come una di-
mensione costitutiva dell’esperienza comunicativa stessa, del dialogo fra anime che
essa deve essere >

6. OSSERVAZIONI FINALI

In conclusione, si puo affermare che Platone, alla fissita della scrittura e alla
ricezione passiva che essa per sua natura impone, rimedi (artisticamente) intervenendo
con il movimento del dialogo, con la sua teatralita, con suggerimenti formali e stilistici
provenienti da generi letterari diversi, con il superamento dell’antinomia scritto-orale
a favore di una forma e di una struttura molto piu articolate e complesse e meno univo-
camente definibili in quanto decisamente ambivalenti.

A questo proposito si puo anzi dire che Platone riesca quasi a sfuggire all’enor-
me paradosso insito nel suo discorso: scrivere pur nutrendo forti riserve sulla scrittura,
paradosso che costituisce a tutt’oggi una questione ancora aperta nell’ esegesi platoni-
ca*

E lo scopo, come si & visto, viene raggiunto, da una parte, sottoponendo il desti-
natario a uno sforzo intellettuale continuo, sfidandolo ad ogni passo, non permettendo-
gli di distrarsi, dall’altra, coinvolgendolo anche a livello emotivo e sensoriale median-
te il piacere che deriva dal discorso in tutti i suoi aspetti (mitico, teatrale, descrittivo)
lasciandogli comunque 1’impressione di aver assistito soltanto a una tappa di esso,
mantenendo vivo in tal modo il suo anelito alla sapienza.

“ Rispettivamente, Fedro, 228 b 8; 228 ¢ 1; 230 d-e

B Cfr. F. TRABATTONI, Scrivere nell ‘anima. Verita, dialéttica e persuasione in Platone, La Nuova
Italia, Firenze 1994, :

 Come ¢ noto, uno dei problemi cruciali nell’interpretazione di Platone ¢ chiarire il ruolo ‘delle
cosiddette dottrine-non scritte, -citate da Anistotele, e conseguentemente, stabilire il valore e i limiti della
critica mossa dal filosofo alla scrittura nel Fedro e nella Lettera VII. Per una rassegna della bibliografia sui
due opposti orientamenti, esoterico e antiesoterico, si veda I’apposita sezione bibliografica dedicata al pro-
blema da G. CERRY, Platone sociologo della comunicazione, pp. 142-146 nonché, pit in generale, la ricca
bibliografia di PLATONE, Fedro, a cura di G. REALE, Rusconi, Milano 1993.



