RTLu lll (1998) 3, 763-776 763

L’umanita del Pastore
nell’intreccio dei tre munera

Roland-B. Trauffer OP
Segretario Conferenza Episcopale Svizzera

Molto € stato scritto sul vescovo e sulla natura del suo ministero.! Contributi
eccellenti sono stati profusi nel mondo culturale e scientifico, in ispecie a livello di
studi teologico-ecclesiologici. Qui vorrei tentare una breve sintesi prendendo spunto
dai testi conciliari e dal magistero recente di Giovanni Paolo II, nella prospettiva dei
tre munera di santificazione, governo e insegnamento.?

Li contemplero in un’unita, intrecciati nell’'umanita del Pastore.” Inoltre: qual &
la compartecipazione del vescovo alla vita del popolo di Dio, a partire da questo man-

! Presentare qui una bibliografia esaustiva supererebbe gli scopi dell’articolo. Valgano: Pastor bo-
nus in populo: figura, ruoli e funzioni del vescovo nella Chiesa, a cura di A. AUTIERO, Roma 1990; Der
Bischof in seiner Zeit. Bischofstypus und Bischofsideal im Spiegel der Kélner Kirche, a cura di P. BER-
GLAR E O. ENGELS, Colonia 1986; Chi ¢ il vescovo? Ministero e carisma nella Chiesa, a cura di H. U.
VON BALTHASAR e Altri, Milano 1984; Episcopale munus: recueil d'études sur le ministére épiscopal, a
cura di P. DELHAYE E L. ELDERS, Assen 1982; L'épiscopat et I'Eglise universelle, a cura di Y. CONGAR
E B.-D. DUPUY, Parigi 1962; K. RAHNER - J. RATZINGER, Episkopat und Primat, Freiburg i.B. 1961.
Appena terminata la redazione di quest’articolo, sono usciti i Lineamenta della X Assemblea ordinaria del
Sinodo dei Vescovi, che nel 2000 trattera proprio il tema del Fescovo, servitore del Vangelo di Gesii Cristo
per la speranza del mondo.

* Cfi. i testi conciliari Lumen Gentium, nn. 24-27 e Christus Dominus, nn. 13-16.

? «l faut... que nous fassions effort pour qu’apparaisse I’unité de ces ‘tria munera’ qui révelent le



764 UMANITA E CULTURA

dato? Affrontero il problema con rubriche apparentemente anodine, ma che costitui-
scono altrettanti spunti per meglio comprendere il nocciolo del ministero episcopale:
dare testimondanza e confermare nella fede, saper auscultare, riconoscere i carismi,
fare I’unita nella carita, insegnare. D’altro canto, il fatto di sottolineare il ruolo umano
del Pastore non deve condurre all’incomprensione della sua componente istituzionale,
senza cui I’'umanita del Pastore non avrebbe ovviamente il raggio d’azione e I'impor-
tanza che ha sin dagli albori del cristianesimo. Correlero i due aspetti.*

1. DARE TESTIMONIANZA E CONFERMARE NELLA FEDE

Prima di osservare il ministero episcopale, € bene situarlo in un contesto con-
creto di comunita di persone che hanno fatto della Chiesa un luogo privilegiato di
liberta. E provvido situare il vescovo in una sua ‘geografia’, anche per evitare la ten-
denza, tuttora viva, di relegarlo in un nimbo da cui farlo discendere soltanto per qual-
che visita pastorale o avvenimento d’eccezione...

E partendo da un’ispirazione della mistica renana Ildegarda di Bingen, di cui
festeggiamo 1 900 anni dalla nascita, che desidero situare il vescovo nella sua accezio-
ne etimologica di episcopo, colui che veglia. Per sant’Tidegarda, essendo 1’ Altro rela-
zione, 1’io trova in esso la sua piena espressivita, la sua viriditd.> Con questo presuppo-
sto, la dinamica relazionale del vescovo, investito innanzitutto dalla comunita che lo
«riconosce come taley» (Sant’ Ambrogio), & dinamicizzata negli altri, nell’ Altro, in Dio,
in una dimensione trinitaria. ® Da cio sboccia ogni relazione. La prossimita alla gente,

mystere de ’Eglise et le mystere de notre ministére, précisément quand elles sont pergues dans 1’unité. Il
s’agit, en effet, d’'une méme charge conférée par la consécration épiscopale et qui s’exerce comme un tout»
(R. COFFY, Meditazione alla plenaria della Conferenza episcopale francese, in “Le ministére de I’évéque”,
7 novembre 1993).

*Assieme all’omaggio che mi ¢ gradito porgere allo stimato e fraterno amico Mons. Giuseppe Torti,
Vescovo di Lugano, quest’articolo vuole pure rievocare, almeno in alcune note a pie’ di pagina, I’eccellente,
coraggioso e realistico opuscolo dell’allora professore di teologia e attuale vescovo di Basilea, Mons. Kurt
Koch: Das Bischofsamt. Zur Rettung eines kirchlichen Dienstes, Freiburg 1992. Egli vi definisce le sue
osservazioni come «Apologie des kirchlichen Amtes des Bischofsy, tentando di opporsi ai tentativi di «kon-
traproduktive Ausiibung des bischoflichen Amtes durch einzelne Reprisentanteny. Nel frattempo, la nomi-
na di un nuovo vescovo di Coira nella persona di Mons. Amédée Grab OSB, nomina preceduta dall’elezione
da parte del capitolo della cattedrale, ha permesso non solo un ulteriore, importante passo in avanti nella
soluzione della crisi nella diocesi di Coira, che ha paralizzato la vita della Chiesa ben al di fuori di quei
confini, bensi anche un autentico slancio verso la riconciliazione e il rinnovamento, grazie alla spiccata
personalita del nuovo pastore.

* Termine che definisce il vigore vitale e la potenza di vita, ma anche il principio di relazione delle
creature, prodotto da un «soffio caldo che scende dolcemente dal sole» (Scivias). Il creato non riflette un’im-
magine statica di Dio, ma le relazioni che lo abitano.

¢ Giovanni Paolo IT a un gruppo di vescovi australiani in visita ad limina il 22 maggio 1993 su Alcuni



RoLAND-B. TRAUFFER OP 765

che si considera un atout dell’episcopo rispetto per esempio al dirigente, al condottiero
ecc., & soprattutto relazione dinamica e comunionale: investito dall’alto, il vescovo
trova senso e destinazione nella relazione organica con la «porzione di popolo di Dio»’
affidatagli, in quanto da testimonianza alla Parola e conferma i fratelli nella fede. Esse-
re vicino agli altri significa allora vivere della vita degli altri, muoversi in una dinami-
ca di ascolto e di attualizzazione della buona novella nella vita di ciascuno.

1.1. Prossimita ai sacerdoti della diocesi

Nella struttura gerarchica della Chiesa, la dinamica dei rapporti umani in cui situare
il vescovo fa spiccare innanzitutto I’insieme dei suoi presbyteroi. Occorre considerare la
ricchezza che cio comporta per la Chiesa.* Come in una famiglia non si scelgono i propri
familiari e grazie a cio € possibile, in termini di rispetto e di mansuetudine (San Paolo),
alimentare un discorso, cosi il vescovo non ha scelto i suoi sacerdoti e percio gli sara
possibile dialogare veramente con il mondo in cui & inserito attraverso questa sua famiglia.

Tale dimensione corporativa ci porta nel cuore del mistero trinitario della fami-
glia sacerdotale, di cui il vescovo € membro eminente e quasi il complemento. Egli,
conscio della possibilita di poter dialogare, grazie al fatto di essere voce della Chiesa,
con interlocutori diversi per idee, temperamento, estrazione intellettuale e sociale, sen-
sibilitd e opzioni di vita e pastorali, cerchera di nutrire con particolare cura quest’aspetto
della sua vita di relazione. E chiaro che nella struttura della Chiesa locale, dove hanno
un ruolo importante non solo i sacerdoti, si puo parlare di tale prossimita, per modo
d’analogia, anche per i diaconi e gli altri collaboratori pastorali del vescovo.

1.2. Prossimita ai confratelli episcopi

Nella relazione con la Chiesa vivente, che ne legittima la responsabilita pasto-
rale, il vescovo si trova in contatto con i suoi confratelli in una gerarchia organica di
relazioni, ove essi toccano «i gangli vitali del Corpo di Cristo che ¢ la Chiesa».® Fermo
restando che le condizioni d’esistenza, le priorita ecc. variano da diocesi a diocesi, il
vescovo dialoga con 1 suoi confratelli per rinvigorire la fede, portarla al largo e assu-
merla coralmente e cordialmente.'’ Tale aspetto della vita relazionale ¢ riassumibile

aspetti della funzione episcopale: «Tel est donc le haut appel qui vous est adressé: étre les serviteurs de la
communion trinitaire» (Osservatore romano, ediz. francese, n. 29, p. 2).

! Cfr. Christus Dominus, 11.

8 Cfr. Giovanni Paolo II ai vescovi svizzeri in visita ad limina il 10 luglio 1982: «réservez toujours
aussi un temps suffisant  la rencontre des prétres de vos diocéses. Car I’évéque doit constamment porter &
ses collaborateurs spirituels un amour et une attention particuliers. Ayez surtout le souci de ceux qui sont
déprimés et fatigués, visitez-les individuellement, faites avec eux un bout de cheminy.

? GIOVANNI PAOLO 11, Udienza generale del 30 settembre 1992 su L'episcopato, ordine sacra-
mentale, § 7 (in “Monitore Ecclesiastico” 9/1992, 436); cfr. Ef 4,16.

1 Cfr. Christus Dominus, nn. 6.11, dove ’unita tra i vescovi & strettamente connessa con il dovere
missionario.



766 UMANITA E CULTURA

con il concetto di coetus episcoporum, che presuppone un’affettivitd collegiale nel-
I’esercizio del ministero episcopale.!!

11 Concilio ha riaffermato il carattere comunitario della Chiesa, individuandone
la communio come elemento costitutivo fondamentale. Percio esiste anche tra i vesco-
vi, successori degli Apostoli, un vincolo particolare, la collegialita: solidarieta, frater-
nita; corresponsabilita in solidum.

La conferenza episcopale, che ne ¢ I’espressione istituzionalizzata adeguata alla
nostra epoca, rievoca cio che perdura come elemento costitutivo della Chiesa sin dai
tempi apostolici, la communio hierarchica, formata allo spirito del Vangelo. Ad una
collegialitas effectiva corrisponde poi una collegialitas affectiva, che si esprime attra-
verso i vincoli d’unita e carita, fermo restando che 'affectus collegialis non & un sen-
timento epidermico, bensi il frutto del sacramento dell’ordine.

La realizzazione dinamica della collegialita esige un profondo senso di respon-
sabilita nell’esercizio del ministero, in autentica comunione con il successore di Pie-
tro.!2

1.3. Stabilire un nesso vitale tra ['autorita e la comunita

Lautorita di cui ¢ investito il Pastore pud parere un peso psicologicamente
difficile da gestire. Tale difficolta ¢ amplificata in diocesi ampie, ove il vescovo &
proiettato in pole position senza poter coltivare relazioni sufficienti né con i collabora-
tori pastorali, a causa del numero elevato, né con altri vescovi, a causa del tempo
ridotto.

E poi indispensabile che egli non perda di vista la porzione di popolo di Dio
affidatagli. Un’immersione nel tessuto sociale e nelle varie correnti spirituali gli pro-
curera una ponderatezza di cui beneficera I’intera diocesi. In questo dialogo, egli con-
templa chi fa parte della Chiesa anche senza funzione specifica o missione canonica,
ma unicamente in quanto partecipe della vita eucaristica tramite i sacramenti del batte-
simo, della cresima e della comunione'.

Non ¢ da sottovalutare I’impatto spirituale di un contatto vasto e organico, che
non privilegi le esigenze di un certo gruppo di fedeli, ma operi una relazione umana
improntata al rispetto e al dia-logo con tutti, per I’avanzamento della buona causa.™

"' Cfr. R. ASTORRI, La Conférenza episcopale svizzera. Analisi storica e canonica, Friburgo 1988;
sul coetus anche la prefazione di Mons. Eugenio Corecco, pp. VII-X.

** Riprendo qui alcune mie osservazioni sullo Statuto delle conferenze episcopali - una ‘quaestio
vexata', in Attuali problemi di interpretazione del Codice di Diritto canonico, Atti del Simposio internazio-
nale in occasione del I Centenario della Facolta di Diritto Canonico, a cura di B. ESPOSITO, Roma 1997, p.
234.

" Quest’ultima categoria di persone si avvicina a coloro che Mons. Johann Weber, vescovo di Graz
e presidente della conferenza episcopale austriaca, chiama i «treue Kirchenferne» (intervista su Das Bischofs-
amt neu leben, Herder Korrespondenz 6/1996, 293).

" 11 detto gesuita Ad maiorem Dei gloriam riassume 1'esigenza, per ’'uomo di Dio, di confrontarsi
con gli altri in nome di Dio, e di rimandare I’interlocutore alla liberta dei figli di Dio. Un’esauriente risposta



RoLAND-B. TRauFFERr OP 767

Importa che il vescovo non deluda né chi medita nel cuore e in silenzio la Parola di Dio
in virta d’un temperamento di tipo contemplativo, né chi senza chiasso esercita il suo
mestiere e fa il suo dovere, assumendo ipso facto una dimensione apostolica che forse
ignora."

1.4. Trasmettere le preoccupazioni dalla periferia al centro

Il vescovo € un pontifex che crea ponti tra i fratelli nella fede. Puo farlo nella misura
in cui si trova in un vincolo effettivo ed affettivo con il pontefice romano'®; in questa qualita
¢ certo ben altro di un trasmettitore di petizioni dal basso e di direttive dall’alto. E legato
alla persona del Papa da un contatto regolare e personale, quantunque sporadico.

E organicamente relato al corpo dei vescovi riuniti attorno al papa, sulla scorta
di cio che il vescovo di Roma propone come priorita pastorali, spirituali e morali,
tenuto conto che la gerarchia cattolica non ¢ cosi aliena dalla comunita come lo &, gia
istituzionalmente, qualunque altro organismo dirigenziale, sia poiché vigono, nella
Chiesa universale, relazioni ‘diagonali’ per esempio con i confratelli, sia a causa della
dimensione di servizio che pertiene alla gerarchia. Tramite il vescovo, le preoccupa-
zioni del popolo di Dio dovrebbero giungere al vertice della gerarchia cattolica e rime-
scolarsi nel crogiuolo delle preoccupazioni delle Chiese locali riunite nella Chiesa
universale.'” Cio ¢ facilitato da una dinamica d’ascolto.

2. SAPER AUSCULTARE

Ascoltando, il magistero compie un esercizio d’oggettivita, perché esso «non &
superiore alla parola di Dio ma la serve..., piamente ascolta, santamente custodisce e
fedelmente espone quella parola»’®. Saper ascoltare, anzi auscultare, & efficace sia

in K. LEHMANN, Fom Dialog als Form der Kommunikation und Wahrheitsfindung in der Kirche heute,
prolusione alla plenaria della Conferenza episcopale tedesca, 19 settembre 1994.

'* Sul pericolo di una strutturazione troppo rigida della vita ecclesiale si & espresso Papa Giovanni
Paolo I1 a un gruppo di vescovi statunitensi in visita ad limina il 31 marzo 1998: «the structures necessary
today in leading a diocese do not impede the very thing they are meant to facilitate: a bishop’s contact with
his people and his role as an evanglisty (in Origins. The CNS documentary service 45/1998, 754).

' La responsabilita e solidarieta del vescovo si misurano in una sana tensione tra I’essere vescovo di
una Chiesa locale e la Chiesa universale, come ben illustra Msg; Koch, Das Bischofsamit: «..nur dann,
wenn die Ortsbischéfe sich ebenso energisch gegen die Skylla der zentralischen Disziplinierung der Ortskir-
chen durch Rom wehren wie sie - durchhaus mit Recht! - die Charybdis der nationalischen Abschottung-
stendenz einer Ortskirche gegeniiber der Weltkirche abwehren, erweisen sie sich in wirklich glaubwiirdiger
Weise als Pontifices, als Briickenbauer zwischen den Ortskirchen und der Weltkirche (p. 78).

'" Cfr. Lumen Gentium, n. 23.

' Dei Verbum, n. 10. Nel suo discorso a un gruppo di vescovi statunitensi in visita ad limina il 27
febbraio 1998, il papa afferma che la fedelta alla Parola «exige que nous [les évéques] nous laissions renouveler
et transformer par notre rencontre avec sa Parole vivante» (in “Osservatore romano” ediz. francese, n® 11, p. 5).



768 UMANITA E CULTURA

pedagogicamente sia terapeuticamente per chi ascolta, che viene a sintonizzarsi con
I'interlocutore, e per chi parla, che si sente preso sul serio.

Al saper auscultare occorre far precedere il saper porre le giuste domande, come
ci mostra il costrutto di innumerevoli parabole del Signore. Lascolto presuppone dun-
que una presa di contatto, uno scambio, una sequela di momenti forti, intervalli, e
parimenti una solida vita interiore e di preghiera'®; & innanzitutto ascolto del Verbo
fatto carne. U’ascolto dell’altro & poi percezione dei problemi che assillano e compren-
sione dei problemi del mondo d’oggi.*® Il fatto di ascoltare il verbo altrui (sia nel col-
loquio, sia nella lettura e rilettura della Parola e delle sue briciole ovunque sparse, a
ben vedere) aiuta anche ad ascoltare il silenzio, sviluppa presso il Pastore una dimen-
sione contemplativa che gli fa comprendere ’essenziale, per trarne spunti di vita e
d’azione.

Saper auscultare puo essere un modo di santificarsi, per poter a sua volta santi-
ficare il popolo di Dio, percependo quel che gli sta a cuore anche a livello di aggiorna-
mento liturgico.? Tale qualita di ascolto il vescovo dovrebbe offrire non solo ai singoli
individui, ma anche alle istituzioni e alla compagine sociale in cui vive: in questo
senso egli promuovera un dialogo fecondo con gli organismi ecclesiali e culturali dal
profilo d’un ascolto permeato di sostanza evangelica e pieno di comprensione. Ne &
modello, alla radice stessa della comunicazione, il moto trinitario.?

2.1. Educare all’ascolto - un fatto culturale

Definita la qualita dell’ascolto e la sua ampiezza universale, si capisce meglio
come I’ascolto promosso dal vescovo & un fatto eminentemente culturale, iscritto in un
modus vivendi e agendi tipico del cristiano ma parimenti foriero di cultura, di civilta.
In un mondo che ha sete di verita, 1’ascolto che promuova domande e susciti risposte &
una perenne sfida alla poverta intellettuale e morale e alle fate morgane del lassismo,
della paura e dell’intolleranza. Il vescovo, essendo investito ben altrimenti del politico
di un carisma di santificazione, puo diventare, in una societa sprovvista di promotori
di valori, il garante di un consenso, anzi comunione sociale e culturale permeata di
rispetto e di aderenza ai valori dell’intelligenza e del cuore.

"% «Preaching the Gospel message effectively requires constant personal prayer, study, reflection
and consultation with knowledgeable advisersy, cosi Giovanni Paolo II a un gruppo di vescovi statunitensi
il 31 marzo 1998 (in “Origins” 45/1998, 753).

X Cfr. Christus Dominus, nn. 13.16.

*! Nel ‘munus sanctificandi’, I’aspetto liturgico va messo in primo piano, come suggerisce del resto
anche la struttura del Codice di Diritto canonico, soprattutto per quei fedeli che non sono in condizioni
‘ordinarie’, di cui ¢ il vescovo a prendere particolare cura.

# Mons. Johann Weber collega volentieri i due concetti: «Ich weiss, das Wort Dialog kann man
verbrauchen. In dem Zusammenhang ist das Dogma der Dreifaltigkeit von grosser Bedeutung: Es kann als
Hinweis auf ein aufmerksames, ehrerbictiges Aufeinander-Héren gelesen werden» (intervista alla “Herder
Korrespondenz” 6/1996, 294).



RoLanD-B. TrAauFFER OP 769

2.2. Immergersi nel mondo - un fatto sociale

Un atteggiamento di ascolto non si sottrae a quell’apertura verso il mondo cui
esorta il Concilio Vaticano II. Come auscultatore, il pastore tasta il polso della societa
in cui la Chiesa ¢ inserita in modo vitale e dinamico e ne diventa un attore importante,
dando vita a una stretta relazione tra la comunita stessa e la societd. Egli vi avvia e
ravviva una dinamica di santificazione. Coinvolto nelle vicende della sua gente e a
nome della liberta, della generosita e della solidarieta dei figli di Dio, opera un punto
di suturazione tra la Chiesa come comunita del Dio vivente e la societd nelle sue varie
componenti culturali e civili.?®

2.3. Sapersi ascoltare come womo - un fatto psicologico

Lascolto ¢ suggerito dall’umilta e si configura come un ottimo antidoto al vo-
ler fare tutto e al pensare di poter fare tutto. Ne risulta, nel crogiuolo di attivita cui il
vescovo € chiamato a dare una parola di fede, una serenita per rapporto alle incomben-
ze del ministero, che avra un effetto benefico anche sui collaboratori e sull’istituzione
curiale ed ecclesiale. Il vescovo dara allora un impulso benefico a quelle voci che
cercano il dialogo prima della diatriba e releghera al loro posto quelle voci che vorreb-
bero stringerlo in una morsa riduttiva e mortificante. Pastore dell’intera diocesi, il fatto
di sapersi ascoltare e quindi di sapersi accettare come uomo gli permettera di optare
per la temperanza e lo rendera perspicace nel discernimento: «Vegliate su voi stessi e
su tutto il gregge» come sottolinea san Paolo negli Atti (20,28).

2.4. Cercare riferimento nel Cristo e nel Vangelo - un fatto spirituale

Il pastore € cosciente che nulla gli riuscira se non ¢& portato dalla Provvidenza e
che non ¢ neppure indispensabile che qualcosa gli riesca: egli sa che la porzione di
popolo di Dio affidatagli si muovera sempre liberamente, se ¢ guidata dallo Spirito. Il
suo principale compito ¢ di aprire questa comunita, con carismi, esigenze, tempera-
menti tanto diversi, alla liberta dei figli di Dio; portarla dalle dipendenze dell’assuefa-
zione, della paura e dell’intolleranza alla liberta dell’ascolto interiore, del coraggio e
del desiderio di santita ed apertura.

Maestro di spirito, sa di doversi ritirare al momento giusto, «capace di valoriz-
zare tutti i carismi, pronto a tener conto delle esigenze legittime di ogni credente»?*.
Egli intreccia relazioni tra i vari componenti della Chiesa, anche a livello istituzionale,

*' «As bishops, we have an urgent responsibility to help God’s people to understand and appreciate
the profound mystery of the church: to see her above all as the community in which we meet the living God
and his merciful lovex: cosi Giovanni Paolo II a un gruppo di vescovi statunitensi il 12 marzo 1998 (in
Origins 41, 1998, p. 697).

* Giovanni Paolo II all’ Angelus del 19 novembre 1995 sulla Funzione pastorale e 'identita dei



770 UMANITA E CULTURA

come suggeriscono Christus Dominus (n. 27) e Giovanni Paolo 1I?*; promuove 1’avvi-
cendamento di nuove forze e slanci di fede; li contempera con il desiderio di pace e di
benessere spirituale dell’intera societa®. Intermediario di buona volonta, il pastore
incontra il Cristo non solo in coloro che gli sono stati affidati, ma dappertutto ove
I’ascolto si fa comprensione, e la comprensione riconoscimento dell’altro come porta-
tore di speranza.

3. RICONOSCERE I CARISMI

Con ci6 che precede si capisce ’importanza di riconoscere i carismi. Grazie
alla possibilita di incontrare molte persone diverse, il pastore pud operare una sintesi
tra le esigenze che avverte primordiali nella Chiesa e nel mondo. Il riconoscimento dei
carismi equivarra a un riconoscimento dell’erba buona che cresce dappertutto, anche
se spesso soffocata o sbiadita dalla mancanza di cura e di ascolto interiore. Oggigior-
no, il discorso dei carismi investe soprattutto i nuovi movimenti ecclesiali, cui va il
merito, tra ’altro, di far pubblicita allo Spirito santo.

Cio invita a discernere dappertutto i segni dello Spirito, che soffia ove vuole
(Gv 3,8). Il vescovo non puo rapportare il discorso dei carismi soltanto a quelle dina-
miche di Chiesa che ne fanno la loro ragione d’essere, ma a tutta la realta, ove ogni
cosa tende all’unita del popolo di Dio””. Quando il vescovo parla di carismi, vuole
suscitare la speranza e ravvivare il coraggio, nell’intero tessuto ecclesiale e sociale, di
una testimonianza di fede adeguata al vissuto e in conformita con i segni dei tempi. Un
Vescovo non potra non suscitare la voglia di rispondere sempre pit opportunamente ai
segni che lo Spirito fa in ognuno di noi; si fara servitore dello Spirito®.

3.1. Discernere nella verita

Perché questo riconoscimento dei carismi avvenga in modo adeguato, occorre
un discernimento basato sulla conoscenza del temperamento, della psicologia e della

vescovi, § 2 (ricavo da “Osservatore romano™ ediz. francese 47, p. 11: il vescovo «doit étre capable d’écou-
ter et de valoriser tous les charismes, prét a prendre en compte les exigences légitimes de chaque croyant»).

** Parlando di Consigli pastorali diocesani, all’ Angelus del 19 novembre 1995, § 3.

* Cfr. GIOVANNI PAOLO II, Udienza generale del 28 ottobre 1992 sulla Missione affidata a ogni
vescovo: «Certes, du seul fait qu’ils s’appliquent au soin spirituel de leur troupeau, les évéques travaillent
aussi au progres et au bonheur social et civil» (in Documentation catholique [DC] n° 2062, p. 1076).

* Cfr. Giovanni Paolo II: «His task is to teach in a pastoral way, illuminating modern problems with
the light of the Gospel» (a un gruppo di vescovi statunitensi il 31 marzo 1998, in Origins 45/1998, 753).

* Cfr. Giovanni Paolo II: «Un évéque prie, exhorte et ceuvre pour s’assurer que chaque aspect de la
vie de la Communauté chrétienne favorise I’oeuvre du Saint-Esprit dans les esprits et dans les coeurs des
fideles» (a un gruppo di vescovi australiani in visita ad limina il 22 maggio 1993, in “Osservatore romano”
ediz. francese, n. 29, p. 2).



RoLAND-B. TRauFFER OP 771

spiritualita dell’'uomo, conoscenza spesso mediata da esperienze di ineccepibile quali-
ta umana e spirituale.

Un discernimento nella verita puo esser doloroso, perché impone al vescovo di
incedere con rispetto e perspicacia nelle esperienze spirituali della quotidianita, che
nascondono tesori di spiritualita e adesione al Vangelo, ma anche, inevitabilmente,
contraddizioni e sbandamenti.?

E in virtu di questa consapevolezza che sapra accompagnare con serenita le
esperienze spirituali di cui & a conoscenza e che & chiamato a santificare.®

3.2. Rilevare il lato buono di ogni esperienza ecclesiale

La parola governo poco si presta a una comprensione ponderata del terzo mu-
nus episcopale. In realta, il governo ¢ una condotta innanzitutto interiore. Il pastore
governa il proprio modo di vedere le cose, e cio facendo opta per un certo indirizzo di
spiritualitd o consiglio piuttosto di un altro, alfine di comporre la comunita cristiana
attorno all’unico Cristo.’!

Governare significa rilevare cid che di buono si cela entro una determinata
opzione. Cio corrisponde a un atteggiamento evangelico, esplicitato con vigore da san
Paolo in risposta sia allo sciovinismo dell’avere per tutto la buona soluzione, sia al
disfattismo di chi si arresta al solo lato negativo.

E determinante, per il pastore, sapersi garante non del compromesso a ogni
costo, ma di una precisa cernita di qualita, che permetta ai vari elementi della Chiesa
locale di offrire il meglio in vista dell’evangelizzazione. Il pastore non si sottrarra
neppure, ove lo ritenga necessario, alla correzione fraterna.

4. FARE L’UNITA NELLA CARITA

Il Signore, venuto nel mondo non per giudicarlo, ma perché il mondo sia salvato
per mezzo di lui, offre I’istrumentario perché tale salvezza non resti lettera morta, ma
avanzi nel cuore di ogni persona, 1a ove incontra Dio. Il vescovo sa che «la ‘pienezza’
del sacramento dell’Ordine ¢ da lui ricevuta come un servizio d’amore, partecipazio-

# Cfr. il Card. Ratzinger: «’activité pastorale consiste & placer I’homme au point méme de la déci-
sion, en le confrontant a I’autorité de la vérité» (L'évéque, enseignant de la foi, discorso ai cardinali statuni-
tensi, 8 marzo 1989 [DC 1983, p. 433]).

30 Cfr. Christus Dominus, n. 2.

*1 Cfr. il Card. Coffy: «Quant au verbe gouverner: il risque de renvoyer au pouvoir tel qu’il est exercé
dans la société civile, plus qu’a la notion évangélique de I’autorité... Le gouvernement n’est pas d’abord une
fonetion administrative et juridique, mais la présentation du chemin que doit suivre I’homme régénéré dans
les eaux du baptéme» (Meditazione durante la plenaria della Conferenza dei Vescovi di Francia, 7 novem-
bre 1993).



772 UMANITA E CULTURA

ne, secondo un modo proprio, della carita infusa nella Chiesa dallo Spirito Santo (cfr.
Rm 5,5)».%

11 suo governo non ¢ dislocato da quell’esercizio d’ umilta che € sapersi servito-
re dell’unitd. Assieme a ogni cristiano, egli sa che nel cuore dell’uomo opera Dio
stesso; che come pastore puo raggruppare le persone che gli sono affidati, perché mal-
grado le diversita avvertano 1’unicita del messaggio del Vangelo: essere tutti chiamati
alla salvezza.*®

Fare 1’unita significa concentrarsi sul lato buono di ogni esperienza spirituale,
soffermarsi su c¢io che unisce piuttosto che su cio che divide, rimettere tutto a Cristo e
indicare nello Spirito il centro unificatore delle varie esistenze. Fare quest’unita nella
carita equivale ad arrivare al nocciolo del ministero episcopale, poiché significa supe-
rare sé stesso e raggiungere il Cristo nel cuore altrui, operando con I’astuzia e la dol-
cezza del pastore che non esita a svelare i disegni reconditi del bene in ognuno di noi.**

4.1. Avere una propria opzione senza escludere nessuno

In quest’operare per |'unita nella carita non deve sorgere |’impressione di titu-
banza, perché fare I’unita implica il desiderio di verita.** Non esiste carita senza equi-
ta. Il vescovo si adoperera a serbare un profilo umano, credibile e dotato di spessore,
che provochi il desiderio di un confronto sereno; e nel contempo si nascondera per
lasciar apparire Cristo.*® Che egli, a questo punto, abbia una propria opzione pastorale,
spirituale e culturale, offra una garanzia di competenza e di equilibrio psicologico, in

32 GIOVANNI PAOLO 11, Udienza generale del 30 settembre 1992, § 8 (in “Monitore Ecclesiastico”
9/1992, 436-437).

3 Cfr. Lumen Gentium, n. 24: «I vescovi... ricevono dal Signore... la missione d’insegnare a tutte le
genti e di predicare il Vangelo ad ogni creatura, affinché tutti gli uomini... ottengano la salvezza.»; e Chri-
stus Dominus, n. 11: «I vescovi devono svolgere il loro ufficio apostolico come testimoni di Cristo al cospet-
to di tutti gli uomini, interessandosi non solo di coloro che gia seguono il Principe dei pastori, ma dedican-
dosi anche ... a coloro che in qualsiasi maniera si sono allontanati dalla via della verita...».

3* Come ha detto con umorismo un sacerdote friburghese: «Il faudrait donner le hibou comme em-
bléme a I’évéque: ce sage aux yeux grands ouverts, plein de confiance et de patience, prompt a encourager
et a fortifier avec grande discrétion» (M. DONZE, L'évéque: mission et profil, in “Evangile et Mission” 43/
1995, 1243).

¥ «La tache de ’évéque consisterait a éviter des polarisations, & apparaitre comme un modérateur
agissant a I'intérieur de la pluralité des opinions existantes; mais lui-méme ne doit devenir ‘partisan’ sur
aucun point substantiel. Ceci est exact, dans la mesure ou il s’agit simplement de différences scientifiques,
mais devient faux dans la mesure ol ce qui est en question est la foi elle-méme. Pour la foi, I’entrée dans
I’Eglise ne représente pas un ‘acte partisan’», come precisa il card. Ratzinger, L'évéque, enseignant de la
foi, discorso ai cardinali statunitensi, 8 marzo 1989 (DC 1983, p. 433). Sulla stessa linea il card. Bernardin
di Chicago: «Il est essentiel que 1’évéque exerce son role d’enseignant avec courage, pleinement confiant
dans la Parole qu’il dispense. Il doit avoir la sagesse de distinguer entre ce qui est essentiel dans la foi» (Ivi
p. 438).

% Sul vescovo come persona-sacramento di Cristo vi sono belle pagine del P. Yves Congar nel
volume collettivo L'épiscopat et 1'Eglise universelle (v. nota 1).



RoLAaND-B. TRauFFeERr OP 773

cui far confluire una tolleranza di sé, senza prendersi troppo sul serio®... Inoltre, non
escludera nessuno, perché sia garantita un’equita che apra a un confronto in cui i cari-
smi si intrecciano, convivono, si vivificano vicendevolmente.

Non escludere, bensi integrare, € un motto adeguato al ministero pastorale del
vescovo, che avra una sollecitudine particolare, tra I’altro, proprio «per quei fedeli
che, a motivo delle loro condizioni di vita, non possono godere dell’ordinario ministe-
ro dei parroci o sono privi di qualsiasi assistenzay.*®

Percio deve poter offrire, pure lui, come tutti gli altri, una precisa e umile op-
zione nel concerto dei carismi diffusi nel popolo di Dio. Il suo carisma specifico, quel-
lo di santificare, insegnare e governare, edifica il Regno nella contemperanza di ascen-
denze spirituali diverse tra di loro.

4.2. Osar proporre delle forme nuove per raggiungere tutti

«Oser croirey ¢ il titolo programmatico di un libro ormai noto del cardinale
parigino Jean-Marie Lustiger. E inerente alla funzione episcopale un coraggio di cui
testimoniano i vescovi santi.*” Un coraggio non legato alla difesa di una precisa opzio-
ne spirituale (come ¢ quella di un fondatore di famiglia religiosa, per esempio), ma alla
difesa dell’integralita delle opzioni per una comunione in vista del bene comune, I’av-
vento del Regno, la difesa dei piti poveri, la gloria del Padre.

1l vescovo puo proporre forme nuove di aggregazione nello Spirito, di comuni-
ta vissuta nella diversita. In questo senso, non dovrebbe agire con il suo mandato epi-
scopale come si trattasse di un’opzione pastorale piuttosto di un’altra; bensi in base a
un’autorita conferitagli dalla sua posizione santificante, dovrebbe saper convogliare le
attese riscontrate un po’ ovunque in un progetto di evangelizzazione proprio a costitu-
ire 'unita attorno al Cristo e alla sua Chiesa, perché il mondo creda.*

In tal senso, si sono mostrati nella storia cattivi vescovi coloro che hanno puntel-
lato precise posizioni nuocendo alla complementarieta dei carismi, mentre sono stati
ottimi vescovi coloro che, non lesinando precisi correttivi, hanno adottato un atteggia-
mento di fondo aperto alle esigenze dello Spirito e hanno assunto un ruolo propositivo.

*” Mons. Weber con umorismo: «Der Simann mag wachen oder schlafen, die Saat wiichst schon.
Grossere Gelassenheit wiire als Grundeinstellung sehr nétig... Wenn wir meinen, alles genau zu wissen,
entfernen wir uns auch vom Leben der Menschen... ‘Deus semper maior’... Dieser immer schon grossere
Gott ist fiir mich nicht nur Inbegriff der Ehrfurcht, der Anbetung, sondern auch der Heiterkeit, des Humors...
Bischofe diirfen nicht den furchtbaren Ernst eines Politbiiros habeny (“Herder Korrespondenz”, 295).

3 Christus Dominus, n. 18.

% Sui vescovi santi Giovanni Paolo II, Udienza generale del 30 settembre 1992, § 4 (in “Monitore
Ecclesiastico” 9/1992, 435).

* Sul magistero episcopale come servizio all’unita della Chiesa cfr. Mons. Koch, Das Bischofsamt,
pp. S1ss.



774 UMANITA E CULTURA

4.3. Proporre un ‘unita

Il ruolo del vescovo non ¢ di controllare o gestire I’unita, ma di vegliare come
maestro di spirito, nutrito alla scuola della Chiesa, pronto a incidere nella vita della
comunita ecclesiale verso i traguardi dello Spirito, che sono la fede, la speranza, la
carita. Un ruolo propositivo & la garanzia piu efficace di un ministero riguardoso del
primato dello Spirito e della fecondita misteriosa e sotterranea della Chiesa.*' I santi
hanno saputo incontrare le persone del loro tempo la ove si trovavano, proponendo il
Nome al di sopra di ogni nome, per la comune gioia e letizia e per una vera guarigione
interiore.*

E ruolo del vescovo, attraverso ’ascolto e il consiglio, sottolineare i punti posi-
tivi di un certo cammino di Chiesa, lasciando cadere la zavorra del prestigio e dell’uni-
formismo. Non esiste uniformismo, nella Chiesa, che sia fecondo; esiste invece un’unita
che produce frutti pentecostali nelle realta piti anodine e imprevedibili.

4.4. Riunire accettando la diversita di ciascuno

Per unificare il popolo cristiano, il vescovo non pud riferirsi solo a sé stesso e
alla sua autorita. Se lo facesse, rischierebbe di scontrarsi con chi non la pensa come lui
e sono molti... Occorre partire dal popolo cristiano, che cela risorse insospettabili di
fecondita e ricchezza spirituale, come ci ha indicato profeticamente il Concilio.

11 riferimento primario resta Cristo; ma egli si riflette nella Chiesa e fa di tutti
un riferimento continuo alla sua azione salvifica. In virtu di questa capacita teologica
insita nel Corpo di Cristo, il vescovo sa di poter accettare il riscontro magari imperfet-
to che emerge alla superficie delle idee e dei dibattiti e che puo cristallizzarsi in opzio-
ni di principio magari polarizzanti.

Accettare la diversita di ciascuno, in termini di mistica cristiana, non & fare una
tavola sinottica delle convergenze immaginabili, ma riconoscere una profonda plurali-
ta di chiamate e di impegni che adottano linguaggi diversi secondo la storia e le pecu-
liarita di ciascuno.* Il vescovo si fard interprete sereno dell’unita, spogliando il desi-

4 Cfr. Giovanni Paolo II a un gruppo di vescovi statunitensi il 31 marzo 1998: «It is essential that
(the laity’s) service to the ecclesial community, their counsel and their efforts to bring the church’s teaching
to bear on contemporary culture through the transformation of intellectual, political and economic life be
appreciated an encouraged by the bishop and his close collaborators» (in “Origins™ 45/1998, 754).

2 Lo ribadisce il papa ai cardinali statunitensi riuniti a Roma nel marzo 1989: «Il n’y a pas sous le
ciel d’autre Nom donné aux hommes par lequel nous devions é&tre sauvés (Ac 4,12). Le Peuple de Dieu et
ceux qui sont proches et lointains doivent entendre le Nom» (cito da DC 1983, L'évéque dans un monde de
défis, p. 442). :

# Mons. Kurt Koch oppone a questo proposito «belebende Polarisationen» a «tétende Polarisierun-
geny, in Das Bischofsamt, pp. 56-62. Non occorre sottacere quel che Mons. Karl Lehmann dice del teologo,
ma che pud qui applicarsi a ogni fedele: «Der Bischof muss damit rechnen, dass ein Theologe, wenn er
Neues ausspricht, gleichsam den Ton noch nicht trifft. Manchmal vermischen sich gute Einsichten mit fra-
gwiirdigen Formulierungen... Der Bischof braucht im Umgang mit der Theologie deshalb eine hohe Wach-



RoLanD-B. Traurrer OP 775

derio profondo di comunione e di pace dal peso di opzioni di principio che non sempre
riflettono adeguatamente tale desiderio.*

5. INSEGNARE*®

Dopo aver visto alcune armoniche dei munera di santificazione e di governo,
vorrei soffermarmi sul munus docendi, poiché, dall’ascolto e dalla considerazione dei
vari carismi, il vescovo non pud che slegare la lingua e proclamare che il Cristo & unico
Signore della Chiesa.*®

La parola insegnare traduce difettosamente il greco mathéteu sate, che ingloba
anche il far discepoli, ciog il vivere in comunitaun arricchimento esistenziale e spirituale
nella sequela di Cristo.*” Linsegnamento del vescovo si distingue dall’insegnamento del
teologo, perché non propone opzioni suscettibili di corrispondere a un preciso modo di
essere Chiesa, e che magari anticipano sui tempi, ma prende spunto dal vissuto del popo-
lo cristiano, da cui far scaturire una serie di possibili risposte, adeguate, ovviamente, alla
sensibilita culturale dei tempi.* Il vescovo & servitore della Parola.*

In questo senso puo vivificare la teologia, che & insieme di «molte espressioni e
modi di vita», e puo lasciarsi prendere dal gusto della (buona) teologia: «Se non ci
lasciamo continuamente affascinare e stimolare da essa, diventeremo presto dei testi-
moni fiacchi e sterili».*

Questo munus fa convogliare le molte, contradditorie domande in un crogiuolo
da cui non scaturiranno sempre e solo risposte esaurienti a un preciso problema dottrina-

samkeit, Sensibilitit und zugleich Geduldy (Der Bischof und die theologischen Fragen, relazione al Con-
gresso del Consiglio delle Conferenze episcopali europee su «Essere vescovo in Europa oggi», Roma, 11
marzo 1998).

* Ancora Mons. Lehmann: «Ueberhaupt bedarf es einer grossen Askese und einer Liebe zur Wahrheit,
um entgegengesetzte Meinungen nicht zu verkiirzen und zu verteufeln» (Ibidem).

* Sulla scorta di Lumen Gentium, n. 25, Mons. Koch precisa tale fondamentale servizio episcopale
nel capitolo «Das Bischofsamt in offensiver Treue zum Konzil» del libro citato prima (pp. 84ss).

“ Anche nell ottica del Concilio il compito principale del vescovo sta nel «nicht nur gelegentlich, sondern
gelegen oder ungelegen das befreiende Evangelium zu verkiinden» (K. KOCH, Das Bischofsamt, p. 86).

‘" Cft. ]. HAMER, Un regard de foi sur le magistére, conferenza tenuta a Toledo il 9 luglio 1982 (in
DC 1837, p. 894).

“ Cfr. GIOVANNI PAOLO 11, Udienza generale del 4 novembre 1992 sui Fescovi, araldi della fede:
«Occorre che i vescovi propongano la dottrina cristiana in modo adeguato alle necessita del momento, ciog
rispondendo alle difficolta e alle interrogazioni che angosciano maggiormente gli uomini» (liberamente
tradotto da DC 2062, p. 1077). Cfr. anche la bella udienza dell’11 novembre 1992, sui Fescovi dispensatori
della grazia del sacerdozio supremo.

% Cfr. anche can. 756 § 2 CIC 1983.

¥ K. LEHMANN, Der Bischof und die theologischen Fragen, letteralmente: «vielen Lebensiusse-
rungen und Formen» e «Wenn man nicht immer wieder davon begeistert und angeregt wird, ist man auch
bald ein miider und trockener Verkiinder».



776 UMANITA E CULTURA

le o teologico, ma i cammini viabili entro cui il popolo cristiano possa giungere a una
maggiore comprensione dell’unita nel Cristo Signore. In tal modo, il vescovo si trova ad
essere mediatore tra il teologo, anticipatore sui tempi, e il mistico, lettore ayvertito del-
I’intimita con Dio. Egli traspone il dialogo con Dio in vari progetti di educazione all’uni-
ta, all’ascolto dello Spirito, alla sequela di Cristo nell’essere Chiesa.5!

Far conoscere Cristo: un programma in cui il pastore della diocesi si unisce, nel
pit profondo della sua missione, a ogni singolo battezzato, perché avvenga del popolo
di Dio quello che annuncia 1’ Apocalisse: un fermento di vita nuova e una Gerusa-
lemme celeste, aperta a tutte le persone di buona volonta.* Far conoscere Cristo, cioé
percorrere I’'uomo, ovunque sia, per giungere alle radici della Chiesa e dell’umanita: il
Dio d’amore trinitario.

6. CONCLUSIONE

Con cio si chiude il tentativo avviato di proporre, attraverso 1’osservazione dei
fattori umani che fanno il pastore oggi, un identikit di vescovo valido forse per ogni
latitudine e corrispettivo di un cristiano tutto d'un pezzo.

Al termine del suo libro, il vescovo di Basilea, allora professore a Lucerna,
illustra la necessita per la Chiesa e il mondo di oggi di un vescovo conciliare: «Se
avessimo piu vescovi conciliari, non saremmo costretti a lamentarci continuamente
dell’attuale crisi del magistero, cristallizzatasi in crisi della Chiesa. Emergerebbe inve-
ce in modo rinnovato e credibile la necessaria bellezza e 1a bella necessita del magiste-
ro episcopale in una sana ‘ecologia’ della Chiesa cattolica: magistero episcopale come
servizio della Chiesa al servizio di Cristo per la sua Chiesa.».*

Volentieri mi associo a questo auspicio, perché lo riconosco proprio di molti
cattolici in Svizzera e anche del sottoscritto.**

°! «Ein Konzilsbischof bleibt sich dabei selbstverstindlich dessen bewusst, dass es um das lebendi-
ge Evangelium geht, das in die konkreten Lebensverhiiltnisse der Menschen Licht zu bringen und einzuge-
ben vermag in das praktische Leben, und dass deshalb das Evangelium Jesu Christi auf den heutigen Men-
schen hin verkiindet werden muss» (K. KOCH, Das Bischofsamt, p. 87).

**In Christus Dominus, 0. 12, il munus docendi rileva particolarmente quest’aspetto: i vescovi «mo-
strino che, nei disegni di Dio, le stesse cose terrene e le umane istituzioni sono ordinate alla salvezza degli
uomini e possono di conseguenza non poco contribuire all’edificazione del Corpo di Cristoy.

* «Gibe es heute mehr solcher Konzilsbischdfe, briuchte nicht weiterhin iiber die gegenwirtige
Amtskrise, die sich bereits zu einer Kirchenkrise verdichtet hat, lamentiert zu werden. Es kénnte vielmehr
die notwendige Schénheit und schéne Notwendigkeit des Bischofsamtes in einer gesunden Oekologie der
katholischen Kirche in neuer und glaubwiirdiger Weise ans Tageslicht treten: als Dienst der Kirche fiir den
Dienst Jesu Christi an seiner Kirche» (K. KOCH, Das Bischofsamt, p. 88).

* La traduzione italiana di quest’articolo e parte della ricerca documentaria & opera del mio stimato
collaboratore alla segreteria della Conferenza dei vescovi svizzeri, Giovanni Meier-Grandjean, che ringra-
zio di cuore. Mi rallegra sapere che, come ticinese, questo mio collaboratore offre un apprezzato contributo
al suo vescovo.



