RTLu IV (1/1999), 103-114 103

Mondi vitali e valori

Giorgio Campanini
Facolta di Teologia di Lugano

I due ultimi decenni del Novecento sono stati caratterizzati da una ripresa, per
certi aspetti inattesa e sorprendente, di una tematica antica, quella delle virtu. A parti-
re da un noto saggio di A. Mac Intyre (4fter Virtue)', il tema ¢ prepotentemente rien-
trato nel dibattito filosofico e, per certi aspetti, anche teologico. Si potrebbe parlare -
all’interno di quella che ¢& stata chiamata la riabilitazione della filosofia pratica - di
una riabilitazione delle virtii dopo che per molto tempo erano state considerate una
sorta del residuo del passato.

Questa ripresa di attenzione per il tema della virtu non ¢ casuale ma ha anzi
una precisa ragione: la consapevolezza della profonda crisi di valori che caratterizza
la cultura contemporanea, a proposito della quale Achille Ardigo ha formulato la tesi -
riassuntiva di una approfondita analisi della post-modernita - secondo la quale la so-

! A. MAC INTYRE, Dopo la Virtii - Saggio di filosofia morale, Feltrinelli, Milano 1981. Sul tema
cft. anche M. MATTEINI, MacIntyre e la rifondazione dell etica, Cittd Nuova, Roma 1985; AA.VV, Leri-
ca della virtis e i suoi critici, a cura di M. MANGINI, Edizioni Scientifiche, Napoli 1996. Per un approccio
pit attento alla dimensione teologica, cfr. AA.VV,, Virti dell 'womo e responsabilita storica, a cura di F.
COMPAGNONI - L. LORENZETTIL San Paolo, Milano 1998 (ivi il vasto panorama tracciato da A. DA
RE, Il ruolo delle virtii nella filosofia morale, pp. 55 ss., cui rinviamo anche per ulteriori riferimenti
bibliografici).



104 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

cietd post-moderna sarebbe soltanto capace di consumare valori che altri, e non essa,
hanno prodotto, e che non sarebbe pit in grado di produrre, essendo venuto meno il
quadro generale di riferimento costituito dalla modernita.?

In altri termini, la post-modernita starebbe ormai dilapidando gli ultimi residui
della ricca eredita della modernita e sarebbe appunto per questo indotta, anzi costret-
ta, a ricercare nuovi valori. In questo contesto si inserisce la riflessione che sara qui
condotta in ordine ai mondi vitali all’interno dei quali sia possibile trovare quei punti
di riferimento che nel percorso che va dalla modernita alla post-modernita sono ormai
quasi del tutto venuti meno.

1. MODERNITA E VALORI

La modernita & stata caratterizzata dalla messa fra parentesi (o addirittura dalla
rimozione) dei valori tradizionali, legati soprattutto alla sfera del religioso, costituen-
ti il quadro concettuale del medioevo.’

Tra i nuovi valori proposti dalla modernita va segnalato, innanzitutto, quello
della ragione. In polemica contro un orientamento di pensiero ritenuto ora magico ora
sacrale, la modernita ha posto al centro della sua riflessione la categoria di razionali-
ta; con la conseguente adozione del metodo scientifico e della sperimentazione come
criterio fondamentale per verificare la verita o la falsita di un asserto.

In secondo luogo il valore della soggettivita. Per reazione ad una societa, come
quella medievale, in cui il singolo appariva in qualche modo assorbito, se non
fagocitato, dalla comunita, la modernita ha rivendicato nuovi spazi al soggetto ed ai
suoi diritti: non a caso & stata questa la stagione dell’affermazione dei diritti umani;
diritti, ora, proclamati, e per questo stesso fatto considerati come del tutto nuovi, qua-
si che le precedenti stagioni della storia dell’uomo non fossero state anch’esse, sia
pure in prospettiva diversa, orientate nel senso dell’affermazione dei diritti dell’'uomo.

Infine il valore della /iberta da ogni limitazione e da ogni vincolo esterno, in
vista della piena espansione di ogni individuo, portatore di una sorta di sovranita
superiorem non reconoscens e come tale contrapposta ad un Divino ritenuto inevitabi-
le fonte di limitazioni della liberta e della creativita del singolo; una liberta che ¢ sta-
ta declinata, contraddittoriamente, ora nella forma dell’assolutezza del singolo, ora in
termini di annullamento dell’individuo nella totalita dello Stato (moderno e, poi, tofa-
litario).

A ARDIGO, Per una sociologia oltre il post-moderno, Laterza, Bari 1988 (ma cfr., dello stesso,
anche Crisi di governabilita e mondi vitali).

3 Una lucida analisi del trapasso dal medioevo all’eta moderna e delle nuove problematiche che ne
conseguono in R. GUARDINI, La fine dell 'epoca moderna - Il potere, tr. it., Morcelliana, Brescia 1982.
Nella vastissima letteratura sulla post-modernita cfr. V. VITIELLO, Topologie del moderno, Marietti, Geno-
va 1992; H. BLUMENBERG, La legittimita dell 'eta moderna, Marietti, Genova 1992; P. DONATI, Pensie-
ro sociale cristiano e societd post-moderna, AVE, Roma 1997.



Giorsio CAMPANINI 105

I grandi valori nei quali la storia dell’Occidente si ¢ riconosciuta sono tutti in
vario modo riconducibili a queste tre fondamentali categorie: si pensi, in particolare,
alle virtit puritane magistralmente descritte da un Max Weber o un Richard Tawney* e
che sono state alla base del portentoso decollo economico e industriale dell’Occiden-
te; oppure alle virti civili care alla tradizione giacobina (e poi marxista e leninista),
od ancora alla tesi liberale - ma, prima ancora, luterana - della sovranita assoluta della
coscienza, intesa come soglia al di qua della quale tutti avrebbero dovuto arrestarsi.

Non si puo negare alla modernitd una sua austera grandezza; ma si deve ricono-
scere che questa stagione si € conclusa e che da tempo 1’Occidente ¢ entrato in una
sorta di ferra di nessuno che € quanto si & soliti chiamare post-modernita.

Senonché la crisi della modernita non poteva non comportare la crisi dei valori
che su di essa erano stati costruiti: come affermare il valore della ragione nella stagio-
ne del pensiero debole? Come difendere ancora una soggettivita erosa dalle impietose
analisi della psicologia del profondo ed esposta nello stesso tempo ai venti devastanti
dell’intrusione nell’intimita della vita privata dei mezzi di comunicazione di massa?
Come affermare ancora la liberta dell’'uomo all’interno di un sistema che appare sem-
pre pit condizionato e quasi predeterminato?

In sintesi, 1 fondamentali valori della modernita sono stati tutti posti in crisi
(questo significa, appunto, post-modernita). Porre 1 problemi dell’etica dopo le virti
significa porle, appunto, dopo la modernita, per cercare non tanto le passate ed
irripetibili virti perdute - e ciog i valori ormai logorati - ma le possibili nuove virti, i
possibili nuovi valori della post-modernita.

2. FELICITA PUBBLICA E FELICITA PRIVATA

In questa ricerca delle nuove virti e dei nuovi valori della post-modernita, una
questione fondamentale da affrontare & quella dei /uoghi dell’elaborazione dei valori.
Pur esaltando la ragione, la soggettivita e la conoscenza, la cultura della modernita ha
dato luogo ad un vistoso spostamento di accento dalla sfera privata alla sfera pubbli-
ca. Con un singolare e per certi aspetti paradossale ritorno all’etica antica - fondata,
come noto, sul primato della polis sugli individui® - la cultura della modernita ha spo-
stato verso la sfera del pubblico quella felicita (e I’insieme dei valori correlati al suo
conseguimento) che per una lunga stagione della storia dell’Occidente erano stati col-
locati essenzialmente nella sfera privata dell’'uomo borghese (erede non del tutto ille-
gittimo, del resto, di certo cristianesimo medievale che vedeva nella felicita conse-

4 M. WEBER, L'etica protestante e lo spirito del capitalismo, tr. it., Sansoni, Firenze 1970; R.
TAWNEY, La religione e la genesi del capitalismo, tr. it., Feltrinelli, Milano 1967. Una ripresa del tema in
M. NOVAK, Lo spirito del capitalismo democratico e il Cristianesimo, tr. it., Studium, Roma 1987.

* Si vedano, sul tema, le penetranti notazioni di H. ARENDT, Vita activa, tr. it., Bompiani, Milano
1964,



106 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

guente alla salvezza un affare essenzialmente individuale). La prospettiva cattolica,
assai attenta alla dimensione comunitaria, aveva in parte neutralizzato queste spinte in
direzione della felicita privata (e della salvezza del singolo), ma la radicalizzazione
luterana della singolarita del rapporto uomo-Dio ha spazzato via ogni mediazione co-
munitaria. Quella borghese é risultata, alla fine, un’etica della non mediazione con-
trapposta ad un’etica cattolica che ha sempre conosciuto, invece, la mediazione.®

In questa radicalizzazione tutta luterana del rapporto fra uomo e Dio - che
esclude tanto la mediazione della Chiesa, quanto quella della confessione, quanto
quella, sia pure indiretta, di Maria e dei santi - stanno le premesse, come lucidamente
intuito da Weber, per il successivo capovolgimento della ricerca della salvezza dalla
sfera chiusa e circoscritta della coscienza a quella dell’etica pubblica: nel calvinismo,
e poi nelle moderne democrazie nate per sua ispirazione (non senza, tuttavia, la ripre-
sa delle tematiche medievali della legge naturale e dei diritti dell 'uomo fortemente
radicate nella tradizione anglosassone) questo capovolgimento assume la forma del
trasferimento della ricerca della salvezza dall’ambito del privato a quello del pubbli-
co, con una forte accentuazione del ruolo della legge e del costume: la salvezza, in
questa prospettiva, non tocea soltanto i singoli ma attraversa le istituzioni, con la uto-
pia di quella sorta di nuova citfa di Dio che trovera la sua pil netta esplicitazione nelle
prime comunita puritane dell’ America del Nord. Alla fine - almeno considerando la
storia dell’Occidente alla luce dell’emergenza del modello politico ed economico del-
le grandi democrazie anglosassoni - il modello vincente non & stato quello luterano
della sola fides ma quello calvinista della nuova Gerusalemme.

In questa prospettiva la salvezza - e, mondanamente, nell’orizzonte della succes-
siva societa secolare, la felicita - transita dalla sfera del privato a quella del pubblico: vi
¢ una singolare consonanza, insieme culturale e temporale, fra I'affermarsi del
calvinismo e le rivoluzioni industriale e democratica. All’uomo religioso (comunitario)
del medioevo e (ridotto a singolarita) del luteranesimo si sostituisce, da un lato, 'uomo
borghese che cerca la sua felicita nel successo mondano, e pit propriamente in quello in
campo economico; dall’altro lato, il cittadino che afferma i suoi diritti oltre Atlantico
con la figura del supremo appello al cielo contro ogni oppressione e al di qua dell’ At-
lantico attraverso 1’affermazione dei diritti dell’uvomo. Tutto ¢id sino a proclamare sacré
(dopo avere del tutto espulso il Sacro dalla sfera pubblica) il diritto di resistenza.”

Alla fine, il luogo fondamentale di elaborazione dei valori appare non la sfera
del privato ma la buona societa.® E la societa buona, nella prospettiva degli

¢ In questo senso J. MARITAIN, Tre riformatori, tr. it., Morcelliana, Brescia 1974, poneva Lutero
alle origini della modernita.

’ Lo spostamento del “diritto di resistenza” dal piano dell’eccezione quanto piu possibile regolata al
piano dei diritti soggettivi & uno dei pill interessanti mutamenti intervenuti, fra medioevo e modernita, nel-
la sfera della politica: cfr. C. CAMPANINI, Diritto di resistenza, in Dizionario delle idee politiche, a cura
di E. BERTI - G. CAMPANINI, AVE, Roma 1993.

8 Cfr. V. POSSENTI, La buona societa - Sulla ricostruzione della filosofia politica, Vita e Pensiero,
Milano 1983. Si vedano in particolare le pp. 110 ss. su “bene e valori”. Lo spostamento di accento dalla
“vita buona” alla “felicita” ¢ appunto cio che caratterizza il pensiero moderno.



Gloreio CAMPANINI 107

illuministi, che fa gli uomini buoni, produce ed elabora valori e garantisce dunque la
felicita di tutti. I1 compito di moralizzazione dei costumi che un tempo era stato, per
tacita delega, affidato alla Chiesa, viene ora rivendicato dalla societa civile e trasferi-
to alle istituzioni, soprattutto all’istituzione moderna per eccellenza, lo Stato. Nasce,
in questa prospettiva, il Welfare State, che non €& soltanto Stato sociale o Stato del be-
nessere, ma anche, e forse soprattutto, Stato della felicita.

Da allora in poi le autentiche virtit vengono prodotte e celebrate nella sfera
pubblica. I rituali giacobini delle virtu civiche non hanno la dimensione quasi
folcloristica che hanno assunto nelle successive ricostruzioni storiche, ma esprimono
questo massiccio trasferimento della ricerca dei valori dalla sfera pubblica alla sfera
privata: non & tanto 1’'uomo ma il cittadino che deve essere virtuoso, e tanto piu vir-
fuoso quanto pit elevate sono le sue responsabilita.

Gli anni giacobini della rivoluzione francese e gli anni leninisti di quella russa
sono stati probabilmente i punti pi alti registratisi in Occidente in questo processo di
trasferimento dei valori della sfera privata alla sfera pubblica: che il Terrore e poi i
Gulag (ma, nella stessa spietata logica, lo stesso Olocausto) siano stati il punto di arri-
vo di questa metamorfosi dei valori & una eloquente riprova dell’impossibilita di rea-
lizzare la virti: esclusivamente nella sfera pubblica affidando alle istituzioni il compi-
to di realizzare un uomo nuovo portatore di una nuova moralita. Ma questo ¢ stato
Iesito di quello che ¢ stato chiamato il secolo delle ideologie,’ il secolo dell’illusoria
ricerca di istituzioni perfette, facentesi carico non solo della ricerca della vita buona
degli uomini ma della loro felicita e della loro moralita.

3. DOVE NASCONO I VALORI?

Il duplice scacco della modernita - sul terreno dell’elaborazione di nuovi valori
e su quello della ricerca della felicita - ripropone con forza, negli orizzonti della post-
modernita, la domanda ricorrente in tutte le epoche storiche: da dove nascono e come
si formano i valori? Tentare di rispondere a questa domanda significa accingersi ad
esplorare la varia ed articolata mappa dei luoghi che nelle moderne societa possono
ancora costituire un potenziale serbatoio di valori.

Un primo tentativo di risposta a questo interrogativo ¢ venuto dalle scienze so-
ciali, le quali hanno individuato come potenziale il luogo dei valori quelli che sono
stati definiti, con una espressione divenuta ormai corrente, i mondi vitali.'"® In questa
prospettiva non sono le ideologie, non ¢ la ragione scientifica, non & il mercato che

 Cfr. K.D. BRACHER, Il Novecento, secolo delle ideologie, tr. it., Laterza, Bari 1984.

10 Cfr. PL. BERGER - B. BERGER, Sociologia: la dimensione sociale della vita quotidiana, tr. it.,
11 Mulino, Bologna 1977, cui si rinvia per una presentazione delle grandi linee della riflessione condotta
dalla sociologia moderna su questo tema (ma si vedano anche i citati lavori di A. Ardigo). Interessanti spun-
ti anche in A. HELLER - F. FEHER, La condizione post-moderna, tr. it., Marietti, Genova 1992, in partico-
lare alle pp. 53 ss. su “la situazione morale dell’epoca moderna”.



108 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

produce valori. In ogni societa vi sono i consumatori e 1 produttori di valori, ed in
questa ideale divisione di compiti spetta ai mondi vitali produrre i valori che poi altri
consumeranno, attraverso un processo che tuttavia deve continuare all’infinito perche
i mondi vitali vengono a loro volta a poco a poco corrosi e a quelli che scompaiono
devono a mano a mano sapersi sostituire altri mondi vitali produttori di valori.
Allorché questo ricambio non avviene piu, ed i mondi vitali non riescono piu a svol-
gere la loro funzione, una crisi di civilta appare inevitabile.

Anche se manca un pieno accordo sull’individuazione di questi mondi vitali
creatori di valori, un consenso sufficientemente largo si ¢ andato registrando intorno
all’individuazione di tre luoghi specifici: la famiglia, come primo ed originario mon-
do della vita; la comunita religiosa (in Occidente, specificamente, le Chiese); la cul-
tura e ’arte e I’insieme delle realta che la elaborano e la trasmettono, nella misura in
cui sappiano sottrarsi al rischio della mercificazione e dunque dell’assorbimento in
mondi, sotto questo aspetto non vitali e di per sé non produttori di valori etici (come
¢, appunto, la sfera economica fondata sulla categoria dell’utilita).Queste tre aree, pur
assai diverse fra loro, hanno tuttavia alcuni elementi comuni:

* [’assenza di una finalizzazione strumentale specifica e dunque di una precisa
finalizzazione economica;

* la presenza di rapporti diretti, tendenzialmente faccia a faccia e per questo
sottratti ai rischi di anonimato sempre incombenti sulle strutture istituzionali;

« attitudine a cogliere, nell’immediato e senza bisogno di defatiganti media-
zioni, i mutamenti che di volta in volta intervengono nella vita della societa;

* la concretezza e I'immediatezza dell’approccio.

Tutti i mondi vitali — dalla famiglia alla comunita religiosa — sono ricorrente-
mente assoggettati al rischio di un eccesso di istituzionalizzazione e dunque di
burocratizzazione. Questo pericolo tocca perd questi mondi vitali in misura inferiore
rispetto ad altre realta, in cui appaiono dominanti la dimensione istituzionale e la
finalizzazione utilitaristica.

Ciascuno di questi tre mondi vitali meriterebbe un’analisi dettagliata e particola-
reggiata, qui evidentemente impossibile. Si & dunque preferito analizzare quali valori
possano e, in un certo senso, debbano essere elaborati all’interno di questi mondi vitali,
che vanno comunque intesi non come una realta avulsa e separata dalla societa."!

!'"Tipico il caso della famiglia, che ha una sua dimensione istituzionale e un suo ruolo pubblico: cft.
AANY, La Famiglia crocevia della tensione tra pubblico e privato, Vita e Pensiero, Milano 1979; G:
CAMPANINI, Realta e problemi della famiglia contemporanea, Paoline, Milano 1989; P. DONATI, Pub-
blico/privato, in Dizionario delle idee politiche, pp. 676 ss. E appena il caso di sottolineare che
I’individuazione dei “mondi vitali” come luogo fondamentale dell’elaborazione dei valori non implica la
condanna della sfera pubblica ed istituzionale ad essere luogo dell’anonimato, dell’insignificanza, dell’uti-
lita mercantile. Gli stessi valori elaborati dai “mondi vitali”” non possono che proiettarsi sulla societa e alla
fine trasformarla, anche perché sono gli stessi uomini che operano nell’uno e nell’altro ambito, che muovo-
no dai “mondi vitali” per operare nelle istituzioni. In questo senso anche la politica, I’economia, le istitu-
zioni possono diventare “mondo dei valori”: non pero per forza propria ma per I’influenza su esse esercitata
dall’insieme dei valori elaborati nella sfera dei “mondi vitali”.



Gioreio CAMPANINI 109

4. GRATUITA, CONVIVIALITA, SOLIDARIETA

Fra i valori che formano oggetto di elaborazione, per lo pit implicita ed incon-
sapevole, da parte dei mondi vitali, tre meritano di essere particolarmente messi in
evidenza: gratuita, convivialita, solidarieta. Si tratta di valori di per sé non del tutto
estranei al mondo delle istituzioni, della politica o dell’attivita economica, ma che in
essi solo raramente ed occasionalmente trovano possibilita di attuazione, perché il
mondo delle relazioni formali e oggettive conosce altre regole (o, se si vuole, altri va-
lori). Spirito di intraprendenza, efficienza, rapidita, capacita organizzativa sono in-
dubbiamente valori; ma non sono i valori tipici dei mondi vitali.

La gratuita non & di per sé assente dalle relazioni sociali, ed anzi molti gruppi
umani la praticano in larga misura. Come ha messo in evidenza la ricerca antropologi-
ca, tuttavia, nel mondo delle relazioni sociali questa gratuita ¢ relativa e talora soltan-
to apparente, essendo implicita nella logica del dono, tipica di taluni gruppi umani,
una speculare logica del contraccambio (e dunque, in qualche modo, della restituzio-
ne che annulla la gratuita), spesso fondata su rituali rigidi e solo in parte modificati
nel tempo: cosicché, alla fine, il dono, in queste culture, perde in larga misura la sua
dimensione di gratuita per collocarsi invece, al di 1a delle apparenze, all’interno della
logica dello scambio.'?

E d’altra parte inevitabile che le relazioni fra i gruppi umani - soprattutto a mano a
mano che in essi diventa esplicita la dimensione formale ed istituzionale, come avviene
in tutte le societa industriali avanzate - si pongano nel segno della logica dello scambio:
si effettua una prestazione nel presupposto che da parte di altri se ne riceva il
corrispettivo; si scambia una merce con un’altra o con una moneta che ne & in qualche
modo I’equivalente; si presta un favore nell’attesa che esso sara contraccambiato. Tutto
questo & normale e funzionale rispetto ad una societa che altrimenti non potrebbe cresce-
re e progredire: se venisse meno la fiducia di ottenere un corrispettivo del proprio impe-
gno, del proprio lavoro, dei propri sacrifici, molte azioni socialmente utili non verrebbe-
ro mai poste. Nell’ambito delle attivita economiche la logica della gratuitd non puod che
essere marginale nei confronti della logica dello scambio; e le stesse esperienze di attivita
senza fini di lucro (non profit) non possono del tutto prescindere da questa logica.

Non cosi avviene invece nei mondi vitali, all’interno dei quali la gratuita rap-
presenta invece la regola. Nella famiglia ci si prende cura disinteressatamente degli
altri, e soprattutto dei membri pitt deboli (tipico il rapporto fra i genitori e il nuovo
nato) senza attendere propriamente un corrispettivo, e comunque non in termini og-
gettivi e tanto meno monetari. La comunita religiosa si fonda sulla libera appartenen-
za e sull’adesione ad un patrimonio di valori ideali e spirituali posti del tutto al di fuo-
ri della regola dello scambio. Altrettanto avviene nel campo della creazione artistica e
dell’elaborazione della cultura nelle sue forme pil elevate, dato che quanto viene ri-

12 Si vedano, al riguardo, le fini notazioni di J. T. GODBOUT, Lo spirito del dono, Bollati
Boringhieri, Torino 1993, che mette a frutto la letteratura antropologica e sociologica in materia.



110 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

cercato ¢ la verita e la bellezza (se poi queste attivita vengono finalizzate esclusiva-
mente alla redditivita economica perdono gran parte del loro significato).

Per questa via 1 mondi vitali, elaborando una cultura ed una logica della gratui-
ta, rappresentano una sorta di costante appello alla societa perché non diventi prigio-
niera esclusivamente della logica dello scambio, soprattutto nei rapporti interpersona-
li, ma rimanga sempre aperta alla logica del dono.

Analoghe considerazioni possono farsi per il valore della convivialita." Anche
la societa conosce il momento della gioia, della distensione, del divertimento (tutte le
societa, antiche e moderne, hanno i loro riti, ed 1 loro miti di massa). In generale, per
altro, il principio direttivo della societa non e rappresentato dal piacere, ma dal dove-
re e tutta la vita sociale ¢ concepita come insieme di doveri e di obbligazioni: [’adem-
pimento dei propri doveri ¢ la regola, il libero godimento della vita ’eccezione, ed
un’eccezione guardata sovente con sospetto.

Nei mondi vitali, invece, questa dimensione di gioia, di spontaneita, di liberta ¢
strutturalmente presente e ne costituisce I’anima profonda: basta pensare alla dimen-
sione del piacere, di gioia, di scambio emozionale che caratterizza la relazione fra
uomo e donna, e non solo sul piano della sessualita, e la stessa relazione tra genitori e
figli, che ha nel gioco un suo momento fondamentale.

La logica dello scambio pud in alcuni aspetti entrare, e legittimamente, anche all’in-
terno dei rapporti familiari (che sono anche luogo di obbligazioni e di doveri), ma solo
come dimensione complementare, mai come centro di una vita di famiglia fedele alla sua
profonda vocazione. Quando la famiglia rimane se stessa il rapporto uomo-donna e genito-
ri-figli € posto nel senso dell’amore, e dunque della spontaneita e della liberta dei rapporti.

Gli stessi coniugi che, in quanto cittadini e lavoratori, sono rinserrati in una sorta di
gabbia di doveri e di obblighi - allo stesso modo dei figli, precocemente inseriti nelle isti-
tuzioni scolastiche - trovano nell’intimita domestica quello che & stato definito un «rifugio
in un mondo senza cuorey,'* non senza tentazioni intimistiche, proprio alla ricerca di
un’area di spontaneita che coincide di fatto quasi soltanto con la sfera nella vita privata.

Nella famiglia (come nella vita della comunita religiosa e, per certi aspetti, an-
che nell’ambito della creazione artistica), cid che piu conta & ’attitudine alla sponta-
neita dei rapporti, in un contesto di vita relazionale in cui vi & posto per il gioco, per
'umorismo, per il riso; realta, invece, relegate ai margini della societa tecnologica per
la quale cio che non da utilita, cio che non serve, non ha diritto di cittadinanza."

"Il termine era stato lanciato, sull’onda delle trasformazioni sociali degli anni *60, da I. ILLICH,
La convivialita, tr. it., Mondadori, Milano 1974 ed & stato poi, in pill occasioni, riproposto. Si veda da ulti-
mo il volume di AA.VV, Famiglia e convivialita nella societd della comunicazione, a cura di D. CIOTTA,
Tip. Spoletina, Spoleto 1997.

" C. LASCH, Rifigio in un mondo senza cuore - La famiglia in stato d’assedio, tr. it., Bompiani,
Milano 1982.

5 Sarebbe interessante leggere, in prospettiva, eventi come le feste di carnevale, che dovrebbero
essere il lugo della spontaneita e della liberta, e risultano invece “istituzionalizzate”, irrigidite nei tempi
(non pit liberi) e nei modi (non piu spontanei). Il carnevale potrebbe essere definito una “convivialita isti-
tuzionalizzata), e come tale non pill realmente “conviviale”,



Gioreio CAMPANINI 111

Non si intende sostenere, affermando cio, che la societa non pud conoscere la
dimensione della convivialitd. Al suo interno, tuttavia, essa rappresenta pur sempre
I’eccezione, mentre nei mondi vitali prima ricordati, a partire dalla famiglia, essa ¢ la
regola .'° Sta in questa attitudine alla convivialita la forza della famiglia e cio che la
rende, anche nei nuovi orizzonti della post-modernita, competitiva nei confronti di
istituzioni spesso piu efficienti e meglio funzionanti, ma che appaiono carenti sotto il
profilo della loro capacita conviviale.

Analoghe riflessioni potrebbero farsi per la comunita religiosa, all’interno della
quale la dimensione della gioia, della creativita, della spontaneita dei rapporti non do-
vrebbe mai essere soffocata dalle inevitabili ritualita dell’istituzione. Lo stesso do-
vrebbe valere per la creazione artistica, che ha strutturalmente in sé questa dimensio-
ne di relazione dialogica e del tutto libera con ’altro: i versi di un poeta o il quadro di
un pittore sono come un messaggio gettato in mare in una bottiglia; nessuno potra
prevedere se, e quando, qualcuno la raccogliera.

Nella stessa linea di pensiero si colloca il terzo aspetto delle espressioni dei
mondi vitali, e cioé la solidarieta.'” Anch’essa & una dimensione tutt’altro che assente
dalle societa moderne, alle quali anzi si deve, con la creazione dello Stato sociale,
I’invenzione della forma piu alta e raffinata di solidarieta fra i gruppi sociali che la
storia degli uomini abbia conosciuto.'®

Questa solidarieta, pur raggiungendo in alcune forme i cittadini in quanto tali (ivi
compresi coloro che sono esclusi, o si autoescludono, dal mondo della produzione), ri-
guarda in realta soprattutto gli uomini come produttori e come consumatori: attraverso
1"uso della leva fiscale, i redditi vengono redistribuiti, talché anche coloro che avrebbero
dovuto essere teoricamente esclusi dai benefici del lavoro comune riescono a beneficiare
di un decoroso tenore di vita. Questa solidarieta tipica delle istituzioni incontra, pero, il
suo limite proprio nella logica dello scambio, e dello scambio essenzialmente monetario,
che ad essa presiede: si ridistribuiscono le risorse, ma non si riesce a ridistribuire la quali-
ta della vita, soprattutto in termini di relazione interpersonale. Sta probabilmente qui il
nucleo profondo delle nuove poverta ¢ la barriera piu difficile da valicare.

Fra Ottocento e Novecento, la societa ha compiuto un enorme sforzo in direzio-
ne della costruzione di nuove istituzioni della solidarieta, ed in gran parte ¢ riuscita
nel suo intento. Tuttavia, debellate le antiche poverta, se ne sono manifestate di nuove,

16 Sviluppi del tema in G. CAMPANINI, Per una famiglia conviviale, in Famiglia e convivialita,
pp- 187 ss. Cfr. altresi G. PIANA, La famiglia tra reciprocita e solidarietd, in AA.N'V,, Vita della famiglia e
consultori familiari, Franco Angeli, Milano 1996.

7 Un essenziale approccio al tema in I. DE SANDRE, Solidarietd, in “Rassegna italiana di
sociologia”, 1994. n. 2, pp. 248 ss. Cfr. inoltre G. SARPELLON, Solidarieta (con ampia bibliografia, in
Dizionario delle idee politiche.

'8 La cultura della cittadinanza oltre lo Stato assistenziale, a cura di P DONATI - 1. COLOZZI,
Ed. Lavoro, Roma 1994. Sotto lo specifico profilo di una valutazione di questa realta alla luce del magiste-
ro sociale della Chiesa, cfr. M. TOSO, Welfare Society - L'apporto dei pontefici, da Leone XIII a Giovanni
Paolo IT, LAS, Roma 1995, ove si fa il punto sull’attuale dibattito avente per oggetto lo Stato sociale e il
suo futuro.



112 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

e Iantica solidarieta, orientata soprattutto al mondo dell’avere, appare insufficiente,
inadeguata e messa in discussione da gruppi sociali sempre piu forti ed agguerriti che
invocano I’antico principio dell’antica giustizia, a ciascuno il suo: esatto contraltare
della cultura della solidarieta.

Non stupisce, in questo contesto, che le antiche forme di solidarieta tipiche della
societa pre-industriale - soprattutto quelle di vicinato e di classe - sopravvivano soltanto
a livello residuale e siano apertamente rimesse in discussione. La cultura della solidarie-
ta appare cosi erosa su un duplice fronte: da un lato per il venir meno degli antichi lega-
mi fra i gruppi sociali, con I’affermarsi di una societi sempre pitl marcatamente indivi-
dualistica; dall’altro per il processo di esasperazione della conflittualita e della
competitivita, forme tipiche della societa tecnologica. E tutto cid senza che nuove forme
di solidarieta possano prendere subito il posto delle antiche (di qui il difficile cammino
della solidarieta fra aree sviluppate ed altre depresse del pianeta).

Vi ¢ dunque bisogno di luoghi nei quali la solidarieta possa esprimersi al suo
primo e fondamentale livello, quello del rapporto io-fu, e cioé della relazione
interpersonale libera ed aperta'®, quale si puo realizzare nei mondi vitali, in luoghi,
cioe, nei quali si & intimamente e fraternamente solidali non per cio che si fa o per
quello che si rende, ma per cio che si &. Per questa via potenti energie solidaristiche
vengono di continuo reimmesse nel mondo delle istituzioni. Se i mondi vitali cessas-
sero di produrre queste energie, 1'intera societa diventerebbe arida e asfittica.

5. CONCLUSIONE

La domanda che, conclusivamente, & legittimo porsi & se i mondi vitali riusci-
ranno a resistere all’assalto, diretto ed indiretto, che viene loro portato da una societd
tecnologica dominata dai miti dell’efficienza, del successo, della redditivita e che,
grazie anche al supporto di potenti mezzi di comunicazione sociale posti al servizio di
questa anomala e sfuggente ideologia, stanno a poco a poco occupando lo spazio un
tempo abitato dai mondi vitali. La pressoché totale eclissi della riservatezza (al punto
che tutto diventa pubblico ed occorre inventare sempre nuovi strumenti legislativi, e
dunque istituzionali, non si sa quanto efficaci, per cercare di tutelare la vita privata) &
sotto questo profilo, emblematica. Ora non si danno mondi vitali realmente tali, carat-
terizzati da rapporti improntati alla gratuita, alla convivialita, alla solidarieta, senza
momenti di intimita e di silenzio, di quell’intimita segreta e raccolta e di quel silenzio
esteriore ed interiore che la societa tecnologica aborrisce, come 1’ostacolo principale
posto alla sua apparentemente inarrestabile marcia di grande omologatore.

¥ In questa prospettiva permane sempre di grande attualita, a mezzo secolo di distanza, la lucida
lezione del personalismo: cfr. E. MOUNIER, 1l personalismo (1949), nuova ed. a cura di G. CAMPANINI,
AVE, Roma 1995, lezione ripresa da P. RICOEUR, circa il quale si veda AA.VV,, L'io dell altro - Confron-
to con Paul Ricoeur, a cura di A, DANESE, Marietti, Genova 1993, Suggestive notazioni al riguardo, in
dialogo con E. Lévinas, in I. MANCINI, L'ethos dell 'Occidente, Marietti, Genova 1990.



Giorelo CAMPANINI 113

I tre fondamentali mondi vitali prima richiamati (la famiglia, la religione, la
creazione artistica) sono dunque non casualmente percorsi tutti da un diffuso e ser-
peggiante disagio. Il rapporto fra uomo e donna rischia di essere inquinato alla radice,
anche nella sfera piu intima della sessualita, dal demone dell’efficienza e del succes-
so. Come leggere altrimenti 1’esasperata attenzione alle tecniche erotiche, la produ-
zione artificiale del desiderio, la penetrazione della tecnica nei piu segreti meccani-
smo della vita? Come spiegare altrimenti la verticale caduta del silenzio e talora an-
che del raccoglimento in certe celebrazioni liturgiche (e, ancor pit, nei riti di massa
delle nuove sette)? Come interpretare altrimenti le pesanti intrusioni delle sfere istitu-
zionali nell’elaborazione e nella fruizione della cultura e dell’arte, sempre pit condi-
zionate dagli interventi, e dai finanziamenti, della sfera pubblica, insieme alla caduta
dell’antico rapporto, gratuito e disinteressato, fra maestro ed allievo, spesso trasferito
dalla logica della gratuita alla logica dello scambio?

Nonostante tutto, per altro, non solo i mondi vitali persistono ma, a mano a
mano che la societa tecnologica continua nel suo corso, diventano sempre piu insi-
stentemente oggetto di una nuova domanda di senso, come attestano segnali eloquen-
ti, dalla ricerca di una nuova qualita della relazione di coppia al nuovo approccio al
significato del lavoro, allo stabilimento di un diverso rapporto con una natura
ricondotta al suo stato di primitiva innocenza, al di 13, per quanto possibile, delle ma-
nipolazioni della societa tecnologica. Laspirazione a rapporti non dominati dalle re-
gole dell’efficienza e del successo & forte e diffusa e, per una sorta di inarrestabile
eterogenesi dei fini, tanto pili cresce quanto pil la societa tecnologica cerca di svuota-
re e di espropriare i mondi vitali.

E difficile prevedere quali saranno, nel ventunesimo secolo, i nuovi volti dei
mondi vitali, ma alla loro persistenza ed al loro potenziamento ¢ in larga misura affi-
dato il destino stesso dell’uomo.

Un antico apologo ripreso da Martin Heidegger narra del filosofo Eraclito tro-
vato presso la stufa della sua casa, tutto intento a scaldarsi, con qualche sorpresa dei
suoi visitatori che pensavano di ritrovarlo intento nella meditazione nei grandi spazi
aperti o nel tempio. Anche qui vi sono gli Dei, fu la risposta di Eraclito.” Prendersi
cura dei mondi vitali, coltivare I’ intimita e il silenzio, non & un sottrarsi alla vicenda
del mondo ed alla fatica della storia, ma costruirla in un’altra piu segreta e profonda
dimensione. Anche qui, nei mondi vitali, vi sono gli Dei.

1. MANCINI, L'ethos dell 'Occidente, p. 29.



114 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

Riassunto
11 dibattito etico contemporaneo registra una significativa ripresa del
classico tema delle virti, a lungo eclissate nella storia della modernita: e non a
caso perché la modernita, e soprattutto la post-modermta ha inteso in questo
‘modo rompere definitivamente con il suo passato, e con I’etica classica e cri-
stiana. Senonché si ripropone ad ogni epoca - e soprattutto in questa fase criti-
ca del cammino della post-modernita - il problema della risposta alla domanda
di senso che proviene dagli uomini e dalla stessa societd. Da questo punto di
vista la societd moderna appare come quella che ha consuma.to i valori sui
quali si era fondata e si ritrova in una sorta di vicolo cieco dal quale & pOSSlbl- :
le uscire solo recuperando una nuova tavola di valon Luogo essenziale dl que-
sto recupero sono i mondi vitali.

_ All’interno di questi mondi vitali, tre valori soprattutto vengono elabo—
rati e proposti all’attenzione della riflessione contemporanea: la gratuitd, la
convivialita, 1a solidarieta; valori che la societa tecnologica tende a porre fra
parentesi e che nei mondi vitali trovano il loro luogo di elaborazione e il loro
punto di irradiazione nell’intera societa, ad evitare che essa diventi preda del
conformismo, del consumismo, dell’ anonimato.

 Summary .
- The contemporary ethical debate records a significant resumption of the
classical theme of virtues, for a long time eclipsed in history of modernity: and
that not at random, because modernity, and above all post-modernity, meant
that way to break off for good with its past and with classic and christian
cthical. But at any age, particularly at this critical stage of post-modernity, the
problem of the answer to the guestion for sense coming from men and from
society turns up again. From this point of view modern society appears as the
_ one that has worn-out the values on which it was founded and finds itselfina
sort of blind alley the leaving of which is possible only by recovery of a new
values table. Essential place of this recovery are the vifal worlds.
Three values especially, inside these vital worlds, are elaborated and
~ proposed to the attention of contemporary consideration: gratuitousness,
conviviality, solidarity; values that technological society tends to put in
brackets and that in the vital worlds find their elaboration place and point of
irradiation into entire society, in order to avoid its gettmg prey of conformity,
consumerlsm anonymity. \



