RTLu IV (1/1999), 161-183 151

AA.VV.,, Il bene e il male dopo Auschwitz. Implicazioni eti-
co-teologiche per I’oggi, Atti del Simposio internazionale
(Roma 22-25 settembre 1997), a cura di Emilio Baccarini
- Lucy Thorson, Paoline, Milano 1998, pp. 451.

11 bene e il male dopo Auschwitz. Per capire il dopo bisogna riflettere anche al
prima e cercare di comprendere non la Shoah (perché, come il male assoluto e l'orro-
re non ¢ spiegabile), ma le cause che hanno portato a quella tragedia assurda. A que-
sto proposito si pone anche la questione fondamentale della verifica di un pensiero, o
una filosofia (o perfino una teologia) che, in qualche modo ha portato a, o ha per-
messo Auschwitz. Perché questo nome sembra ['ultimo, o quello dell ultima stazione,
della storia della filosofia e del pensiero dell'Occidente europeo.

Quando una filosofia é vera? Un criterio di verita e di verifica é anche quello
dato dai suoi frutti, dalla prassi che ha generato o permesso. Auschwitz e prima ancora
il nazismo provengono da quel pensiero che si é voluto assoluto, comprensione totalita-
ria dell essere e dello Spirito, che dentro quel sistema ha pensato anche lo Stato e il
Capo, Fiihrer o Duce, come istanze necessarie e quasi uitime. E in questo orizzonte, che
é anche quello di una filosofia dove il principio della responsabilita etica non é il fon-
damento, che il filo spinato dei Lager e i camini dei forni crematori sono stati possibili.

Altre cause hanno cooperato nell ‘aprire la strada all ‘orrore. Perfino l'ingenuo otti-
mismo dei migliori. A questo proposito é dolorosamente significativa la tragica posizione
di uno dei migliori pensatori della Germania, tra la fine dell ottocento e I'inizio del nove-
cento. Hermann Cohen é stato un ebreo convinto e fedele e un tedesco totalmente legato
alla nazione e alla cultura di quel popolo. Ci sono suoi scritti che oggi hanno un suono
terribile. In un suo testo (pubblicato in una raccolta di saggi del 1924), redatto in un mo-
mento difficile per I'ebraismo tedesco, scrive, tra altre, queste espressioni. «Per noi, I 'es-
senza tedesca € un concetto storico dotato di una grande spiritualita e di un’etica, in cui
la politica trova la sua ultima giustificazione creatrice. E per questa ragione che noi re-
stiamo saldi in quanto tedeschi, qualunque siano i sospetti che verranno fatti pesare su di
noi perché ebreiy. Hermann Cohen muore nel 1918. Nel 1943, Marta Lewandowki, che
era stata sua moglie, ormai ottantenne ¢ fatta prigioniera e deportata.

Negli ultimi anni si sono moltiplicate le riflessioni, ad ogni livello, dedicate
alla Shoah; pero é sempre pit chiaro che una risposta, cioé pensare al dopo
Auschwitz, costringe a legare ogni filosofia e ogni prassi alla memoria della tragedia
assurda e incomprensibile e ad un’etica della responsabilita.

Anche la lettura degli Atti del Simposio Internazionale, che ha avuto luogo a
Roma il 22-25 settembre 1997, e che qui presentiamo, porta alla stessa conclusione.
La raccolta, pubblicata dalle “Paoline”, offre un ricco materiale di riflessione sulla
questione che continua a interpellare la coscienza non solo dell’Occidente europeo



152 RECENSIONI

ma di tutta I 'umanita. Si ripete e si evidenzia cosi quello che non si pué ignorare, no-
nostante tutti i tentativi di revisionismo, oggi pit insidiosi che in passato. E cioe:
dopo Auschwitz non é piil possibile pensare come nel passato.

L'introduzione di Emilio Baccarini, uno dei curatori della pubblicazione, mette
immediatamente in evidenza i punti fondamentali. Fin dall’inizio, egli osserva: « “Il
bene e il male dopo Auschwitz”. In questa espressione é detta la messa in questione
immediatamente “cronologica” che deriva da un evento che ha trasformato il modo
di percepire la storia. O che, forse, non lo ha ancora trasformato abbastanza se, a di-
stanza di cinquant anni, continuiamo a sollevare I'interrogativoy (p. 11). Sempre nel-
I'Introduzione, Baccarini anticipa alcuni grandi temi del Simposio, la dove parla di
Auschwitz come evento teologico (pp.15-20), di Etica della memoria (20-22) e di La
responsabilita come solidarieta: custode di mio fratello (22-25).

Gli Atti del convegno sono articolati in cingue parti tutte interessanti e ricche
di spunti di riflessione filosofica e teologica: 1. Pensare Dio dopo Auschwitz; 2. Una
sfida etica; 3. La filosofia di fronte alla Shoah; 4. Dentro la Shoah; 5. Proposte.
Un 'ultima parte (6. A mo’ di conclusione) offre anche le importanti riflessioni con-
clusive di Jean Halpérin su cui ci fermeremo pii avanti. E impossibile nella recensio-
ne di un’opera di piu di quattrocento pagine di numerosi autori diversi rendere conto
del contenuto e del valore di ogni contributo.

Occorre ricordare, inoltre, che in ogni opera collettiva non tutti i contributi hanno
lo stesso valore o la medesima importanza, anche se, in questo volume, ogni intervento é
interessante (anche quelli che suscitano perplessita e chiedono una attenta discussione,
come per esempio quello della canadese Maureena Fritz, Amore saldo e verita dopo
Auschwitz, pp. 112-123). Non potendo, nel breve spazio di una recensione di poche pagi-
ne, rendere conto di ogni contributo, e non ritenendo opportuno o utile un semplice elenco
di titoli e di autori, ci soffermeremo soltanto su alcune riflessioni che hanno maggiormen-
te attirato la nostra attenzione, soprattutto in relazione al binomio che deve marcare il
pensiero teologico (e filosofico) dopo Auschwitz: memoria e responsabilita.

Notevole, soprattutto dal punto di vista della teologia cristiana é I'articolo di JB.
Metz, Tra la memoria e I’oblio. La Shoah nell’epoca del’amnesia culturale (52-61). I
teologo di Miinster inizia facendo un’analisi molto precisa e convincente della situazio-
ne della cultura e del modo di vivere di oggi. «Stiamo vivendo sempre di pitl in un’epo-
ca di amnesia culturale. Non stiamo forse scivolando sempre di piiz in un mondo che,
sotto la definizione di “postmoderno”, coltiva I'oblio? L'uomo é sempre meno la sua
stessa memoria, mentre diventa sempre pitl il proprio esperimento senza limiti» (p. 53).

Una delle radici di questa amnesia é da ricercare nel pensiero di Nietzsche che
rimane uno dei padri della nostra cultura, anche dopo il tramonto di altri che hanno
Jortemente marcato il ventesimo secolo in Europa (come Marx e Freud). L'oblio, come
ideale da vivere e raggiungere: Metz lo sottolinea con questa espressiva citazione di
Nietzsche: «Nella felicita piu grande come in quella pit piccola ¢ sempre presente un
elemento che la fa essere felicita: il potere di dimenticare... Chi non riesce a collocarsi
sulla soglia del momento, dimenticando il passato, chi non puo stare in piedi in un pun-
to, come una dea della vittoria, senza paura o tentennamenti, non sapra mai che cosa



L BENE E IL MALE DOPO AUSCHWITZ 153

sia la felicitay (pp. 54-55). Come in tutta la storia dell 'umanita, anche e soprattutto
dopo Auschwitz, il pericolo é ['amnesia. Anche la teologia cristiana é stata spesso re-
sponsabile e colpevole di oblio, soprattutto quando ha dimenticato le sue vere radici,
quando «lo spirito veniva preso esclusivamente da Atene e pitl precisamente dalle tradi-
zioni greche, ossia, da una concezione dell essere e dell identita avulsa dal soggetio e
dalla storia, nella quale le idee sono comungue piii costitutive della memoria, e il tempo
non conosce confiniy (p. 56). Non si tratta di riprendere ['antica questione:
Gerusalemme o/contro Atene, ma di ritrovare vive le radici ebraiche (perché da li pro-
viene il Primo Testamento) della Scrittura, e di conservare [ orizzonte escatologico di
ogni riflessione e del discernimento cristiano. Altrimenti ['oblio é radice del peccato e
I’amnesia causa non tanto remota di altri Auschwitz. «Per non lasciare che il dolore
della storia e ['intensita drammatica della memoria svaniscano, in quest’'epoca di am-
nesia culturale abbiamo bisogno di una forza che sia I'opposto di cio che ho definito la
cultura anamnestica (sic! Errore di stampa per dell’amnesia). La religione, nella sua
essenza, é caratterizzata da questa cultura anamnestica. Essa trova la sua sede origina-
ria nella religione radicalmente monoteista dell ‘ebraismoy (p. 60).

Jean Halpérin ha fatto quasi un bilancio del Simposio mettendo al centro e in
evidenza una parola (o meglio due): etica e responsabilita. Auschwitz ci lascia una pa-
rola, un comandamento. la necessita assoluta della responsabilita e di una concezione
etica della politica. «Il tempo, indubbiamente, ha finito per farci riconoscere che costi-
tuisce un pericoloso sofisma ['affermare che la politica possa essere separata dall etica
o, per dirlo in altri termini, che la politica e ['etica appartengano a due sfere intrinseca-
mente diverse. La tradizione alla quale appartengo mi insegna che ['etica deve essere
resa parte integrante della politica, per quanto questo possa risultare difficiley (p. 426).

La riflessione conclusiva di Jean Halpérin rimanda, anche senza citarlo, a quello
che é stato un suo grande amico e maestro di molti di noi: il filosofo per eccellenza del-
la responsabilitd, del rispondere del Volto d’altri, della solidarieta come impossibilita
metafisica a sfuggire al comando di essere custode (cioé servitore e responsabile di mio
Jratello. Dopo Auschwitz questa é I'unica risposta umana possibile alla questione del
bene e del male. Questa é la risposta filosofica alla questione oscura per sempre,
insondabile del male radicale che é stata la Shoah. Una risposta per il futuro: per il
passato rimane il silenzio atterrito di fronte al Male e il dovere di non dimenticare.

La lettura di questi Atti e una necessita per chi vuol pensare responsabilmente,
per chi deve o vuole fare teologia o filosofia dopo Auschwitz.

La raccolta é presentata dal Card. E.I. Cassidy il quale molto opportunamente
cita la parola del Deuteronomio: «Vedi, io pongo oggi davanti a te la vita e il bene, la
morte e il male... scegli dunque la vita, perché viva tu e la tua discendenza, amando il
Signore tuo Dio, obbedendo alla sua voce e tenendoti unito a lui» (Dt 30,15.19).

Auschwitz ci ha tragicamente ricordato che é possibile pensare solo sulla base
della parola data da Dio a Mosé, e tramite suo a Israele e a tutta [ 'umanita. Ed é an-
che su questa parola che cristianesimo ed ebraismo possono ritrovarsi nel perdono e
in un autentico rapporto di Shalom.

Azzolino Chiappini



