RTLU IV (2/1999), 165-177 166

1l cristianesimo e le religioni,

I Riflessioni sul documento
della commissione teologica
internazionale

Carlo Porro
Seminario-Teologico(Como)

Ci proponiamo di presentare le linee generali del documento I cristianesimo e
le religioni (= CER) della Commissione teologica internazionale (1996)' e di offrire
qualche riflessione. Non ci soffermiamo invece sull’attualith dei temi trattati, che &
nota. A questo proposito, ricordiamo soltanto che il Sinodo dei vescovi asiatici appe-
na concluso ha sottolineato 1'urgenza che i teologi - specie quelli asiatici - approfon-
discano il problema del valore delle religioni non cristiane.

Ecco quindi lo sviluppo degli argomenti che toccheremo. Richiamate breve-
mente le linee portanti del documento (1), dapprima accenneremo al metodo teologi-
co adottato (2). In seguito considereremo 1’insegnamento rivelato sulla salvezza uni-
versale (3), i principali punti nevralgici e le questioni tuttora aperte (4), per conclude-
re con qualche considerazione circa la portata del documento (5).

' Cfr. CivCatt 148 (1997), 146-183.



166 RELAZIONI

Ci muoviamo tenendo davanti agli occhi due richiami della Scrittura, che invi-
tano ad avere lo sguardo rivolto al Signore come i servi I’hanno alle mani del padro-
ne per coglierne i comandi, e a non tentare imprese superiori alle proprie forze®. Ce n’¢
bisogno perché il cammino & impervio®.

1. LE LINEE PORTANTI DEL DOCUMENTO

Presentiamo anzitutto le linee portanti del documento. Esso si divide in tre par-
ti ben articolate. Dapprima, a modo di status quaestionis, richiama rapidamente (nn.
4-26) alcune tematiche circa la teologia delle religioni oggi particolarmente dibattute,
e precisamente il suo metodo, il valore salvifico delle religioni e le questioni - soggia-
centi alla discussione attuale - della verita, di Dio, del ruolo di Gesu Cristo, della mis-
sione e del dialogo interreligioso. Questa prima parte ha di mira un doppio obiettivo:
mentre introduce alla tematica teologica delle religioni, intende offrire uno schizzo
orientativo del dibattito in corso.

Nella seconda parte, molto pitt ampiamente (nn. 27-79), il CER passa a presen-
tare 1 principi di fondo che permettono di impostare correttamente I’approfondimento
della teologia della salvezza universale. A partire dalla rivelazione vengono cosi deli-
neati quattro temi: 1’iniziativa del Padre nella salvezza, I'unica mediazione di Ges, il
Figlio incarnato, I'intervento dello Spirito e la missione salvifica della Chiesa. Il di-
scorso & quindi essenzialmente trinitario, ma importa anche il coinvolgimento del-
I’nomo, precisamente della Chiesa quale sacramento di salvezza.

Nell’ultima parte, muovendo da questi presupposti teologici vengono presenta-
ti, con una certa ampiezza (nn. 80-113), alcuni problemi riguardanti le religioni non
cristiane: anzitutto il loro valore salvifico e la presenza in esse di una rivelazione, poi
il pluralismo religioso e il dialogo interreligioso. Non si tratta quindi di un’esposizio-

* Si vedano, rispettivamente, il Sal 123,2 e 131,1.

* Segnaliamo alcuni studi che sono stati maggiormente di stimolo per una lettura pint avvertita:
K. RAHNER, Storia del mondo e storia della salvezza, in Saggi di antropologia soprannaturale, Ed. Pao-
line, Roma 1965, pp. 497-532; G. THILS, Propos et problémes de la théologie des religions non chré-
tiennes, Costerman, Tournai 1965; P. ROSSANO, Il problema teologico delle religioni, Ed. Paoline, Ca-
tania 1975; A. GESCHE, Le christianisme et les autres religions, RevThLouv 19 (1988), 315-341; AS-
SOCIAZIONE TEOLOGICA INDIANA, Verso una teologia delle religioni: una prospettiva cristiana in-
diana, “Regno-Documenti” 34 (1989), 289-293; M. SECKLER, Synodos der Religionen. Das “Ereignis
von Assisi und seine Perspektiven fiir eine Theologie der Religionen, ThQ 169 (1989), 5-24; C. GEFFRE,
La singolarita del cristianesimo nell’eta del pluralismo religioso, “Filosofia e Teologia™ 6 (1992), 38-58;
J. DUPUIS, Méthode théologique et théologies locales: adaptation, inculturation, contextualisation,
“Seminarium” 32 (1992), 61-74; G. CANOBBIO, Gesut Cristo nella recente teologia delle religioni, in
AA. VV., Cristianesimo e religioni in dialogo, Morcelliana, Brescia 1994, pp. 79-110; SINODO DEI VE-
SCOVI, Lineamenta, Ed. Vaticana, Citta del Vaticano 1996; J. DUPUIS, Verso una teologia del plurali-
smo religioso, Queriniana, Brescia 1997; FEDERATION OF ASIAN BISHOPS’ CONFERENCES, What
the Spirit Says to the Churches (Rev 2:7). A Vademecum on the Pastoral and Theological Orientations,
VITR 62 (1998), 129-131.



CARLO Porro 167

ne completa della teologia delle religioni, ma indubbiamente le questioni pitl gravi, su
cui la teologia & oggi invitata a riflettere, sono richiamate tutte.

Delineato il disegno generale del discorso, passiamo ora a un approccio ravvi-
cinato di alcuni temi che maggiormente si impongono all’attenzione. Lo faremo se-
guendo I'ordine del documento e mostrando, per quanto & possibile, il loro concate-
namento.

2. IL METODO NELLA TEOLOGIA DELLE RELIGIONI

All’inizio di ogni discorso teologico circa le religioni sta il problema del meto-
do di studio. Si tratta di una questione fondamentale che comanda tutto lo sviluppo
della riflessione teologica. Anche il Documento della Commissione Teologica Inter-
nazionale (= CTT) vi accenna in apertura, nello Status quaestionis.

Esso ricorda infatti I’esigenza, oggi assai avvertita, di una conoscenza pili ricca
delle singole religioni e quindi di una ricerca che muova dall’ esperienza religiosa con-
creta, e tenga conto dello sviluppo storico delle religioni (n. 5). Come pure esso ri-
chiama I’istanza, vivamente avvertiva da numerosi studiosi, di elaborare una teologia
delle religioni aperta, ciog costruita «a partire da criteri... non esclusivi di una deter-
minata tradizione religiosa». D’altra parte il CER esprime la convinzione che questi
nuovi orientamenti «non riescono a convincere» e nella propria riflessione sceglie di
seguire il principio dogmatico (n. 6). Al di 1a di queste indicazioni e di un rapido cen-
no ai compiti di una teologia cristiana delle religioni (n. 7), non abbiamo perd riscon-
trato un approfondimento del discorso metodologico.

Il documento della CTI muove dunque dall’insegnamento rivelato, adottando
un procedimento che potremmo denominare deduttivo e genetico. Deduttivo perché
attinge dalla Scrittura e dalla tradizione; genetico, perché, in una certa misura, mostra
lo sviluppo dottrinale verificatosi nel corso dei secoli. Evidentemente si tratta di un
procedimento corretto: se si vuole costruire una teologia cristiana delle religioni, la
via non puo essere che questa. La rivelazione & il pilastro centrale.

Oltre al problema del metodo, nello status quaestionis vengono toccati altri te-
mi fondamentali, come quello della conoscenza della verita, del ruolo salvifico di Ge-
st Cristo, della missione e del dialogo interreligioso. Ma su di essi preferiamo fer-
marci presentando 1'ultima parte del documento, nella quale vengono proposte alcune
piste per la loro soluzione.

3. I’ INSEGNAMENTO RIVELATO SULLA SALVEZZA UNIVERSALE

La seconda parte del CER sviluppa una «breve riflessione» sulla dottrina del-
la volonta salvifica universale di Dio. Cid appare opportuno - viene affermato - per-
ché la risposta agli interrogativi sul ruolo salvifico delle religioni «in grande misura»
dipende dalle convinzioni riguardo a questo insegnamento (n. 27).



168 RELAZIONI

11 discorso & lineare. Esso comporta quattro passaggi: la riflessione si porta
dapprima sull’iniziativa del Padre, che & fonte originaria della salvezza, poi sull’uni-
ca mediazione di Cristo, il Figlio incarnato, e sul ruolo «santificatore» dello Spirito;
infine viene delineata la missione della Chiesa, in quanto «sacramento universale di
salvezza o sacramento del Regno di Dio».

Occorre pero subito rilevare che I’approfondimento di questi quattro temi capi-
tali non & uniforme. I1 CER infatti si ferma principalmente sulla missione di Cristo e
della Chiesa, un po’ meno su quella dello Spirito e pochissimo sul ruolo, che pure ¢
fondamentale, del Padre’. Probabilmente questo diverso approfondimento riflette lo
sviluppo della teologia occidentale che, fino ai nostri giorni, non ha messo sufficien-
temente a fuoco la figura dello Spirito Santo, e men che meno il mistero del Padre e la
sua principialita (primitas) (Bonaventura). Come & noto, il discorso ¢ invece ben di-
versamente sviluppato nella teologia orientale’.

Preliminarmente avvertiamo che nella presentazione di questa seconda parte
del documento procederemmo portando solo qualche sottolineatura, senza alcuna pre-
tesa di completezza.

3.1. La centralita del Padre

Cominciamo dall’esposizione sul Padre, che - benché breve - ¢ molto bella. La li-
nea portante del discorso ¢ senz’altro la centralita del Padre nella salvezza: & lui che ha
progettato il piano salvifico prima della creazione del mondo; & lui che ama il mondo e
manda il Figlio «per la salvezza degli uomini e la riconciliazione del mondo» (n. 28).

Opportunamente viene richiamato che nel Nuovo Testamento, il titolo di salva-
tore & innanzi tutto riferito al Padre®. Inoltre - si ricorda - se, nella prospettiva biblica,
il Padre ha di mira soprattutto la salvezza di Israele e dei cristiani, il suo amore & perd
rivolto a tutti gli uvomini. Egli & anche la meta definitiva a cui futfo - il cosmo e gli uo-
mini - tende: alla fine dei tempi, quando il Figlio si sottomettera a Dio - al Padre -,
«Dio sara tutto in tutti» (1Cor 15,28) (n. 30).

L’esposizione sul Padre & quindi molto positiva. Nondimeno, a nostro avviso,
sarebbe stata utile qualche apertura su una «teo-logia alta» del Padre, ciog su una ri-
flessione che, al di 1a del piano economico, si portasse su quello intradivino. Questa
risalita avrebbe condotto ad accennare all’insegnamento patristico consentendo di
ampliare un poco il discorso sul Padre, che, cosi come & proposto, risulta piuttosto ri-
dotto. E vero che il CER di per sé rivolge I'attenzione direttamente al piano salvifico;
tuttavia non vediamo come sia possibile mostrare ’originalita del cristianesimo nei
confronti delle altre religioni senza fare riferimento al mistero della vita intradivina.

* A titolo indicativo: a Cristo sono riservati 18 numeri (250 righe), alla Chiesa 19 (200 righe), allo
Spirito Santo 12 (180 righe), al Padre 4 (60 righe).

* Si veda, per esempio, il Documento del PONTIFICIO CONSIGLIO PER L’UNITA DEI CRI-
STIANI, Sul Filiogue, “Regno - Documenti” 40 (1995), 592-595. Ci permettiamo di rimandare a C. POR-
RO, Mostraci il Padre, Percorsi Trinitari. I, ElleDiCi, Leumann (TO) 1997.

*1l titolo, vien perd richiamato, & spesso riferito a Cristo (n. 29).



CARLO Porro 169

La stessa cosa la ripeteremmo riguardo allo Spirito Santo, che in questo contesto
non & nominato. Infatti, come & impossibile parlare del Padre senza riferirsi al Figlio,
cosi ¢ indispensabile richiamare il rapporto del Padre con lo Spirito, rapporto che pure
lo caratterizza proprio in quanto Padre. Ma anche un rapidissimo cenno all’origine e al-
la missione dello Spirito Santo sarebbe stato qui pii che opportuno, perché cosi, giain
apertura, sarebbe apparsa in piena luce la radice trinitaria del piano salvifico.

3.2. La mediazione di Cristo e I’azione dello Spirito

Il secondo e il terzo passaggio del discorso circa i principi della teologia delle re-
ligioni considerano, rispettivamente, Iunicita della mediazione salvifica di Gesi e I'u-
niversalita dell’azione dello Spirito Santo. Su questi temi perd non ci fermiamo piu di
tanto, perché si tratta di tematiche ben note. Solo proporremo qualche rilievo generale.

Anzitutto riguardo al metodo. Non nascondiamo di esserci trovati un po’ a di-
sagio di fronte al tipo di esposizione proposta. Da un lato, il procedimento non & ana-
litico, anche se sono richiamati molti testi attinti dalla Scrittura e dall’insegnamento
del magistero recente. Probabilmente - come per altri documenti della CTI - alle spal-
le del CER c’¢ una analisi accurata, che perd qui non si riesce a cogliere neppure in
trasparenza. D’altro lato, nemmeno si tratta di una sintesi, perché il discorso si pre-
senta intessuto di testi biblici e di citazioni magisteriali, e il disegno non & cosi linea-
re. Forse potremmo definire lo stile di queste pagine descrittivo, il che, se per certi
versi va bene, sembra perd insufficiente a supportare talune affermazioni centrali, che
pure condividiamo.

Di quali affermazioni si tratta precisamente? A nostro modo di vedere, si tratta
di questioni grosse e urgenti. Temi come la mediazione salvifica del Logos prima del-
I"incarnazione, I’universalita della salvezza in Cristo, il valore salvifico delle religio-
ni non cristiane, 1’intervento santificatore dello Spirito in ogni uomo di buona volonta,
forse meritavano una messa a fuoco pit precisa e un’argomentazione biblica piu arti-
colata. Lo diciamo submissa voce, anche perché avvertiamo la difficolta di una pre-
sentazione sintetica di tematiche cosi aggrovigliate. Insomma, per offrire orientamen-
ti sicuri, il documento probabilmente va bene anche cosi; ma in ordine a un approfon-
dimento teologico forse ci si poteva aspettare di pii.

3.3. La mediazione della Chiesa

Ma veniamo all’ultimo passaggio riguardante la mediazione della Chiesa. Anche
qui ci limitiamo a mettere in luce alcuni aspetti pit rilevanti. Notiamo che 1’attenzione
si porta subito sulla questione, oggi cruciale, di come si accordi la volonta divina di por-
tare tutti gli uomini alla salvezza con la mediazione storica della Chiesa (n. 63).

Dal canto nostro, sorvoliamo sulla messa punto circa il principio extra Ec-
clesiam nulla salus. Si tratta di una questione chiarita in modo convincente ormai da
decenni’, che non costituisce pill un ostacolo alla comprensione di come Dio possa of-

" Cfr. Y. CONGAR, “Extra Ecclesiam nulla salus ", in Santa Chiesa, Morcelliana, Brescia 1967,
Pp- 385-399 (ed. orig., Paris 1963).



170 RELAZIONI

frire la salvezza a quanti non appartengono visibilmente alla Chiesa (nn. 64-70). Fer-
miamo piuttosto [’ attenzione sulla nozione di sacramento di salvezza, che, secondo il
documento della CTI, & fondamentale per chiarire la mediazione salvifica universale
della Chiesa (nn. 62.74-79).

In conformita con il Vaticano II questa funzione sacramentale della Chiesa vie-
ne spiegata nella linea della significativita e dell’efficacia; infatti, secondo il CER, «la
Chiesa & non soltanto segno, ma anche strumento del Regno di Dio», ciog della sal-
vezza universale comunicata dal Risorto (n. 75). Quindi ¢ in forza di questa sua fun-
zione sacramentale che la Chiesa & missionaria.

Di seguito vengono indicate le linee principali della mediazione salvifica della
Chiesa, che sono ravvisate nell’annuncio del vangelo, nella celebrazione e nel servi-
zio dei fratelli (nn. 76-77). Dal canto nostro perd avremmo sottolineato di piu le arti-
colazioni di questa mediazione, mostrando come la Chiesa debba porsi di fronte al
mondo e alle religioni come sacramentum mundi e come sacramentum religionum,
cioé come modello di comunione degli uomini tra loro e con Dio, o, se si preferisce,
come esemplare capace di orientare la societa e le religioni rispettivamente verso la
pace e ['unione con Dio®.

Inoltre forse si poteva mettere in luce che se la Chiesa ¢ mediatrice di salvezza
attraverso i sacramenti, ancor pit radicalmente lo & perd perché annuncia un’immagi-
ne inedita di Dio. Il Dio cristiano dall’eternita ¢ infatti Padre, Figlio e Spirito; e Dio,
il Padre, ama a tal punto gli nvomini da sacrificare il proprio Figlio per salvarli e da in-
viare loro il proprio Spirito per introdurli in una piena comunione di vita con sé. Col
che si ribadisce ancora I’enorme importanza di una feo-logia alta per annunciare la
vera immagine del Dio cristiano.

Infine il CER richiama il rapporto dei non cristiani con la Chiesa. Seguendo
I’insegnamento conciliare (LG 16), il documento dice che essi «sono ordinati al po-
polo di Dio» (n. 68). E di questo rapporto viene indicato anche il fondamento in Cri-
sto, che ¢ appunto mediatore universale di salvezza e insieme capo della Chiesa che ¢
il suo corpo’.

4. PER UNA TEOLOGIA DELLE RELIGIONI

Posti i fondamenti della teologia cristiana delle religioni, il CER passa a consi-
derare - sia pur brevemente - quattro temi di scottante attualita, e precisamente il va-
lore salvifico delle religioni non cristiane, la presenza in esse di una rivelazione, il plu-
ralismo religioso e il dialogo tra le religioni. In questa parte il modo di procedere del
documento & per lo pitl assertivo, e il riferimento immediato & esclusivamente all’in-
segnamento del magistero conciliare e postconciliare. Anche qui sembra di intendere

¢ Cfr. C. PORRO, Chiesa, mondo e religioni, ElleDiCi, Leumann (TO)1996, pp. 23-29; 52-54.
" N. 69, che rimanda a LG 14.



CarLo Porro 171

che I’attenzione non & tanto rivolta a mettere ad approfondire i problemi aperti, quan-
to a offrire degli orientamenti sicuri.

4.1. Valore salvifico delle religioni

Riguardo al valore salvifico delle religioni non cristiane il documento si limita
quindi a presentare a grandi tratti I’insegnamento recente del magistero. Infatti, a dif-
ferenza del Vaticano II che non aveva dato risposta a questo interrogativo (n. 81), gli
interventi posteriori del magistero pontificio sono passati a insegnare una presenza at-
tiva dello Spirito Santo nelle religioni, sebbene meno ricca ed efficace di quella nella
Chiesa. Ecco I’affermazione centrale: «Esiste un’azione universale dello Spirito, che
non puo essere separata né tanto meno confusa con 1’azione particolare che lo Spiri-
to svolge nel corpo di Cristo che & la Chiesa»'.

In che cosa perd consista precisamente la differenza tra le due presenze dello Spi-
1ito non & detto con chiarezza. Tutto sommato, sembra di dover escludere una diversita
nel modo della presenza e nell’efficacia dello Spirito; la diversita nascerebbe quindi
piuttosto dalla differente capacita mediatoria delle religioni non cristiane, dal momento
- si afferma - che «non & detto che in esse futto sia salvifico» (n. 85; cfr. n. 87).

4.2. Le religioni possiedono una rivelazione?

La seconda questione riguarda la presenza di una rivelazione divina nelle reli-
gioni extrabibliche. La risposta implica due movimenti. Il primo porta ad affermare
che solo nella religione cristiana Dio, il Padre, si rivela in pienezza nella persona di
Cristo mediante lo Spirito Santo.

Tuttavia viene subito aggiunto - ed & il secondo movimento - che Dio si & ma-
nifestato e continua a farlo anche attraverso altre vie, quali il creato, la voce della co-
scienza, una certa esperienza religiosa. Percid nelle religioni, certo non senza 1’ azione
della grazia, gli uomini possono giungere a una vera conoscenza di Dio, limitata ma
salvifica (n. 90).

D’altra parte nelle religioni questa conoscenza di Dio spesso & mista a errori,
perché manca la trasmissione della verita divina nella sua completezza e, per di pit,
manca la garanzia di un magistero autentico. Anzi, poiché questa miscela di vero e di
falso puo esser presente anche nei libri sacri delle religioni, ne consegue I’ opportunita
di riservare la qualifica di Parola di Dio ai testi biblici (n. 92).

4.3. Teologia pluralista delle religioni

La questione del pluralismo religioso merita di essere esaminata con partico-
lare attenzione, perché & al cuore del dibattito teologico attuale. Le indicazioni del
CER a questo riguardo sono numerose e precise; ne raccogliamo sinteticamente le pill
importanti.

" NN. 82-83; la citazione & al n. 82, ed & tratta dalla RM 29,3 (EV 12,608) che usa il sinonimo pe-
culiare.



172 RELAZIONI

Dapprima, viene affermato, non ¢’& un’unica teologia pluralista delle religioni,
ma diverse teologie pluraliste: gli orientamenti teologici in questo ambito differisco-
no non poco tra loro. Comunque in queste diverse teologie vi sono tratti comuni che
in definitiva, secondo il documento, si possono ricondurre tutti alla seguente afferma-
zione fondamentale: & necessario che i cristiani cessino di considerare Gesu come ["u-
nico salvatore. Cosi facendo, rinunciando a «ogni pretesa di superiorita e di assolu-
tezzax, essi riconosceranno a tutte le religioni lo stesso valore e si creeranno le condi-
zioni per un dialogo interreligioso autentico e costruttivo (nn. 93-94).

Di fronte a questa visione pluralista qual ¢ la risposta del documento? Essa
muove esattamente nella direzione opposta e conduce a rivendicare il valore assoluto
della salvezza donata da Cristo. Si tratta perd - si sottolinea - di un atteggiamento che,
dal punto di vista cristiano, non implica disprezzo o svalutazione delle altre religioni.
Difatti affermare che quanto c’& di vero e di buono nelle religioni non cristiane viene
da Cristo e dallo Spirito Santo, & «il modo migliore che ha il cristianesimo per espri-
mere il suo apprezzamento verso tali religioni» (n. 94). Tale atteggiamento, pare di ca-
pire, porta infatti a considerare le altre religioni in un certo qual modo come strumen-
ti della salvezza stessa di Cristo. Alla fine questo ¢ anche il punto di partenza pit va-
lido per un dialogo interreligioso franco, rispettoso dei valori presenti nelle diverse re-
ligioni e capace di condurre a risultati concreti.

Al di sotto di questa diversa visione del rapporto cristianesimo-religioni il CER
coglie poi una differenza basilare che riguarda il modo di accostare la verita cristiana.
Infatti «I’insegnamento della Chiesa sulla teologia delle religioni muove dal centro
della verita della fede cristiana» (n. 96). Invece le teologie pluraliste hanno in comu-
ne - citiamo ancora - «una strategia “ecumenica” del dialogo», per cui tendono a rag-
giungere I'unita tra le religioni eliminando 1’ostacolo delle differenze dottrinali, rite-
nute espressioni specifiche delle singole culture (n. 97).

Per questo, le teologie pluraliste che il documento ha di mira, introducono con-
siderevoli riduzioni della dottrina cristiana. Semplificando un poco, possiamo dire che
queste teologie colgono nella concezione teologica della salvezza uno spostamento,
che, nel corso della storia, avrebbe condotto via via dall’ ecclesiocentrismo (o esclusi-
vismo), al cristocentrismo (0 inclusivismo), al teocentrismo (o pluralismo) (n. 98).
Ci0 - come & noto - significa che si sarebbe passati da una visione della salvezza le-
gata all’appartenenza alla Chiesa, a una legata all’opera redentrice di Cristo e, infine,
a una salvezza operata da Dio direttamente oppure attraverso mediazioni diversifica-
te a seconda delle religioni o dei contesti culturali.

Sempre secondo il documento, le conseguenze negative di queste interpretazio-
ni pluraliste alla fine si riflettono anche sul modo di intendere il dialogo interreligio-
so, perché, se di primo acchito esse sembrano favorire il dialogo, in realta finiscono
per scardinarlo completamente. Cio dipende dal fatto che le teologie pluraliste, in for-
za del loro relativismo religioso, rendono irrilevante lo stesso dialogo. Infatti, se i me-
desimi principi riduttivi che un certo pluralismo applica al cristianesimo, si applicano
coerentemente anche alle altre religioni, fatalmente si arriva a relativizzarle, al punto
che cessa ogni possibilita di dialogo con esse. Cio che in definitiva resta delle religio-



CarLo Porro 173

ni & un coacervo teologicamente indistinto, che rende irrilevante ogni dialogo. «Per-
cio - citiamo - la teologia pluralista, come strategia di dialogo tra le religioni, non so-
lo non si giustifica di fronte alla pretesa di verita della propria religione, ma annulla
insieme la pretesa di verita dell’altra parte» (n. 99).

Di seguito il documento della CTI passa a determinare i criteri per un corretto
rapporto tra le religioni. Esso li ricava dalla dichiarazione Nostra aetate (n. 2-4) del
Vaticano II, che abbozza un approccio variabile alle altre religioni a seconda dei li-
neamenti positivi di fondo presenti in esse. Alla fine, la strada indicata impegna a rea-
lizzare un approccio cristiano delle religioni, che sia «in grado di esporre teologica-
mente gli elementi comuni e le differenze tra la propria fede e le convinzioni dei di-
versi gruppi religiosi» (n. 100).

Il compito - sempre secondo il CER - non & pero cosi facile. Al di la della mol-
teplicita dei dati che una tale analisi mette in gioco, la teologia rileva qui due campi di
ricerca distinti: il campo fondato sulla creazione, che porta all’accettazione di quanto
di buono si trova nelle diverse religioni; e il campo fondato sull’annuncio evangelico,
che porta ad affermare la necessita della fede in Cristo per la salvezza. Si tratta, come
si vede, di due campi in tensione tra loro e che devono rimanere tali, tra i quali la teo-
logia, sia pure con difficolta, non pud cessare di muoversi (n. 100).

Ma nel dialogo interreligioso si incontrano altre difficolta considerevoli, in par-
ticolare quella di un confronto tra religioni che affermano tutte di essere veicoli di ve-
rita e di salvezza, e che inoltre sono profondamente radicate in una determinata coltu-
ra cosi che il confronto religioso implica sempre anche un confronto culturale.

D’altra parte, proprio queste due connotazioni del dialogo interreligioso so-
no condizioni essenziali per la sua stessa validitd. Infatti, mentre il confronto con
le altre religioni da un lato non pud che fondarsi sulla pretesa di verita di ciascun
partner e non pud importare, neppure provvisoriamente, la messa tra parentesi del-
la propria fede ed etica religiosa; dall’altro, & del tutto inconcepibile una qualsia-
si forma di religiosita - naturalmente anche quella cristiana - che non sia incultura-
ta, che non si comprenda e non si esprima cio¢ grazie alla mediazione di una cultu-
ra (n. 101).

Il CER, a questo proposito, propone altre considerazioni degne di nota, ma il di-
scorso centrale & senz’altro quello che abbiamo cercato di delineare. Col che possia-
mo ritenere terminata la presentazione del documento e passare, quindi, a qualche ri-
lievo conclusivo.

5. PORTATA DEL DOCUMENTO

Presentate le linee principali del documento della CTIL, tentiamo qualche rilie-
vo. Cominciamo col dire che il suo valore positivo & fuori discussione: esso offre un
quadro ben articolato, anche se non esauriente, della tematica attuale circa il rapporto
tra il cristianesimo e le religioni. Qualche aspetto che poteva essere perfezionato gia
I’abbiamo indicato; ora, completando la nostra lettura critica, considereremo breve-



174 RELAZIONI

mente qualche tema che, a nostro modo di vedere, poteva essere meglio illustrato. Ci
limiteremo a tre questioni fondamentali.

Dapprima sottolineiamo la necessita di un metodo teologico che non sia sol-
tanto deduttivo ma anche esperienziale. Questo & un punto spesso richiamato sia dai
vescovi asiatici' sia dai teologi”. In realtd non sono possibili passi in avanti nella
comprensione delle religioni non cristiane e nel dialogo interreligioso se non muo-
vendo dall’esperienza diretta - sul campo - di come i credenti di altre religioni vivono
la loro fede. In altri termini, una conoscenza della portata salvifica delle religioni dal-
I’alto, a partire dalla verita rivelata, & necessaria ma non sufficiente; occorre anche un
approccio dal basso o ascendente.

In verita, in una certa misura, il documento riconosce questa istanza, quando af-
fida la valutazione dei contenuti delle diverse religioni ai teologi inseriti nei diversi
contesti culturali (n. 102). Questa & certamente un’indicazione opportuna e saggia; ma
qualche puntualizzazione a questo riguardo al metodo di studio forse poteva venire
utilmente offerta.

Infatti nella teologia cattolica recente si da grande spazio a procedimenti pit ar-
ticolati. Fermo restando il riferimento normativo alla rivelazione, oggi vengono pro-
posti approcci previ e complementari, come quello trascendentale di Rahner, o quel-
lo esperienziale che importa un costante riferimento alla comunione di vita e al dialo-
go con chi professa altre religioni. Probabilmente la CTI non ha ritenuto opportuno
impegnarsi in un campo tanto complesso e, a dire il vero, ancora non ben esplorato.
Tuttavia non si pud nascondere che si tratta di una questione né accantonabile né dif-
feribile, dal momento che I'approccio esperienziale, almeno come punto di partenza,
di fatto si propone quotidianamente a quanti vivono in ambienti religiosi pluralistici.
La teologia di oggi deve appunto affrontare i problemi di... oggi e, possibilmente, sim-
patizzando con chi in tali problemi & immerso.

Il vantaggio di un simile accostamento esperienziale & di obbligare il teologo a
calarsi all’interno dei problemi. Attraverso questo confronto vitale oltremodo stimo-
lante, egli & indotto a rivolgere alla rivelazione domande nuove per trovare in essa la
risposta. Cid porta necessariamente a un approfondimento del dato rivelato, a una sua
rilettura, secondo un movimento che, come & noto, ¢ inaugurato dalla Scrittura stessa.
Questo accostamento che si appoggia sull’esperienza, & un dono prezioso di Dio: es-
so offre al teologo occhi nuovi, apre alla Chiesa prospettive inedite che possono addi-

"' Cfr. il documento della FEDERATION OF ASIAN BISHOPS’ CONFERENCES (FABC), What
the Spirit, pp. 124-133: «La teologia asiatica delle religioni non & il risultato di qualche deduzione teologi-
ca, ma il frutto di una prassi concreta di dialogo. E cid introduce molte differenze» (129); cfr. il SINODO
DEI VESCOVI ASIATICI, specie le Relazioni dei Circuli minores “Inglese B-C-D-E” (“L’Osservatore
Romano”, 2-3 maggio 1998, pp. 7-8), dove, trattando dell’inculturazione, si fanno numerosi accenni al-
I"importanza del dialogo con i membri di altre religioni.

" 8i vedano, per esempio, C. GEFFRE, La singolarita, p. 42; J. KUTTIANIMATTATHIL, Ele-
ments of the Emerging Trend in the Christian Understanding of Other Religions, VITR 59 (1995), 289; 1.
DUPUIS, Verso una teologia, pp. 27-29.



CarLo Porro 175

rittura avviarla a un chiarimento dogmatico da condursi naturalmente «in eodem sen-
su eademque sententia»",

In secondo luogo, crediamo che la questione della funzione salvifica delle re-
ligioni non cristiane non sia affrontata con tutta I’attenzione auspicabile. In effetti il
documento vi accenna dicendo soltanto che «non si pud escludere la possibilita che
queste [le religioni], come tali, esercitino una certa funzione salvifica, aiutino ciog gli
uomini a raggiungere il fine ultimo, nonostante la loro ambiguitd» (n. 84); e che anche
che le religioni «possono essere, nei termini indicati, un mezzo che aiuta alla salvezza
dei propri seguaci» (n. 86). Ora, queste due formulazioni c¢i sembrano fin troppo guar-
dinghe, al punto da far pensare a una visione delle religioni piuttosto pessimista.

Al riguardo non vediamo proprio che cosa possa impedire, in linea di principio,
una interpretazione pili positiva: non la dottrina del peccato originale e neppure la pre-
senza nelle religioni di qualche elemento peccaminoso, che peraltro si riscontra ovun-
que c’¢ di mezzo |"'uomo.

Dal canto nostro, il quadro che riusciamo a farci delle religioni nell’insieme
non & negativo. Noi muoviamo dalla certezza di fede che ogni uomo & sotto I’azione
della grazia e che Dio vuole efficacemente la salvezza di tutti. Ora, in questa pro-
spettiva, vediamo le religioni come la cristallizzazione degli sforzi umani - sorretti
dalla grazia - di entrare in comunione con Dio. Certo in ogni intrapresa umana il pec-
cato puo essere presente e avere peso rilevante, non mai tale perd da invalidare la fe-
delta di Dio*.

D’altra parte, un’interpretazione meno negativa delle religioni crediamo si im-
ponga anche in linea di fatto. Per quel poco che conosciamo, la valutazione concreta
delle religioni non cristiane che molti danno “sul campo” appare pitl possibilista di
quella del CER". In questo caso, quindi, pare di vedere che la teologia deduttiva e
quella esperienziale vadano a braccetto.

In terzo luogo, anche la questione teologica del pluralismo religioso non pa-
re trovi nel documento della CTI una presentazione pienamente soddisfacente. Do-
mande, difficili ma fondamentali, come il significato teologico della pluraliti delle re-
ligioni, il destino delle diverse fedi, il rapporto di complementarita tra cristianesimo e
religioni non sono neppure formulate.

Inoltre i pluralismi religiosi, di cui il documento tratta, sembrano colti in ma-
niera non sufficientemente differenziata. Infatti, se ben vediamo, in esso tutte le for-
me di pluralismo religioso vengono identificate con il teocentrismo, ossia con una
salvezza proveniente si da Dio, ma non attraverso la mediazione di Cristo',

1 Cfr. VINCENZO DI LERINS, Commonitorium primum 23,3 (PL 50,668 A).

" Questo ¢ I'orientamento di K. RAHNER, P, ROSSANO, G. THILS, J. DUPUIS, che condividia-
mo: cfr. C. PORRO, Chiesa, mondo e religioni, pp. 45-51.

“ Si vedano, per esempio, FEDERATION OF ASIAN BISHOPS’ CONFERENCES, What the Spi-
rit, pp. 129-131; Messaggio dell’Assemblea Speciale per I"Asia del Sinodo dei Vescovi, “L’ Osservatore Ro-
mano”, 14 maggio 1998, p. 6, n. 5.

*“In questa prospettiva si muovono i nn. 9.14.16.19.23.93.97.98-100 che ne trattano.



176 RELAZIONI

Ma, coscienti di muoverci su un terreno minato, ¢i domandiamo se non ci sia
posto per una teologia del pluralismo religioso articolata diversamente da un teocen-
trismo inteso in senso esclusivo. Non si potrebbe cio¢ ammettere un pluralismo reli-
gioso che affermi chiaramente il valore salvifico di tutte le religioni in forza dell’a-
zione del Verbo e dello Spirito? Non si potrebbe pensare, ciog, che da sempre la sal-
vezza dei non cristiani si attui attraverso mediazioni differenziate, ciog attraverso di-
verse religioni tutte volute da Dio, riconducibili radicalmente all’alleanza noachica o
cosmica? A queste mediazioni non si potrebbe poi riconoscere un valore salvifico du-
raturo, dal momento che implicano la conoscenza vera di Dio e la dedizione disinte-
ressata agli altri, I’ascolto della voce della coscienza, la presenza dei doni dello Spiri-
to, i riti, le scritture e I’'insegnamento di grandi maestri spirituali? In definitiva il le-
game di queste mediazioni con Cristo non potrebbe forse consistere nel fatto che da
sempre esse sono ordinate al piano di salvezza di Dio?

D’altra parte ci domandiamo se queste ipotesi di lavoro siano del tutto affi-
dabili, se cioé hanno una giustificazione teologica sufficiente. Certo non si pud nega-
re che esse abbiano una loro validita, cio tuttavia senza mai a prescindere da Cristo, il
Verbo incarnato; secondo il Nuovo Testamento egli ¢ infatti attore della creazione e
della salvezza di ogni uomo in ogni tempo. Si pud quindi pensare a una mediazione
delle religioni non cristiane, che insieme si presenta duratura e provvisoria. Duratura,
perché, nonostante i loro limiti, di fatto queste religioni ormai da due millenni conti-
nuano ad avere valore salvifico - imperfetto ma reale - e continueranno ad averlo fin-
tanto non si avra una proclamazione di Cristo ben inculturata; ma anche provvisoria,
perché il loro valore salvifico cessera quando tale proclamazione si sara verificata.

Cio & quanto pare di poter dire riguardo al valore salvifico delle religioni non
cristiane. Indubbiamente ¢ un problema intricato e urgente, che pensiamo debba venir
ulteriormente approfondito.

Con questo siamo giunti al termine della lettura del documento della CTIL, cui
va riconosciuto il grande merito di aver tracciato un disegno organico di una tematica
tanto attuale quanto complessa. Fra I’altro esso ha contribuito non poco a farci ap-
prezzare la portata provvidenziale delle religioni non cristiane e a ravvivare il deside-
rio di un ricerca pit approfondita. Cio che non & davvero poco.




CarLO Porro 177




