RTLu IV (2/1999). 179-203 179

L’unica mediazione
di Gesu Cristo
secondo il Nuovo Testamento

Mauro Orsatti
Facolta-di-Teologia (Lugano)

Precisiamo il campo del nostro interesse. Della complessa e mai sufficiente-
mente conosciuta persona di Gest, ci fissiamo sul suo ruolo di mediatore e di media-
tore unico e universale'. Il nostro percorso & semplice: dopo una premessa sul fonda-
mento antropologico della mediazione, seguiremo tre punti. Il primo sara di ordine fi-
lologico e ricerchera le ricorrenze del termine mediatore nel NT; il secondo connet-
tera la mediazione alla salvezza; il terzo, infine, cerchera di fondare 1’unicita della me-
diazione di Cristo. Quindi giungera la conclusione. Privilegiato campo di indagine
sara quindi il NT, con qualche necessaria puntata o riferimento all’ AT. Premettiamo
subito che la quantita di testi che potrebbero illustrare il tema obbliga ad una scelta.
Molti saranno lasciati da parte non perché di scarso valore, ma perché rischiano di ag-
giungere materiale senza apportare sostanziale novita.

' Sul tema, cfr. COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, /I cristianesimo e le reli-
gioni, in “Il Regno documenti” (3/1997),75-89. Per I’'unica mediazione di Cristo, si vedano i nn. 32-49.




180 RELAZIONI

1. PREMESSA: FONDAMENTO ANTROPOLOGICO DELLA MEDIAZIONE
E SUE MANIFESTAZIONI

L’idea di mediazione & intrinseca al valore sociale e comunitario dell’esistenza
umana. Se ogni uomo fosse una monade o un’isola, non avrebbe senso cercare di col-
legarlo ad un altro. Accettato che la socialita ¢ insita nella natura umana, impiantata
dallo stesso Creatore quando disse: «<Non € bene che 1’uomo sia solo: gli voglio fare
un aiuto che gli sia simile» (Gen 2,18), dobbiamo subito riconoscere che lo stare in-
sieme in alcuni casi & naturale ed istintivo, in altri occasionale e anche occasionato.
Una volta che si ¢ insieme, non ¢ detto che la relazione sia sempre serena e costrutti-
va: possono sorgere incomprensioni e conflitti.

Cio premesso, la mediazione assume un duplice aspetto. A volte il mediatore &
colui che permette a due esseri che non si conoscevano di incontrarsi: abbiamo una
mediazione creativa, in quanto pone in relazione due realtd prima estranee, Altre vol-
te il mediatore & colui che cerca di accordare due parti in conflitto e allora abbiamo la
mediazione restaurativa. In entrambi i casi esiste una lontananza, fisica o morale, che
occorre superare, trasformandola in un avvicinamento. Espresso in termini un po’dra-
stici, il mediatore funge da collante tra le due parti.

Un ruolo di mediazione spetta alla divinita, quando & chiamata in causa come
garante dei rapporti umani. Su tale presupposto si fonda ogni giuramento: viene invo-
cata la divinita per avvalorare e dare fondamento a quanto si dice o si compie. Con il
giuramento, " altra parte si sente tranquillizzata circa il valore delle cose dette o fatte.
La divinita diventa cosi elemento di incontro.

E piti usuale parlare di mediazione pensando al mondo degli uomini. Tutti sono
potenzialmente dei mediatori, anche se qualcuno, per inclinazione naturale o per eser-
cizio psicologico e ascetico, risulta piti dotato di capacita unitiva. Tale ruolo si svi-
luppa in verticale e in orizzontale: il primo favorisce un legame tra la divinita e gli uo-
mini, il secondo all’interno della compagine umana.

Classifichiamo di tipo verticale la mediazione operata da sacerdoti, re, profeti o
comunque persone che rivendicano il diritto di un piu stretto legame con la divinita, a
tal punto che di essa si ritengono gli interpreti autorizzati. Il fenomeno & presente in
tutte le religioni. In Egitto si conosce un certo Neferti del secolo XVIII a.C. che svol-
ge attivita profetica’; in Mesopotamia esiste Balaam di cui parla anche la Bibbia (cfr.
Nm 22-24); in Canaan esistono veggenti ed estatici ai quali si ricollegano in qualche
modo i profeti di Baal del celebre episodio sul Carmelo (cfr. 1Re 18). Come per i pro-
feti, il discorso si potrebbe continuare con i re. Soprattutto nel mondo vicino a Israe-
le, la loro collocazione al di sopra degli uomini garantiva una pit sicura mediazione

* In Egitto, il ruolo principale di mediatore spetta al Faraone, dato il suo statuto di divinita; per-
cio «Le concept de médiation est essentiel a la religion de I'Egypte, mais il s’y manifeste surtout sous
la forme de médiation royale» (P. DU BOURGUET, Médiation en Egypte, DBS, V, col. 991; cfr. coll.
991-997).



Mauro Orsam 181

tra la divinita e il popolo’. Sono tutti mediatori che collegano il mondo alfe della di-
vinita con quello basso degli uomini.

A livello orizzontale incontriamo un ventaglio di possibilita che si apre a di-
smisura, da quella commerciale del “sensale”, a quella del giudice che cerca di conci-
liare le due parti in lotta. Pensando ora in termini piti specifici al campo biblico, e pit
precisamente all’ AT, esistono nobili esempi di mediazioni umane che restaurano rap-
porti precari: Gionata interviene a favore di Davide presso il padre Saul (1Sam
19,1ss), Abigail a favore del suo sciocco marito Nabal presso Davide (1Sam 25), la re-
gina Ester a favore del suo popolo presso il re Serse (Est 7,1-7). Due figure si distin-
guono nettamente dalle altre: Abramo, mediatore che tenta la sua ultima carta a favo-
re di Sodoma (Gen 18) e Mose.

Con lui il tema si dilata e tocca pitt occasioni. Ripetutamente interviene a favo-
re del suo popolo’, mostrando un attaccamento ad una parte (il popolo), senza disat-
tendere le esigenze dell’altra (Dio). Sara il Deuteronomio a dare I'immagine teologi-
camente pil tipica della mediazione di Mose, considerando anche la dimensione di
sofferenza che tale compito comporta. Il mediatore che deve ristabilire la pace tra il
popolo peccatore, «di dura cervice», e Dio, ¢ un uomo che intercede con sofferenza,
con preghiere e digiuni (Dt 9,18ss), e che giunge fino al punto di accettare la morte
fuori dalla terra promessa in luogo del popolo peccatore (Dt 1,37; 4,21s).

Con tale sottofondo, possiamo ora considerare pili da vicino il campo semanti-
co del termine mediatore e il suo utilizzo nell’ambito del NT.

2. GESU MEDIATORE

L’idea di mediazione emerge o € sottesa a tanti termini che qualificano la per-
sona di Gesi e il suo operato: si pensi anche solo a quelli di profeta, re, servo, sacer-
dote, agnello, o alla sua funzione di creatore e alla sua condizione di Cristo glorifica-
to. Noi facciamo una scelta di campo che, forse limitativa, restringe 1’ attenzione al
lemma mediatore.

2.1. Il campo semantico del termine mediatore

Il termine greco peciTng, tradotto normalmente con mediatore, ricorre nel NT
solo sei volte e precisamente nella letteratura sicuramente paolina come Gal 3,19.20,
in quella paolina o della sua scuola’ come 1Tm 2.5, e, infine in quella non paolina, ma
legata ad essa, come Eb 8,6; 9,15; 12,24. Ancora pil insignificante la presenza del

* Per citare I’esempio della Mesopotamia: «Le roi, placé par les dieux a la téte du pays et de la cité,
uni & la divinité d’une fagon éminente, est le médiateur naturel entre la divinité et son peuple» (R. LAR-
GEMENT, Médiation dans la religion suméro-akkadienne, DBS, V, col. 987; cfr. coll. 983-991).

*Es 8,8s; 9.28-33; 10,17ss; 33,12-15; Nm 14,15-20 ecc.

* Non & qui il caso di trattare questo problema. Semplicemente rileviamo la discrepanza di opinio-
ni. Per un approfondimento, cfr. R. FABRIS, La rradizione paolina, EDB, Bologna 1995.



182 RELAZIONI

verbo pecttevm con il senso base di agire come arbitro o intermediario di pace e
quindi quello di confermare, garantire, documentato unicamente in Eb 6,17°.

Osserviamo subito che si tratta di una terminologia non rilevante dal punto di
vista statistico e che la sua presenza ¢ limitata ad alcuni testi. Essa & totalmente assente
dai vangeli sinottici, dalla letteratura giovannea e dalle lettere paoline di grande respi-
ro come quella ai Romani e le due ai Corinti. Si dovra ricercare se cid sia dovuto alla
scarsa rilevanza teologica del termine, oppure se il concetto in esso contenuto viene
affidato ad altri termini e quindi & formulato diversamente.

2.2. Il significato terminologico’

Il sostantivo peoitng deriva da uéoog e indica colui che occupa una posizione
centrale, che sta in mezzo, appunto. Sara il contesto ad illustrare, eventualmente, il
motivo e le circostanze di tale posizione.

Non in uso nell’eta classica, trova invece abituale impiego in epoca ellenistica,
soprattutto in scritti letterari. Il termine ha sostanzialmente due significati: il primo in-
dica una persona che, in quanto parte non chiamata in causa, lega due parti nella veste
di arbitro o di garante. Frequente & quindi il suo uso in campo forense nel senso di giu-
dice o di pacificatore. Il secondo & quello di una persona che funge da intermediario,
collegando due parti che non si conoscevano: & il caso del commercio o della combi-
nazione di matrimoni tra famiglie.

Eccetto la ricorrenza di Gb 9,33, il termine & sconosciuto nella LXX che non lo
usa perché non lo trova nella sua fonte. La ragione & da ricercare nella poverta della
lingua ebraica che non ha un termine tecnico per esprimere il concetto di mediazione®.
Questo maturera solo con I’ebraico post-biblico che conosce la parola sarsér e con
I’aramaico sarséra”. Un passo rabbinico riferisce il detto di un maestro del 300 d.C..;
«La legge fu data per mano di un sarsér»".

Sara con Filone che pecitng assume un significato religioso, perché attribuito
sia agli angeli, sia a Mosé che intercedeva con preghiere e suppliche per il perdono
delle colpe'. Di tale mediazione abbiamo una documentazione anche in Paolo, nel te-

¢ In qualche modo affine al nostro termine sarebbe £yyvog nel senso di “garante” che troviamo, per
esempio, in Eb 7,22. Tale vocabolo non ricorre mai per esprimere la mediazione tra la divinita e gli uomi-
ni, cfr. H. PREISKER, €yyvog, GLNT, 111, coll. 9-10.

’ Cfr. A. OEPKE, pecitg, pecttebm, GLNT, VII, coll. 91-166; C. SPICQ, Note di lessicografia
neotestamentaria, 11, Paideia, Brescia 1994, pp. 133-137. Cfr. anche, del secondo autore, la voce Médiation
dans le Nouveau Testament, DBS, V, coll. 1020-1083.

“ L’idea di mediazione & resa in ebraico con diverse radici, tra cui vkh (decidere, giudicare), e so-
prattutto pll* (intervenire, intercedere, pregare e anche giudicare): «Mit grosster Wahrscheinlichkeit ist pl/
hitp. von der im AT an einigen Stellen verbal, nominal und in Eigennamen begegnenden Wurzel pll mit weit-
gehend juridischer Verwendung nicht zu trennen», (H.P. STAEHLI, 729 hitp., in E. JENNI - C. WESTER-
MANN (Hrsg.), Theologisches Handwdirterbuch zum Alten Testament, 11, Kaiser, Miinchen 1976, p. 427).

* Dalla radice srsr con il significato di ‘combinare un affare’, ‘mediare’.

" J. Meg., 4,74d.

"' Cfr. Vita Mos., 2,166; As. Mos., 1,14; 3,12,



Mauro ORrsatn 183

sto di Gal 3,19-20 che ora osserviamo pil da vicino perché inaugura le ricorrenze bi-
bliche del termine.

2.3. Un richiamo ai passi del NT

Dato lo scarso contributo dell’ AT per la sola ricorrenza del sostantivo e il non
utilizzo del verbo, passiamo al NT nella speranza di trovare un materiale che, piu ric-
co, favorisca il maturare di qualche risultato.

a) Gal 3,19-20

«Perché la legge? Essa fu aggiunta per le trasgressioni, fino alla venuta della
discendenza per la quale era stata fatta la promessa, e fu promulgata per mezzo di
angeli attraverso un mediatore. Ora non si da mediatore per una sola persona e Dio
& uno solo».

Per due volte Paolo in Gal 3 usa il termine peoitng nel breve spazio di due ver-
sefti. Aveva prima parlato che ad una alleanza validamente stipulata, nessuno poteva
aggiungere qualcosa. Ora, proprio la legge fu aggiunta (mpooetédn). Si pone allora la
questione circa il senso di questa aggiunta La risposta viene con la sezione che contie-
ne i versetti 19-20 che ci interessano perché contengono la parola mediatore. La legge
& collegata con I'idea di trasgressione, quasi ne fosse un baluardo”. La sua funzione ces-
sera al momento della «discendenza» a cui fu fatta la promessa. La discendenza (in gre-
co OmEPLU ) era stata precedentemente identificata con Cristo stesso (cfr. v. 16). Quin-
di la legge svolge la sua funzione fino a Cristo. Poi & il tempo della promessa. Promes-
sa e legge sono quindi inconciliabili, in quanto la presenza della prima scardina 1’esi-
stenza della seconda. Sempre al v. 19, si continua il discorso sulla legge ricordando che
essa fu promulgata «per mezzo di angeli». Nessun testo biblico cita esplicitamente la
mediazione di angeli nella trasmissione della legge”. Nemmeno risulta chiaro a chi si
voglia alludere con il termine angeli, se ad esseri superiori di valore positivo, se ad es-
seri superiori di valore negativo®, se a semplici profeti. Possiamo supporre valida la pri-
ma possibilita sulla scorta di un testo come At 7,38 che porta ’eco di tradizioni giudai-
che”: «Questi [Mose] & colui che, durante 1’assemblea nel deserto, & divenuto (media-
tore) mentre erano radunati nel deserto, tra I’angelo che gli parlava sul monte Sinai e i
nostri padri». In questo caso viene recuperata la dimensione positiva della legge. Tutto
sommato essa lascia intravedere dietro I’angelo il grande regista che & Dio stesso.

" Ci sembra pil valida la lettura positiva della legge, perché viene detto essere promulgata per mez-
zo di angeli. Non mancano autori che preferiscono una interpretazione negativa della legge, cfr. B. COR-
SANIL, Lentera ai Galati, Marietti, Genova 1990, p. 219.

" Forse & possibile una lettura in questo senso nel testo della LXX che alla fine di Dt 33,2 aggiun-
ge ol dyEAol pet’ oiTo.

" Con tale termine possono essere designati anche esseri spirituali di natura demoniaca, cfr. Mt
25,41, Ap 12.9;9,11; 2Cor 12,7; 2Pt 2.4.

" Giubilei 2,1: «e I’angelo parld al cospetto di Mosé con la parola del Signore». Cfr. ancora Giubi-
lei, 1,27ss; Lib. Ant.; Test. Dan., 6,2. Idea presente anche in GIUSEPPE FLAVIO, Antichita Giudaiche,
15,136.



184 RELAZIONI

L’ultima aggiunta del v. 19 ci tocca direttamente perché afferma che la pro-
mulgazione per mezzo degli angeli avvenne «attraverso un mediatore»'s, Il testo gre-
co, utilizzando un evidente ebraismo, si esprime letteralmente «per mano di un me-
diatore». Qui compare 1’agente umano responsabile della legge. Se la origine di que-
st'ultima ¢ divina e un certo ruolo & stato giocato anche dagli angeli, & pur vero che &
presente un mediatore umano. Questi & sicuramente Mose. Valga, a conferma, il testo
appena sopra citato di At 7,38. In esso non compare il termine pecitng, del resto mai
unito al nome di Mos¢ in tutto I’AT, anche se troviamo praticamente il suo equiva-
lente &v yepi Movoéwg". 11 v. 19 termina affermando una doppia mediazione, quel-
la degli angeli e quella di Mose.

Il v. 20 si apre con una frase sibillina per la quale le interpretazioni «sarebbe-
ro alcune centinaia»'. Ne proponiamo due. La prima darebbe questo senso: «Poiché
un mediatore rappresenta di solito una pluralita (o anche due pluralita), le legge non
deriva da Dio, o comunque non direttamente da Dio, che & uno, ma dalla pluralita
menzionata al v. 19, cioe¢ dagli angeli»". La frase vorrebbe mettere ancora una vol-
ta I’opposizione tra la legge e quindi la sua moltepliciti e la promessa che emana da
Dio e quindi la sua unita, semplicita. La seconda interpretazione sembrerebbe sem-
plificare il problema: «Non esiste un mediatore dell’Unico»®. Quella dell’unita di
Dio ¢ una grande affermazione del giudaismo, oggetto della professione di fede
quotidiana nello Sh‘ma (Dt 6,4). Avremmo dunque qui un uso tipicamente giudaico
di peoitng. Nel presente contesto, Paolo non pud certo attribuire a Cristo tale tito-
lo, altrimenti lo farebbe ricadere nel circolo vizioso della critica fatta alla legge.
Egli invece vuole mettere in luce il valore della promessa e la novita che da essa
promana.

Concludendo, diciamo che Paolo facendo uso di una tradizione giudaica parla
di mediazione per abbassare la legge ad un rango che non & propriamente divino. A
questo punto, a noi interessa registrare che si parla di Moseé come del mediatore, e che
la sua opera ¢ vista fortemente limitativa. Gli manca infatti qualcosa di fondamentale
per essere un mediatore nel senso pieno; egli soffre, se cosi & lecito esprimersi, di un
deficit ontologico.

b) 1Tm 2,5

«Uno solo, infatti, é Dio e uno solo il mediatore fra Dio e gli uomini, I'uomo
Gesti».

'“Cfr. A. VANHOYE, Un médiateur des anges en Ga 3,19-20, Bib 59 (1978), 403-411.

'” Una decina di volte in Nm, due volte in Gs e quindi in 1-2Cr, Sal, e altri ancora.

" B. CORSANI, Lettera ai Galati, p. 222. «Plus de 400 interprétation» a detta di A. VANHOYE,
Un médiateur des anges en Ga 3,19-20, p. 403. Gia nel 1821 se ne contavano pitt di 250 e Jowett arrivo a
430 (cfr. ivi, nota 1).

" A. OEPKE, ueoitng, col. 148.

* A. VIARD - J. DUPLACY, Mediatore, in X. LEON DUFOUR (ed.), Dizionario di teologia bi-
blica, Marietti, Torino 1971%, p. 661.



Mauro Orsat 185

La frase, uno di quei macigni teologici che rischiano di schiacciare tanto sono
ciclopici®, fonda I'universalita della volonta salvifica di Dio, affermata immediata-
mente prima, con parole che vanno lette come necessaria premessa: «Dio nostro sal-
vatore, il quale vuole che tutti gli uomini siano salvati e arrivino alla conoscenza del-
la verita» (vv. 3-4). Non meno capitale ¢ la frase che segue il nostro testo, perché in-
dica la modalita della mediazione di Gesii che: «ha dato se stesso in riscatto di tutti**»
(v. 6a).

La mediazione di Mose¢ aveva fondato il particolarismo giudaico. Infatti, seb-
bene la sua figura avesse una statura gigantesca, la sua opera riguardava solo il popo-
lo ebraico™. Il testo di 1Tm 2,5s. si pone alla confluenza e fa quasi da collettore di due
sostanziosi pensieri teologici, quello che fonda I’universalita della salvezza, riguar-
dante giudei e pagani, muovendo dall’unita di Dio e quello che dichiara che noi tro-
viamo la salvezza perché Gesu ci ha amati fino al dono della sua vita. Per il primo fi-
lone possiamo citare Rm 3,30: «Poiché non ¢’e che un solo Dio, il quale giustifichera
per la fede i circoncisi, e per mezzo della fede anche i non circoncisi»*, per il secon-
do 2Cor 5,14: «Poiché I'amore di Cristo ci spinge, al pensiero che uno & morto per tut-
ti e quindi tutti sono morti»”.

Gesu si pone come valido rappresentante sia di Dio, sia degli uomini. Solo a lui
compete il titolo di ueoirng. Il raggio di azione di Gest raggiunge tutti gli uomini: ¢id
¢ espresso nella frase della unicita della mediazione. Il fatto che il passo della lettera
di Timoteo dica che ¢’¢ un solo Dio e subito dopo che si di un solo mediatore, sem-
bra mettere in parallelo, quasi sullo stesso piano, le due affermazioni. Non ¢’ bisogno
di molte mediazioni, basta quella dell’ «<uomo Gesii Cristo». Il richiamo alla sua uma-
nita non giunge spaesato dopo aver affermato 1'unicita del mediatore; divinita e uma-
nitd si incontrano e si coniugano felicemente nella persona di Gesii Cristo™. Quello
che segue ¢ la motivazione fondante: egli ha dato se stesso, in un atto di amore totale

*' La frase viene intesa come «una professione di fede battesimale od un’acclamazione liturgica,
C. SPICQ, Note di lessicografia neotestamentaria, 11, p. 136.

* Troviamo in greco UmEP TAVTWV, un evidente passo in avanti dal punto di vista lessicale rispet-
to al testo di Mc 14,24. La chiarezza terminologica & a tutto vantaggio della chiarezza teologica. Anche se
¢ abituale leggere Umép moAAMV in senso di totalitd, sulla scorta di alcuni testi (Dn 12,2), la presenza di
Umep mavrwv evita discussioni ed elimina perplessiti.

* In confronto a Mosg, la figura di Abramo offre prospettive ad ampio respiro, con chiari intendi-
menti universalisti, come si evince da testi come questo: «Benedird coloro che ti benediranno e coloro che
ti malediranno maledird e in te saranno benedette tutte le famiglie della terra» (Gen 12,3).

* Cfr. anche Ef 4,6: «Un solo Dio Padre di tutti, che & al di sopra di tutti. agisce per mezzo di tutti
ed ¢ presente in tutti».

¥ Cfr. anche Gal 3,13s.: «Cristo ci ha riscattati dalla maledizione della legge, diventando Iui stesso
maledizione per noi, come sta scritto: Maledetto chi pende dal legno, perché in Cristo Gesi la benedizione
di Abramo passasse alle genti e noi ricevessimo la promessa dello Spirito mediante la fede».

* A proposito del mediatore Gesil, egli «& tra Dio e il popolo, come tale appartiene a Dio, perché ha
il volto di Dio, ma appartiene anche all’'uomo, perché appartiene a tutti quelli che hanno un volto umano,
senza differenza di sorta. Il valore universale della sua oblazione mediatrice nella morte ottiene da Dio che
tutti abbiano parte alla salvezza», C. MARCHESELLI CASALE, Le letrere pastorali, EDB, Bologna 1995,
p. 164.



186 RELAZIONI

e infinito, per tutti. Il valore della sua morte salvifica & affermato da testi come Rm
3,30; 5,18; 11,32; 1Cor 15,22; Gal 1,4; 3,14 e da tanti altri.

La capitale affermazione di 1Tm 2,5 ¢ la presentazione di Gesli come unico me-
diatore. Se ricerchiamo la ragione ultima e profonda, quella che fonda il valore della
affermazione, emerge questo risultato: certo a motivo della sua incarnazione che uni-
sce la natura divina e umana, e pil ancora per il suo sacrificio di riconciliazione: «Sul-
la croce si realizza 1’estrema separazione degli uomini e da Dio e nello stesso tempo
si realizza la pit perfetta obbedienza e la totale solidarieta con gli uomini»”. Lo testi-
moniano passi come Eb 5,7-9. Proprio ad alcuni spunti di questa lettera vogliamo ri-
volgere ora la nostra attenzione.

¢) Eb 8,6; 9,15; 12,24

«Ora egli ha ottenuto un ministero tanto pii eccellente quanto migliore é [’al-
leanza di cui é mediatore, essendo questa fondata su migliori promesse» (8,6).

«Per questo egli é mediatore di una nuova alleanza, perché essendo ormai inter-
venuta la sua morte per la redenzione delle colpe commesse sotto la prima alleanza, co-
loro che sono stati chiamati ricevano [’eredita eterna che é stata promessa» (9,15).

«al mediatore della nuova alleanza e al sangue dell’aspersione della voce piit
eloquente di quella di Caino» (12,24).

Nel contesto teologico della lettera, imperniata su Gesl, unico, sommo ed eter-
no sacerdote, il tema della mediazione riceve una impennata teologica. Siamo ad un
nuovo capitolo della cristologia neotestamentaria.

I testi sono accomunati dal comune riferimento alla nuova alleanza. Non si po-
tra disattendere questo particolare. L’ antica alleanza aveva un mediatore, aveva delle
clausole e pure dello spargimento di sangue (cfr. Es 24). Gesu ¢ il mediatore che «ci
assicura la salvezza (nel senso di fondarla e anche di accordarla) trasformando col suo
proprio sangue il diritto della vendetta (Abele) nel diritto del perdono (12,24) in qua-
lita di sommo sacerdote presente»™.

Ne viene che la caratteristica di questo straordinario Sacerdote, di cui gia si ¢
affermata I’intercessione a favore dei cristiani® (7,25), & la capacita di dare in dono la
sua vita per il perdono dei peccati degli uomini. Con tale azione egli spalanca le por-
te della eredita eterna che ¢ la piena comunione con Dio. Cid che era irraggiungibile
all’antica alleanza che aveva come mediatore Mosg, & ora consentito per la presenza
del vero e unico mediatore, Gest Cristo, colui che fa diventare antico cio che lo ha
preceduto e inaugura la novitd che non avra mai fine.

L’ oblazione sacerdotale di Cristo ha come ultimo e definitivo risultato la sua at-
tuale posizione di mediatore perfetto, dotato di insuperabili capacita di relazione. In

7 X. LEON DUFOUR, Dizionario del Nuovo Testamento, tr. it., Queriniana, Brescia 1978, p. 353.

* 0. BECKER, Alleanza, in L. COENEN - E. BEYREUTHER - H. BIETENHARD (edd.), Dizio-
nario dei concetti biblici del Nuovo Testamento, EDB, Bologna 19917, p. 77.

* L’intercessione del Sacerdote Gesi & simile a quella compiuta dallo Spirito Santo a favore dei cri-
stiani, cfr. Rm 8,27.



Mauro Orsatm 187

Eb due aggettivi esprimono tale capacita: Cristo & diventato sommo sacerdote «fede-
le» e «misericordioso» (Eb 2,17).

Con il primo aggettivo, quello della fedelta, viene espresso il suo particolare
modo di rapportarsi a Dio: «fedele nelle cose che riguardano Dio». Il secondo agget-
tivo, quello della misericordia, esprime la capacita di comprensione, di compassione
e di aiuto per gli uomini. Nel momento della esperienza pasquale esprime al massimo
tale compassione. Cosi abbiamo che «a causa della morte che ha sofferto», Gest & or-
mai «coronato di gloria e di onore» (Eb 2,9); Dio lo ha proclamato «sommo sacerdo-
te» (Eb 5,10), «in qualita di Figlio costituito sopra la propria casa» (Eb 3,6). Quando
si parla di Figlio & da intendere nel senso pieno della pili evoluta teologia neotesta-
mentaria, cioé «il Figlio di Dio» (Eb 4,14), «irradiazione della sua gloria e impronta
della sua sostanza» (Eb 1,3).

Ne risulta che «la filiazione divina conferisce al suo sacerdozio un valore uni-
co, inimmaginabile prima, per le relazioni con Dio. D’altra parte, Cristo ha acquisi-
to, per mezzo delle sue sofferenze e della sua morte, una capacita estrema di com-
passione e di misericordia verso di noi: “Non abbiamo un sommo sacerdote che non
sappia compatire le nostre infermitd, essendo stato lui stesso provato in ogni cosa,
come noi, escluso il peccato” (Eb 4,15). “Proprio per essere stato messo alla prova e
avere sofferto personalmente, & in grado di venire in aiuto a quelli che subiscono la
prova” (Eb 2,18)»%.

Quindi, Cristo ¢ mediatore in quanto esercita il ministero sacerdotale di inter-
cessione. La lettera privilegera il titolo di sacerdote™ di cui costruira la pin ricca teo-
logia del NT. In fondo, sacerdote e mediatore finiscono per essere termini intercam-
biabili.

Concludendo la rassegna dei testi, abbiamo visto che il termine mediatore & po-
sto direttamente a contatto con una sola persona, quella di Cristo. La dove & in rela-
zione con la persona di Mose, assume un valore limitativo perché ¢’& una contrappo-
sizione tra la legge e la promessa, a tutto vantaggio di quest’ultima. Essendo Mosé
mediatore della legge, il senso della sua azione non pud essere pieno perché rimanda
a Qualcuno, che realizza la promessa. Solo a questo Qualcuno, chiaramente Gesi
stesso, spetta il titolo e la funzione di mediatore. Di lui sono emersi due aspetti non
possibili a Mose: la sua figliolanza divina e il dono della sua vita. Il primo imprezio-
sisce infinitamente il secondo, cosicché solo Gesli pud essere il sommo ed eterno sa-
cerdote proclamato dalla Lettera agli Ebrei.

“ A. VANHOYE, La novita del sacerdozio di Cristo, in “Civilta Cattolica” (1/1 998), 27; cfr. tutto
Iarticolo: pp. 16-27.

*! Un suo equivalente, la parola pontefice, scomposta nelle sue due parti, mette bene in luce il si-
gnificato della mediazione. Essa deriva infatti dalla combinazione di pontem~+facio, ed indica percid colui
che faceva costruire il ponte sul fiume. Nella Roma pagana il collegio dei pontefici presiedeva e regolava il
culto e i vari riti religiosi. Con la decadenza del paganesimo, la parola aveva perso il suo sapore pagano e i
cristiani la poterono attribuire a un vescovo. Sidonio Apollinare, vissuto nel V secolo, & uno dei primi a de-
nominare pontifex un vescovo, cfr. M. CORTELAZZO - P. ZOLLI (edd.), Dizionario etimologico della lin-
gua italiana, 1V, Zanichelli, Bologna 1985, p. 955.



188 RELAZIONI

3. GESU MEDIATORE PERCHE SALVATORE

I testi sopra citati che parlavano della mediazione di Cristo avevano chiaro ri-
ferimento alla dimensione salvifica, esplicita nel testo di 1Tm, implicita nei testi di
Eb, in quanto si alludeva alla nuova alleanza. Non ¢ comprensibile un aspetto di me-
diazione senza diretto riferimento alla salvezza.

Per salvezza intendiamo non un qualsiasi stato di beneficio o di liberazione ac-
cordato ad un bisognoso, ma la creazione o ricreazione di un rapporto tra Dio e I’'uo-
mo. Parliamo quindi di salvezza nel senso teologico, di salvezza integrale™. E questa
la salvezza che Gesu procura.

Quanto sia importante il concetto di salvezza per la persona di Gesu, il media-
tore, lo vediamo anche solo nel nome imposto dall’alto: Gesd, ciod «Dio salva»™. E su
questo punto decisivo che si gioca I’originalita e la sostanzialita cristiana. Per poter
parlare di salvezza, dobbiamo riconoscere in Lui una presenza del divino che si di-
stingua radicalmente da tutte le altre ‘apparizioni’ o ‘manifestazioni’ di Dio e del Di-
vino di cui la storia abbonda™.

Una serie di testi documenta la sua coscienza di avere un ruolo unico e insosti-
tuibile. Prendendo il vangelo, operiamo, a livello di praticitd, una distinzione tra si-
nottici e Giovanni.

3.1. Sinottici

Dovremmo scorrere tutto il vangelo per una vera documentazione della autoco-
scienza di Gesu e sul suo ruolo di portatore della salvezza piena e definitiva®. Bastino
alcuni riferimenti.

Egli inizia la sua predicazione con un categorico: «Il tempo & compiuto e il re-
gno di Dio ¢ vicino; convertitevi e credete al vangelo» (Mc 1,15). Un imperioso mes-
saggio che la dice lunga sulla sua coscienza di essere a un punto decisivo, capitale e
irrepetibile della storia della salvezza. Poi tutta una serie di affermazioni e di inter-
venti orienta in modo univoco: Gesli emette un verdetto di assoluzione al paralitico,

2 E il titolo e il contenuto della catechesi di Giovannt PAoLo 11, tenuta mercoledi 18 febbraio 1998.

* «Non & esagerato affermare che 1'intera nuova alleanza si riassume nell’annuncio dell’angelo al-
la vergine Maria: “... darai alla luce un figlio e gli darai il nome di Gest”», C. SPICQ, Note di lessicogra-
fia neotestamentaria, 11, p. 638. Su questo punto concordano perfettamente sia Matteo (Mt 1,21) sia Luca
(Lc 1,31), sebbene abbiano due modi diversi di presentare il materiale. In Matteo troviamo una esplicita
spiegazione del nome: «Egli infatti salvera il suo popolo dai suoi peccati».

* In molti casi si parla di una apparizione o esperienza del divino. Per gli ebrei e anche per i cri-
stiani, Dio si ¢ manifestato a Mosé e ai profeti. Secondo la fede musulmana, Allah si & manifestato al pro-
feta Maometto facendo scendere su di lui il Corano. Se usciamo dalle religioni monoteistiche, gli esempi si
moltiplicano. Sono numerose nell’induismo le incarnazioni o discese (avatara) del dio Vishnu in un corpo
umano o subumano; perd le piti importanti sono 10 e avvenute nelle quattro epoche storiche (yuga) in cui &
diviso il ciclo cosmico. La incarnazione piti famosa del dio Vishnu & Krishna, incarnato nel terzo yuga le
cui gesta sono registrate in diversi libri, tra i quali il Mahabharata.

* Tra i libri che trattano ’argomento con intendimento biblico-teologico, ricordiamo quello di Y.
CONGAR, Jésus-Christ notre Médiateur, notre Seigneur, Cerf, Paris 1969.



Mauro Orsatm 189

suscitando una vivace, sebbene solo interiore, opposizione degli astanti secondo i
quali egli usurpa un diritto solo divino (Mc 2,1ss).

Egli esige una sequela incondizionata, presentandosi non come alternativa alla
legge, ma come completamento della medesima: al giovane ricco, insoddisfatto pur
nella scrupolosa osservanza del decalogo, egli addita se stesso come la via per rag-
giungere la perfezione e ottenere la vita eterna (Mt 19,16ss).

Egli ¢ il solo a conoscere e a rivelare il Padre (Mt 11,27) e si qualifica come il
giudice universale (Mt 25,31ss). A Zaccheo, trasformato dall’incontro, Gesii assicura:
«Oggi la salvezza ¢ entrata in questa casa, perché anch’egli & figlio di Abramos; il Fi-
glio dell’uomo infatti & venuto a cercare e a salvare cid che era perduto» (Lc 19,9-10).

Al culmine possiamo mettere la sua coscienza di Figlio di Dio e di Figlio del-
'uomo che ha la precisa volonta di offrire la sua vita in cambio degli uomini: «Il Fi-
glio dell’'vomo infatti non & venuto per essere servito, ma per servire e dare la propria
vita in riscatto per molti (AUtpov évTi moAAGV)» (Mc 10,45). Egli intende la sua
morte come morte salvifica®.

3.2. Giovanni

Il Gesii del IV Vangelo ha il vivo senso della sua missione e la lucida coscienza
di essere mandato dal Padre”. Tutto il Vangelo & come racchiuso tra I’espressione pro-
grammatica: «Mio cibo & fare la volonta di colui che mi ha mandato e compiere la sua
opera» (Gv 4,34) e I'ultima parola, il consummatum est di 19,30 che testimonia che
quella volonta & stata compiuta fino in fondo. Un grande rilievo & affidato al verbo in-
viare. Il tema della missione ha grande valore teologico in Giovanni, che usa due distin-
ti verbi greci, méunw e dwooTéAAw™. 1l primo, sempre nella formula O méuyog e,
¢ come il titolo del Padre riferito al Figlio. Il verbo mette in evidenza I’atto dell’invia-
re, la volonta del mittente e quindi 1’origine della missione di Gesii. Questa missione ri-
vela intimita di Gest con il Padre. Infatti con il verbo si trova spesso la volonta del
Padre (cfr. 4,34; 5,30; 6,38). Il secondo mantiene pit netta la distinzione tra mittente e
inviato e valorizza di pili la missione in quanto tale”. Al vertice della coscienza di Ge-
st possiamo collocare la frase: «Io e il Padre siamo una cosa sola» (Gv 10,30).

Il rapporto Figlio-Padre che caratterizza la loro vita, si apre agli altri sotto for-
ma di intercessione. Questa diventa un aspetto particolare della mediazione del IV
Vangelo. Non siamo in presenza di una teologia astratta, distillato di un acuto pensa-
tore, ma di una teologia incarnazionistica, inserita nella storia e destinata agli uomini.

3 * Paolo serive alla comunita di Corinto: «Dio ci ha riconciliati con sé mediante Cristo» (2Cor 5, 1 8).
E la riconciliazione ottenuta col sacrificio della croce. Quanto sia importante il dono della vita di Gestl, lo
vediamo anche dall’uso caratteristico della parola sangue in At 20,28, dove & usata come metafora audace
in cui il sangue sembra indicare sia la persona del Figlio sia il sangue di questo Figlio.

" Cfr. I.F. TORIBIO CUADRADQ, «El Viniente». Estudio exegético y teologico del verbo EPXE-
ZOAl en la literatura jodnica, Mayéutica, Marcilla 1993.

* Cfr. nell’episodio del cieco nato del cap. 9, in cui li usa rispettivamente al v. 4 e al v. 7.

* Si capisce allora perché «mondo» & connesso sempre con @0cTéAL® e mai con TEUR®, cfr.
10,36; 17,8.18.21.23.25.



190 RELAZIONI

Lo possiamo vedere bene al cap. 17. Gesu passa a spiegare 1’opera da lui compiuta:
«Ho fatto conoscere il tuo nome agli uomini che mi hai dato dal mondo» (v. 6). Dato
il significato particolare del verbo, si comprende allora perché al v. 3 si parlava del co-
noscere: «conoscere il Signore significa vivere alla sua presenza e cioé possedere la
vita eterna»”. Quindi, conoscere Dio e conoscere il suo inviato ¢ gia vita eterna, per-
ché € un progressivo entrare in comunione con la divinita, «immissione in un rappor-
to vitale, fruizione di una intimita che & reciprocita d’amore, possesso e scambio»*. In
questa linea si spiega il v. 6: Gesu ha permesso ai suoi discepoli di entrare in intimita
con il Padre, cio¢ di conoscerlo nella sua realtd complessiva e piena, di conoscere «il
nome». Secondo la concezione orientale, il nome ¢ I’espressione verbale che realizza
le caratteristiche proprie della persona. Quando nell’ AT JHWH fa conoscere il suo
nome (cfr. Es 3,14), non rivela evidentemente il suo essere intimo, ma sottolinea il
rapporto che viene stabilito fra la sua persona e il popolo eletto. Si mette cosi in rilie-
vo la relazione personale che lega Dio all’uomo.

Gesli ha compiuto ’opera di rivelare al Padre, il quale, perd non & rimasto una
persona estranea che solo doveva essere conosciuta. Egli € pure attivo, & la fonte stes-
sa di ogni vero cammino di fede (cfr. 6,44). Infatti si dice che gli uomini sono sua pro-
prieta, donata al Figlio: «Erano tuoi e li hai dati a me» (v. 6b). Non sono gli uomini in
generale, ma quelli che «hanno osservato la tua parola», vivendo una sintonia spiri-
tuale con il Padre, da quando Gest lo ha rivelato e reso sempre pil familiare. Acco-
gliendo la Parola hanno capito che Gesu ¢ 1'Inviato. Sono cosi nella condizione di par-
tecipare a quel circuito di comunione che lega insieme Padre, Figlio e discepoli.

Tra loro e il mondo, inteso in senso giovanneo®, si instaura una differenza so-
stanziale, tanto che si crea una spaccatura incolmabile: «lo prego per loro, non prego
per il mondo, ma per coloro che mi hai dato, perché sono tuoi» (v. 10).

La preghiera prende, a partire dal v. 11, specificatamente il carattere di inter-
cessione, segnato da quattro imperativi «custodiscili» (v. 11), «consacrali» (v. 17),
«siano una cosa sola» (v. 21), «siano con me» (v. 24), che marcano altrettanti passag-
gi all’interno del tema. Impariamo a conoscere meglio alcune caratteristiche della co-
munita ecclesiale: «Attraverso 1’intercessione di Gesii tutta la realta storica della chie-
sa, in un quadro fondamentalmente cristologico, ne esce descritta: nel suo urto con il
mondo, nella sua attivita missionaria, nella sua uniti ecclesiale, nella sua tensione e
consumazione escatologica»®.

Concludendo questo punto, abbiamo visto che la mediazione & dunque collega-
ta con la salvezza. Questa, opera di Dio nell’ AT, diventa I’opera di Cristo nel NT. Co-

“ C.H. DODD, L'interpretazione del quarto vangelo, tr. it., Paideia, Brescia 1974, p. 209.

* E. GHINI, «Questa é la vita eterna: conoscere te» (Gv 17,3), PSV 5 (1982) 200.

“11 termine mondo ricorre 78 volte nel IV Vangelo e ben 18 nel capitolo 17. Come si sa, designa
realta diverse che bisogna di volta in volta ben identificare per una corretta interpretazione. Qui ha valore
decisamente negativo. Per una illustrazione, cfr. S.A. PANIMOLLE, Lettura pastorale del Vangelo di Gio-
vanni, 111, EDB, Bologna 1984, p. 347.

M. LACONIL, II racconto di Giovanni, Cittadella, Assisi 1989, p. 343.



Mauro Orsat 191

me esisteva un solo Dio nell’ AT che interveniva con potenza, cosi il NT riconosce 1’u-
nita di intervento nella persona di Gesu che opera in stretta sintonia con il Padre. Ge-
st non solo ha avuto coscienza della sua identita, ma pure 1’ha rivelata con la sua pa-
rola, con il suo atteggiamento, con la sua azione.

Possiamo anche tentare di spiegare come mai ci sia cosi raramente il titolo di
mediatore: «Per dirla con un paradosso, Gesu & mediatore tra Dio e gli uomini non so-
lo adempiendo in senso assoluto 1'idea di mediatore, ma sottraendo definitivamente
ad ogni mediazione immaginabile il suo significato salvifico»*. Se poi vogliamo sa-
pere perché gli competa questo titolo, allora dobbiamo approdare al dono della sua vi-
ta*. Gesil & mediatore perché salvatore.

4. ALCUNI ASPETTI DELLA SALVEZZA

Vogliamo ora presentare due aspetti della salvezza: La salvezza universale de-
scritta nel Vangelo secondo Luca e la salvezza celebrata nelle dossologie dell’ Apo-
calisse. E come sottolineare 1’universaliti e I’unicita della salvezza.

4.1. La salvezza universale descritta da Luca®

La rivelazione vetero testamentaria ha fatto della salvezza una delle qualifiche
pit rappresentative di Dio: dal tanto celebrato intervento liberatore in Egitto a van-
taggio di un gruppo di Ebrei al pill recondito e strettamente individuale senso di sol-
lievo recato all’orante dei salmi, Israele sa e professa che «fuori di Dio non ¢’& sal-
vezza» (Is 43,11) e ama quindi chiamare Dio salvatore (Is 63,8).

Luca non & ignaro di questo attributo divino (Lc 1,47), ma sa pure che ad un cer-
to momento la salvezza prende concretezza storica nel bambino annunciato dagli ange-

* O. BECKER, Alleanza, p. 78.

* Scrive ORIGENE, Omelie sul Levitico, Om 9,5.10 - PG 12,515.523: «Una volta all’anno il som-
mo sacerdote, lasciando fuori il popolo, entra nel luogo dove sta il propiziatorio con i cherubini su di esso.
Entra nel luogo dove ¢’¢ I'arca dell’alleanza e I'altare dell’incenso. LA a nessuno & permesso di entrare fuor-
ché al Pontefice. Ora se considero che il mio vero Pontefice, il Signore Gesii Cristo, vivendo nella carne,
durante tutto I'anno stava col popolo, quell’anno, di cui egli stesso dice: il Signore mi ha mandato a predi-
care la buona novella ai poveri, a promulgare un anno di grazia del Signore ¢ il giorno di remissione (cfr.
Lc 4,18-19) noto che una volta sola in quest’anno, nel giorno cioé dell’espiazione, entra nel santo dei san-
i, il che significa che, eseguito il suo compito, penetra nei cieli e si pone davanti al Padre per renderlo pro-
Pizio al genere umano. e per pregare per tutti coloro che credono in lui... Insegno [la parola divina: Ly 16]
agli antichi Ebrei come si doveva celebrare il rito della propiziazione per gli uomini, che si faceva a Dio.
Ma tu che sei venuto dal Pontefice vero, dal Cristo, il quale con il suo sangue ti rese propizio Dio e ti ri-
coneilid col Padre, non fermarti al sangue della carne, ma impara invece a conoscere il sangue del Verbo,
ed ascolta lui che ti dice: “Questo & il mio sangue dell’alleanza, versato per molti, in remissione dei pecca-
1" (Mt 26,28)».

* Pud essere utile consultare il lavoro ben documentato e meticoloso di S. ZEDDA, Teologia della
salvezza nel Vangelo di Luca, EDB, Bologna 1991; cfr. anche dello stesso, Teologia della salvezza negli At-
1 degli Apostoli, EDB, Bologna 1994,



192 RELAZION

li ai pastori: «Oggi vi € nato nella citta di Davide un salvatore, che & il Cristo Signore»
(2,11). Si tratta ora di distribuire questa salvezza nelle sue diverse manifestazioni e di
innervarla nella tridimensionalita del tempo: fino a Giovanni Battista si & avuta la pre-
parazione (16,16), con la venuta di Gesu si ha I’attualizzazione che & I’oggi della sal-
vezza (2,11), che ora si perpetua nel tempo attraverso 1’opera della Chiesa (At 4,12).

Per avere allacciato eventi, persone e tempi in un sistema armonico e dinamico,
Luca si & meritato il titolo di reologo della storia della salvezza". Certo, tutti gli evan-
gelisti parlano della salvezza, essendo un tema centrale, tuttavia Luca lo fa a modo suo,
con tratti particolari. Consideriamone uno in particolare: Gesu salvatore universale.

Per Luca la salvezza & intimamente collegata all’evento-Cristo, chiamato “Sal-
vatore” (Lc 2,11) e “salvezza” (Ic 19,9)®.

La provenienza di Luca dal mondo greco, una particolare sensibilita resa forse
pit forte da una buona preparazione culturale e I’ utilizzazione di fonti proprie, sono
tutti fattori che hanno permesso a Luca di esprimere con tratti propri 1’universalismo
della salvezza. Gesu supera una fitta rete di barriere sociali, morali, etniche e religio-
se per presentarsi il salvatore di tutti, soprattutto di tre categorie che vivevano in quel
tempo - e in parte ancora oggi - il dramma dell’emarginazione: i peccatori, gli stranieri
e le donne.

a) Gesu e i peccatori

11 Gesu di Luca si autodefinisce colui che «& venuto a cercare e a salvare cid che
era perduto» (19,10). Per poter salvare bisogna prima cercare, cioé favorire incontri,
creare situazioni e disposizioni che facciano emergere il senso del peccato, rompere
relazioni negative e iniziare un nuovo tipo di esistenza. Per questo serve I’annuncio
della Buona Novella, il Vangelo. Il fatto nuovo che si riscontra in Gest & quel suo ri-
volgersi a tutti indistintamente, anche a quei gruppi la cui conversione era ritenuta
particolarmente difficile, praticamente impossibile.

Luca anche in questo presenta casi tipici. Ricordiamo 1’incontro con I’innomi-
nata prostituta del cap. 7 e quello con Zaccheo. Il testo greco li accomuna definendo-
li i peceatori, un nome che «aveva nell’ambiente di Gest un significato ben preciso.
Non indicava solo coloro che trasgredivano apertamente i comandi di Dio e che per-
cid erano segnati a dito da tutti, ma anche quanti esercitavano una professione ritenu-
ta spregevole»”. Rappresentanti di attivitd infamanti, I’'una prostituta e I’altro capo
degli esosi esattori, proprio loro sono i destinatari della parola di salvezza.

1 «L’evangelista Luca & il primo scrittore biblico che abbia consapevolmente riflettuto sulla storia
ed abbia preso in considerazione gli avvenimenti storici come elemento portante dell’evangelo», J. ERN-
ST, Luca. Un ritratto teologico, Morcelliana, Brescia 1988, p. 39.

“ Incontriamo il titolo c@tHp solo in 1,47 (per Dio) e 2,11; quindi in At 5,31 e 13,23. Oltre a Lu-
ca, tra gli evangelisti, solo Giovanni usa il termine: una volta sola in 4,42. Situazione analoga per il sostan-
tivo o@tnpic usato da Le 1,69.71.77 (per Dio) e 19.9. Tra gli altri evangelisti, solo Giovanni, una volta so-
la, in Gv 4,22. Cfr. W. FOERSTER, owtijp, GLNT, X111, coll. 583-593.

* 1. JEREMIAS, Gerusalemme al tempo di Gesit, Dehoniane, Roma 1989, p. 267.



Mauro OrsaTT 193

Il pensiero di Gesu sui peccatori & icasticamente fissato nella parabola del fari-
seo e del pubblicano al tempio: chi parte svantaggiato, trova riparo nella misericordia
di Dio e nell’'umile confessione della propria colpa; cosi lo svantaggio viene elimina-
to, lasciando il posto ad un inequivocabile giudizio di Gesu che riporta I’atteggia-
mento di Dio verso il peccatori pentiti.

b) Gesi e gli stranieri

Luca & 'unico scrittore straniero del Nuovo Testamento, perché, secondo la
tradizione, sarebbe un convertito di Antiochia. Questo spiega il suo particolare inte-
ressamento per gli stranieri, rappresentati soprattutto dal gruppo dei samaritani. Co-
nosciamo la loro origine storica, nonché la situazione di popolazione etnicamente e
religiosamente ibrida. Da qui vengono I’impurita e 1’isolamento.

Luca non presenta sempre i samaritani in edizione di lusso, perché di loro ri-
corda pure il rifiuto nei confronti di Gesti e del suo messaggio (cfr. 9,51-56). Tuttavia
riporta anche due brani in esclusiva che mostrano in luce positiva i samaritani. Il pri-
mo ¢ la celebre parabola del buon samaritano (10,29-37), un titolo che, cosi come suo-
na, sarebbe agli orecchi di un giudeo al tempo di Gesl una contradictio in terminis
perché un samaritano non puo essere buono. Gesu invece lo presenta tanto buono da
additarlo come esempio al dottore della legge: «Va’ e anche tu fa’ lo stesso» (10,37).
La figura di questi odiati stranieri viene riabilitata, si riconosce loro pari dignit, ad-
dirittura salgono in cattedra e diventano professori per tutti.

L’altro brano che mette in luce il valore dei samaritani & il miracolo dei dieci
lebbrosi (17,11-19). Un particolare ricorda al lettore che uno solo dei miracolati tornd
aringraziare Gesu ed «era un samaritano» (17,16). Il ritorno gli procura la salvezza spi-
rituale®, dopo quella corporale. Una salvezza integrale che richiama quella del parali-
tico (cfr. 5,17-26). «Alzati e va’, la tua fede ti ha salvato!» sono le parole della nuova
nascita, del rinnovamento del cuore, grazie al miracolo dell’amore che si chiama per-
dono. La salvezza, anche se offerta a tutti, diventa efficace solo quando & accettata dal-
la fede. Questa consiste nell’accorgersi del dono e nel rivolgersi al donatore. Il miraco-
lo, piti che per il benessere che produce, vale per la trasformazione dei sentimenti e per
il cambiamento morale a cui da origine. Dieci sono stati guariti, ma uno solo salvato.
Ancora una volta un samaritano, un detestato straniero, & proposto a modello. Il senso
di gratitudine ha appianato la strada e gli ha meritato di ricevere in dono la salvezza.

Con Gesli non ci sono pill stranieri nella comunita ecclesiale e 1’unica estraneiti
conosciuta & quella della pecora perduta, una estraneita voluta e colpevole.

¢) Gesii e le donne

Al tempo di Gesti la donna viveva un’esistenza piuttosto marginale dal punto di
vista sociale e religioso: non veniva istruita nella legge e non prendeva parte attiva al-

* Parole di salvezza sono rivolte da Gesii anche alla donna di 7,50, alla emorroissa di 8,48, al cie-
co di 18,42 (cft. anche le parole a Zaccheo, 19,9).



194 RELAZIONI

la vita pubblica. Si realizzava unicamente nell’ambito familiare e soprattutto nella
maternita.

Nel Terzo Vangelo la donna conosce una sostanziale promozione’. Ovviamen-
te non si tratta del manifesto di un presunto movimento femminista ante lifteram che
lotta per il riconoscimento dei diritti della donna. Se Luca parla di pit delle donne e
assegna loro un ruolo significante, intende con questo dimostrare che I’amore di Dio
in Cristo & rivolto a tutti indistintamente, all’uomo come alla donna, abolendo antichi
privilegi e superando ingiuste differenziazioni. Fin dalle prime battute ¢ presentata
una donna, Elisabetta, che & riconosciuta giusta ed irreprensibile al pari del marito.
Particolarmente insistita la figura di Maria, tanto che Luca, lo ricordiamo ancora una
volta, venne definito il pittore della Vergine.

Pit volte la donna & beneficiaria dell’ opera misericordiosa di Gest, sia attraver-
so un’azione miracolosa (si veda, per es. la guarigione della donna curva, 13,10-13), sia
mediante una parola consolatoria (es. le donne di Gerusalemme, 23,27-31), sia ancora
e soprattutto con il perdono dei peccati (es. la peccatrice, 7,36-50). Altre volte la don-
na & scelta per essere soggetto di parabole come quella che ha perduto la moneta
15,8-10 o quell’altra che insiste presso il giudice fino ad ottenere, 18,1-8. Alla cate-
goria ancora pill emarginata delle vedove, Gesl riserva un trattamento di favore quan-
do, per esempio, interviene senza essere richiesto a restituire vivo il figlio della vedo-
va di Nain, 7,11-17.

Anche per la donna Gesi si presenta come salvatore, perché le restituisce un
ruolo attivo nell’ascolto della Parola che salva e nell’accedere direttamente all’incon-
tro con lui, senza pit bisogno di mediazione maschile.

4.2. La salvezza celebrata: le dossologie dell’Apocalisse

Alcuni autori sostengono che I’origine delle dossologie di Ap o almeno il loro
Sitz im Leben sia da ricercare nel periodo storico in cui fu scritta 1" Ap, il finire del pri-
mo secolo, quando dilagava il culto imperiale. In polemica con esso, I’ Ap rivendiche-
rebbe solo per Dio la celebrazione della lode che, invece, in Asia minore era cantata
da confraternite specializzate durante le cerimonie ufficiali in onore dell’imperatore™.

Se nell’ AT, era facile rivolgersi a Dio con celebrazioni inniche e liturgiche™,
non lo era altrettanto, agli inizi, per Gesu. L’adorazione rivolta a Gest costituisce un
fenomeno significativo nello sviluppo della cristologia della Chiesa primitiva. Infatti
nel giudaismo I’adorazione di Dio era il risvolto liturgico della fede monoteistica. E
vero, perd, che, sempre nell’ AT, tra Dio e I’'uomo venivano posti molti intermediari.
La Chiesa primitiva, non senza seri pericoli, cercd di comprendere il ruolo di media-
zione di Cristo servendosi di questo orizzonte di pensiero. Il giudaismo perd non po-

s\ Cfr. M. ORSATTI, Luca: Vangelo al femminile, Ancora, Milano 1997.

# Sostengono tale idea Peterson e Cothenet in P. GRELOT (ed.), La liturgia nel Nuovo Testamen-
to, tr. it., Borla, Roma 1992, p. 171.

3 Cfr. 1Cr 16,36; 29,10.13.



Mauro Orsarm 195

teva ammettere, seguendo fedelmente il primo precetto del decalogo (Es 20,2-6; Dt
5,6-10), che si adorasse alcun altro se non JHWH solo.

La fede cristiana, di fronte a cid, non poteva far valere il concetto dell’unita del-
la natura divina, per altro non ancora precisato terminologicamente, perché per i giudei
era pilt importante I’esclusivo diritto di Dio all’adorazione che la nozione dell’uniti
della divina natura. La Chiesa primitiva dunque si trovava nella situazione di poter es-
sere rigettata come idolatra quando vedeva Gesli come degno di adorazione. E questo
deve aver fatto procedere con una certa esitazione lo sviluppo della cristologia, ma non
ha impedito che essa si indirizzasse gia sulla via che sari seguita dalla teologia nicena.

L’ Apocalisse testimonia nello stesso tempo 1’adorazione che la Chiesa rivolge
a Gest e la paura di infrangere il monoteismo™. Attraverso la rielaborazione di temi e
termini desunti dalla tradizione giudaica, I’ Ap esprime nelle dossologie 1’adorazione
dell’unico Dio e la proibizione del culto angelico, asserendo cosi, in modo chiaro, la
divinita di Cristo e la sua reale distinzione rispetto al mondo angelico e non semplice-
mente la sua superiorita, a modo di primus inter pares. Infatti in Ap 19,10 e 22,8-9
I'angelo vieta a Giovanni la prostrazione nei suoi confronti. Di per sé la prostrazione
(mpookvvnolg) era ammessa in ambito giudaico anche come gesto di riverenza e di
sottomissione a un superiore umano e non solo a Dio. Ma 14 dove, riguardo agli esse-
ri celesti, vi era il pericolo di eccedere nell’ onore conferito con la prostrazione e com-
piere qualche atto riservato esclusivamente al culto divino, la mentalita giudaica vie-
tava tali atteggiamenti. Ancor di pil, erano gli angeli stessi che proibivano agli uomi-
ni la prostrazione nei loro confronti.

11 rischio idolatrico costringe a tale espediente per salvaguardare il monotei-
smo. Giovanni respira questo humus religioso, del quale si trovano tracce evidenti in
Ap. Di fatti nei due passi precedentemente citati la ripetizione del tema & vista da qual-
cuno come causata da una tendenza all’adorazione degli angeli in alcune Chiese del-
I’Asia. In 19,10 il rifiuto dell’angelo all’adorazione & dovuto al fatto che la rivelazio-
ne non & comunicata dall’angelo, ma dalla testimonianza che Gesii porta; in 22,8-9,
trattandosi della conclusione del libro, il rifiuto intende mostrare che 1’ autorita del li-
bro non viene da un angelo ma da Dio stesso. Infatti poi in 22,16 Gesii stesso dira: «lo,
Gest, ho mandato il mio angelo, per testimoniare a voi queste cose riguardo alle Chie-
se». Gesu & la sorgente della rivelazione e solo lui merita lode, mentre I’angelo & un
mero intermediario della rivelazione, anche se Gesii & subordinato a Dio e da Iui rice-
ve la rivelazione™,

* Lo stesso dicasi per un altro testo di fondamentale importanza su questo argomento, I’ Ascensio-
ne di Isaia, 18. Anche qui & presente la viva preoccupazione di impedire I’adorazione agli angeli, che sono
solo servi, e di riservare la stessa solo a Cristo e allo Spirito. Di pit, lo stesso Cristo ¢ lo stesso Spirito so-
no rappresentati come adoratori di Dio. Si rileva qui la volont?, presente pure in Ap, di dirigere ultimamente
tutta I’adorazione a Dio Padre (I’intento monoteistico soggiacente & evidente).

“In Ap 1,1 viene indicata una catena di comunicazioni: Dio, Ges, angelo, Giovanni, cristiani. Ma
quando si distingue tra i datori della rivelazione dagli strumenti con i quali essa avviene & chiaro che Gesii
appartiene ai primi insieme a Dio, mentre gli altri ai secondi.



196 RELAZIONI

La domanda posta quasi retoricamente dall’angelo: «Chi & degno...?» (5,2), in-
tende non solo asserire che 1’ Agnello & degno, ma che nessun altro & degno. Cosi &
messo in chiaro il ruolo unico ed esclusivo di Cristo; & lui che opera la salvezza e com-
pie il giudizio, attuando la volonta del Padre; infatti riceve il libro da Colui che siede
sul trono. Per I’accettazione di quest’unico ruolo, Cristo riceve 1’adorazione (5,8-13)
da parte della corte celeste e dell’intera creazione. Cristo, benché riceva la rivelazio-
ne (1,1) e il libro (5,7) da Dio, & posto a fianco di Dio, gli & uguale e deve essere ado-
rato. Non ¢’¢ dubbio che in 5,8-13 Giovanni ritragga [’adorazione dovuta a Cristo. Al
versetto 13, che & il climax, si vede che 1’adorazione & effettuata da tutta la creazione
nei confronti di Dio e dell’ Agnello. Si nota pure la sensibilita di Giovanni nei con-
fronti del monoteismo: quando Dio e Cristo sono menzionati insieme si usa far segui-
re un verbo singolare (11,15) o un pronome singolare (22,3), manifestando cosi la ri-
luttanza di Giovanni di parlare di Dio e di Cristo come una pluralita. L’unica adora-
zione esprime anche 1’unita di natura di Dio e di Cristo. Per questo Cristo non puo es-
sere un oggetto di adorazione alternativo, ma partecipa della gloria dovuta a Dio.

Possiamo allora dire che le dossologie diventano la celebrazione innico-liturgi-
ca dell’opera di salvezza operata da Dio e da Cristo; in esse vengono sinteticamente
ripresi i dati cristologici fondamentali. Attraverso 1’attribuzione dell’unica lode a Dio
e a Cristo, la Chiesa esprime la sua fede nell’unico Dio Salvatore™.

5. L’UNICITA E IL VALORE DELLA MEDIAZIONE

In quanto Dio-uomo, Gesu ¢ il mediatore perfetto, che congiunge gli uomini a
Dio, procurando loro i beni della salvezza e della vita. Si tratta di una mediazione uni-
ca. Non sono ammissibili mediazioni concorrenti o parallele, mentre si puo parlare di
mediazioni partecipate o dipendenti®’.

Sono molti i testi che parlano di Cristo come unico salvatore e quindi come uni-
co mediatore. Possiamo citare il famoso passo di Pietro che riporta il pensiero della co-
munitd primitiva: «In nessun altro ¢’e salvezza; non vi ¢ infatti altro nome dato agli uo-
mini sotto il cielo nel quale sia stabilito che possiamo essere salvati» (At 4,12)*. Privi-
legiamo due testi, entrambi di Giovanni, per affermare che I’idea di mediazione unica e
insostituibile di Cristo compare anche senza il vocabolario specifico. Nel primo trovia-
mo un aspetto della coscienza di Gesu, nel secondo la universalita della sua mediazione.

5.1. L’autocoscienza di Gesu, via, verita e vita (Gv 14,6)

All’interno dei discorsi di addio, troviamo una frase di Gesu che rivela la sua
coscienza di essere mediatore unico, in quanto unico accesso al Padre.

* Per una celebrazione di Cristo salvatore attraverso alcuni inni, cfr. R. PENNA, Cristo, salvacion
de Israel y recapitulacién del cosmos, Ecclesia 11 (1997), 337-359.

7 Cfr. Redemptoris missio, 5.

* L’idea ricorre in tanti altri passi, per esempio At 5,31; 13,23.



Mauro ORrsatn 197

Nella prima parte del cap. 14 Gesu aiuta ad alzare il tiro, permettendo ai suoi di
sbirciare un poco nella vita eterna (vv. 1-4); sollecitato dalla domanda di Tommaso,
Gesl fa una poderosa dichiarazione che & la verita del suo ruolo di mediatore.

Un’abbagliante luce pasquale si stende sul presente brano e su tutti i discorsi di
addio. La dipartita di Gest non & una partenza senza ritorno, né una partenza infrut-
tuosa. Con la sua morte e risurrezione egli «prepara un posto», cioé rende possibile ai
discepoli la comunione con il Padre. Non si tratta, ovviamente di un posto in senso
spaziale o geografico, ma di un luogo teologico nel senso di immettere i discepoli nel
circuito della relazione trinitaria. Il posto potrebbe essere meglio definito come in-
contro con la persona del Padre. Cristo & colui che & via, 0 mezzo, che rende possibi-
le tale incontro. Bisogna comunque fare attenzione a non scambiare la mediazione di
Gesti come un semplice mezzo che attraverso la sua intercessione media una relazio-
ne degli uomini con Dio. Egli & colui nel quale si opera definitivamente la comu-
nione tra Dio e gli uomini. Lo vediamo bene nel passo di Gv 14.6.

Non ¢ facile capirlo e Tommaso obietta confessando I’ignoranza sua e degli al-
tri: «non sappiamo» (v. 5). A questo punto Gesi esce allo scoperto con una frase che
contiene, al contempo, una rivelazione e un programma: «lo sono la via, la verita e la
vita» (v. 6). Dei tre termini, il pill importante & quello di via, essendo gli altri due,
quelli di verita e di vita, la condizione e il fine. La verita nel linguaggio giovanneo in-
dica la rivelazione di Gesi, il disvelamento della realta misteriosa di Dio. La vita & la
meta cui porta la via. Cristo & dunque, con la sua persona, la via dell’incontro con il
Padre. Il v. 6 & dunque un mini trattato cristologico: «I sostantivi via, verita e vita in
Gv 14,6 sono applicati al Cristo per indicare le sue tre funzioni specifiche di mediato-
re, rivelatore e salvatore. Gesti non & solo I'unica persona che pud mettere in rappor-
to con il Padre, ma nello stesso tempo manifesta in modo perfetto la vita e I’amore di
Dio per I'umanita e comunica la mondo la salvezza»®.

La frase & perentoria e non lascia spazio a dubbi: Gesii rivendica di essere 1’u-
nica via, escludendo categoricamente presunti concorrenti®. Di costoro ne esistevano
tanti al tempo di Giovanni. Soprattutto nel mondo greco pullulavano sedicenti maestri
che assicuravano di possedere piste privilegiate per raggiungere la divinita. Erano le
droghe religiose del tempo, ampiamente reclamizzate e sempre ambite dal popolo.
Non era da meno il mondo giudaico, che rimpiangeva altre vie, divenute obsolete (os-
servanze e pratiche religiose come noviluni, regole alimentari ecc.), cercando di rein-
serirle nei circuiti della felicita: la lettera ai Colossesi lo testimonia.

Con questo sottofondo si comprende meglio la perentorieta di Gesit: «Egli, qua-
le via a Dio cercata dall’'uomo, ha posto fine a tutti i tentativi umani di aprirsi un ac-

* 8. PANIMOLLE, Lettura pastorale del Vangelo di Giovanni, 11, p.215;

“ «Tu cerchi la via? Prima di dirti dove devi andare, ha promesso per dove devi passare. Disse: “To
sono la via”, la via per arrivare dove? Alla verita e alla vita. Rimanendo presso il Padre era verita e vita; ri-
vestendosi della nostra carne, & diventato via... Cristo in quanto uomo, & la tua via; in quanto Dio, & la tua
patria. La nostra patria & verita e vita; la nostra via & il Verbo fatto carne che ha abitato fra di noi» (S. AGO-
STINO, Trattati su Giovanni 34,9 - CCL 36,316).



198 ReLAzZIONI

cesso al Padre. L’unica via a Dio & dunque una Persona, Gesu Cristo»®'. Tale rivela-

zione diventa monito ai discepoli: costoro non devono arrestare la corsa verso la cro-
ce perché sarebbero esclusi dalla festa del trionfo, sarebbe loro sbarrato 1’accesso al
Padre, alla dimora che Gesu vuole preparare loro. Su questo punto la predicazione cri-
stiana era stata chiara e inflessibile, presentando Gesii come I’unica possibilita di sal-
vezza per 1’uomo, la sola speranza di raggiungere il Padre. Il testo di Giovanni non fa
altro che codificare in termini finemente teologici un pensiero diffuso gia dalla prima
predicazione (cfr. At 4,12).

5.2. L’universalita della mediazione del Logos: Gv 1,9

Il Iettore del IV Vangelo & subito preso da un senso di stupito smarrimento quan-
do inizia a leggere il testo. Fin dalle prime battute si sente rapito in un mondo divino,
responsabile della creazione e in continua comunicazione con I’'uomo. Al piacevole
senso di soprannaturale, si aggiunge una buona dose di sano realismo che non dimen-
tica la triste possibilita dell’uomo di restare estraneo al mondo divino. Luci e ombre si
alternano e si rincorrono, impedendo al lettore di rimanere in un dubbio increscioso. Si
profila nitido e distinto il risultato finale, quello che vede il trionfare della luce, della
vita, della Parola che si fa carne proprio per permettere al bene di vincere il male.

Giovanni inizia diversamente dagli altri evangelisti®. Il suo interesse non si
limita alla vita pubblica di Gest (come Marco), né intende indagare circa la sua in-
fanzia (come Matteo e Luca). Con una ouverture grandiosa, con un preludio ritmato,
porta il lettore nel mistero stesso di Dio. Di Lui, perd, non offre una speculazione me-
tafisica, non parla di cid che la teologia posteriore indichera come le processioni tri-
nitarie. Il prologo propone la descrizione della storia della salvezza in forma di inno,
in analogia con il Sal 78 che descrive poeticamente la storia di Israele. Poiché si trat-
ta non di teologia speculativa, ma di teologia incarnata, 1’attenzione verte sul rappor-
to Dio-uomini, pii che sulla natura di Dio.

Senza inoltrarci nella scintillante ricchezza del Prologo, fissiamo la nostra at-
tenzione sul punto che ci interessa particolarmente.

«Veniva nel mondo la luce vera, quella che illumina ogni uomo (wovTQ
avBpwmov)y (Gv 1,9).

Nella parte che precede immediatamente il nostro versetto era stata prospettata
la testimonianza di Giovanni. Il suo impegno testimoniale assume una valenza uni-
versale, evitando possibili “ghetti’ e rompendo mentalita ristrette. Troviamo al v. 7 un
«tutti» che ingloba tutti gli uomini, al di sopra di possibili distinzioni di ceto, di razza,
di religione. L’interesse si & spostato da «tutte le cose» del v. 3 a «tutti gli uomini» del
presente versetto. Sia che si tratti dell’azione creatrice e cosmica del Logos, sia che si
riferisca alla testimonianza di Giovanni, si respira un’aria universalista che ossigena il

® G. ZEVINI, Vangelo secondo Giovanni, 11, Citta Nuova, Roma 1987, p. 130.
“ Per I'esegesi del passo, oltre a tutti i commentari su Giovanni, si veda la monografia alla quale mi
sono ispirato: A. FEUILLET, /I prologo del quarto vangelo, tr. it., Cittadella, Assisi 1971.



Mauro ORsaTT 199

pensiero. Resta ormai alle spalle il tempo delle miopi chiusure, delle visioni partico-
laristiche e settoriali che limitano e mortificano.

L’idea di apertura universale incontra ampia risonanza al v. 9, allorché il Logos
¢ ritenuto luce vera, che «illumina ogni uomo». Gia i Padri della Chiesa e gli antichi
scrittori avevano apprezzato e valorizzato simile affermazione, a dir poco rivoluzio-
naria. Secondo Giustino, il Logos si era rivelato pure ai Greci e ai barbari; lo stesso
Socrate aveva parzialmente conosciuto Cristo; la dottrina di Platone, degli Stoici, dei
poeti greci non era estranea a quella di Cristo™, Nella stessa scia, Clemente Alessan-
drino non esita ad affermare I’esistenza di un festamento greco®™, quasi il mondo pa-
gano fosse stato preparato a ricevere Cristo come il mondo giudaico lo fu dalle Scrit-
ture. Il risultato & sorprendente e piacevolmente innovativo: accettata tale illumina-
zione, ne consegue che, di fatto, tutti fruiscono dei vantaggi dal Logos.

Avvalendosi di tale scoperta, il IV Vangelo opera un sensibile ampliamento del
concetto di Parola, perché non & solo rivelazione, come nell’ AT. Per Giovanni, il Lo-
gos ¢ insieme Parola e Sapienza di Dio®. Proprio in forza di questo secondo aspetto il
Logos pud pil facilmente raggiungere tutti gli uomini senza essere costretto entro i
confini dell’esperienza del popolo di Dio. Se I’illuminazione raggiunge tutti gli uomi-
ni, allora ne viene che tutti gli uomini possono partecipare, ¢ di fatto partecipano, dei
benefici apportati dal Logos. In questa linea possiamo leggere quasi sinotticamente
Rm 1,19-23, anche se apparentemente non esiste un punto di contatto immediato. As-
sente il legame letterario, esiste quello contenutistico. Paolo rivendica la possibilita
che il mondo, inteso come il creato nella sua forma e bellezza, & “aperto” in quanto
leggibile a chiunque®, anche se non ancora arricchito dal dono della rivelazione divi-
na. E il presupposto della conoscenza naturale di Dio”. Essa & possibile perché ogni
uomo pud leggere nella natura esistente le tracce divine, quelle lasciate dalla Sapien-
za del Logos nella creazione.

Accettato il principio della benefica presenza universale del Logos, dobbiamo
ammettere e riconoscere il bello e il vero ovunque esso si trovi, anche fuori dalla rive-
lazione in senso stretto. L’idea fa la sua felice e provvidenziale comparsa per la prima
volta nel testo conciliare della costituzione dogmatica Lumen gentium, quando tratta

“ Cfr. Seconda Apologia, 10,8; 13,2.

* Cfr. Stromata, 6,5,40-43.

*In Prv 8,22-36 & presentata la Sapienza che ha svolto funzione di architetto nella creazione del-
I"universo. Quindi pone le sue delizie «tra i figli dell'uomo» (v. 31). Essa si incarica di istruire e di illumi-
nare gli uomini, qualunque sia la loro nazionalita. Similmente il Siracide attribuisce a se stesso un compito
di respiro universale, quando si esprime cosi: «Fard ancora splendere la mia dottrina come I’aurora; la fard
brillare molto lontano» (Sir 24,30). Si veda anche, nella letteratura giudaica, il Testamento di Levi, 14.4.

* Un pensiero attribuito a Galileo dice che esistono due libri, quello della rivelazione e quello sem-
pre aperto della creazione.

" Affermata dal concilio Vaticano I: «Badem sancta mater Ecclesia tenet et docet, Deum, rerum
omnium principium et finem, naturali humanae rationis lumine e rebus creatis certo cognosci posse; “invi-
sibilia enim ipsius, a creatura mundi, per ea quae facta sunt, intellecta, conspiciuntur [Rom 1,20]» (DS
3004). Pud aiutare la lettura di M. DUMALIS, La salut en dehors de la foi en Jésus-Christ? Observations sur
trois passages des Actes des Apétres, in “Eglise et Théologie” 28 (1997), 161-190.



200 ReLazioni

del rapporto della Chiesa con i non cristiani: «...N€ la divina Provvidenza nega gli aiu-
ti necessari alla salvezza a coloro che senza colpa da parte loro non sono ancora arri-
vati a una conoscenza esplicita di Dio, e si sforzano, non senza la grazia divina, di
condurre una vita retta. Perché tutto cio che di buono e di vero si trova in loro, & rite-
nuto dalla chiesa una preparazione al vangelo, e come dato da colui che illumina
ogni uomo, affinché abbia finalmente la vita»®. In modo analogo, la dichiarazione sul-
le relazioni della chiesa con le religioni non cristiane afferma, dopo aver parlato del-
I’induismo e del buddismo: «La chiesa cattolica nulla rigetta di quanto & vero e santo
in queste religioni. Essa considera con sincero rispetto quei modi di agire e di vivere,
quei precetti e quelle dottrine che, quantunque in molti punti differiscano da quanto es-
sa stessa crede e propone, tuttavia non raramente riflettono un raggio di quella Verita
che illumina tutti gli uvomini. Essa pero annunzia, ed ¢ tenuta ad annunziare, incessan-
temente Cristo che & “la via, la verita e la vita” (Gv 14,6), in cui gli vomini trovano la
pienezza della vita religiosa e nel quale Dio ha riconciliato a sé tutte le cose» (Nostra
aetate, 2). I testi che si muovono in questa linea si possono moltiplicare®.

La riflessione su Gv 1,9 potrebbe portare ad indebite conclusioni. Una potreb-
be essere 1'inutilitd dell’incarnazione, la non urgenza di portare la buona novella la
mondo intero. Troppi testi del NT parlano della necessita di Cristo salvatore. Non pud
essere la strada da battere. Il testo di Gv 1,9 ¢ piuttosto da leggere nella dinamica del
a fortiori: se gia prima il Logos svolgeva un ruolo di mediazione cosmica, a maggior
ragione Gesli, Logos incarnato, svolge una universale, impareggiabile e insostituibile,
perché unica, azione di mediazione. Cid che risulta & un senso di trepida speranza, mi-
sto a fiduciosa certezza, nonché a serio impegno di far conoscere e amare Cristo da
tutti e ovunque.

Oramai sono poste le condizioni per una nuova stagione ecclesiale, per un dia-
logo pit sereno™, meno presuntuoso, mosso dallo spirare fantasioso, onnipresente e

* LG, 16. Le sottolineature sono nostre.

“ Cfr. Ad gentes, 9; Redemptoris missio, 28. Cfr. COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNA-
ZIONALE, Il cristianesimo e le religioni, nn. 40-48. Si legga anche il discorso di GIOVANNI PAOLO II
tenuto mercoledi 4 febbraio 1998: «Pertanto nelle grandi religioni, che la Chiesa considera con rispetto e
stima nella linea indicata dal Concilio Vaticano II, i cristiani riconoscono la presenza di elementi salvifi-
ci, che operano pero in dipendenza dall’influsso della grazia di Cristo. Tali religioni possono cosi contri-
buire, in virtil dell’azione misteriosa dello Spirito Santo che “soffia dove vuole” (Gv 3,8), ad aiutare gli
uomini nel cammino verso la felicita eterna, ma questo ruolo & anch’esso frutto dell’attivita redentrice di
Cristo. Anche in rapporto alle religioni, percio, agisce misteriosamente Cristo Salvatore, che in quest’o-
pera unisce a sé la Chiesa, costituita “come sacramento dell’intima unione con Dio e dell’unita di tutto il
genere umano” (LG, 1)».

™ Nel recente sinodo dei vescovi dell’ Asia, celebrato a Roma tra il 19 aprile e il 14 maggio 1998,
alcuni presuli, tra cui quelli dello Sri Lanka, hanno invitato ad un ripensamento teologico: «L uniciti di Ge-
st Cristo e della Chiesa costituisce un perenne problema e pone difficolta particolari a un autentico dialo-
go. Nel tentativo di risolverle alcuni si sono spinti da una posizione estrema all’altra, vale a dire da un esclu-
sivismo caratterizzato dall’insistenza ecclesiocentrica a un pluralismo con insistenza teocentrica.... La nuo-
va sfida & percid di parlare dell’identita di Gesu Cristo nel contesto delle religioni mondiali e della cultura
secolare. Gest Cristo deve essere presentato come colui che da pieno compimento a tutte le aspirazioni



Mauro ORrsaTT 201

onnicomprensivo dello Spirito Creatore, che rende efficace, e prolunga nel tempo e
nello spazio 1’azione di Cristo unico mediatore.

Contrariamente ai timori di alcuni che temono un raffreddamento del dialogo
interreligioso se si vuole parlare della unicita e universaliti della mediazione di Cri-
sto, si puo affermare che una corretta trattazione non solo non fa ombra alle altre reli-
gioni, ma, molto piu, permette loro di esprimersi al massimo e di fiorire in una rinno-
vata primavera’.

6. CONCLUSIONE

La riflessione sulla mediazione di Gest, unico e universale mediatore, porta a
diverse considerazioni. Ne citiamo due. La prima riguarda la persona di Gesi stesso,
la sua vera identitd, che affidiamo alla sapiente lettura dei Santi Padri: «Egli & giusto
in se stesso e giustifica se stesso. Unico salvatore, unico salvato. Egli porto nel suo
corpo sulla croce cio che rimosse dal suo corpo attraverso il battesimo e salva ancora
per mezzo della croce e dell’acqua. E Agnello di Dio che toglie i peccati del mondo,
che aveva preso su di sé. E sacerdote e sacrificio di Dio. Per questo offrendo sé a se
stesso, riconcilia se stesso per mezzo di se stesso con se stesso e inoltre con il Padre e
con lo Spirito Santo»”,

La seconda considerazione riguarda la nuova dignita dell’'uomo. Costui, gia ap-
prezzato da s. Ambrogio come «il culmine e quasi il compendio dell’universo e la su-
prema bellezza di ogni creazione»”, accrescera a dismisura la sua dignita perché rige-
nerato da un amore che si costruisce nel dono dono della vita. Lo esprime con un toc-
co di liricita un anonimo autore del secondo secolo: «Che cosa & avvenuto? Oggi sul-
la terra c’¢ grande silenzio, grande silenzio e solitudine. Grande silenzio perché il Re
dorme: la terra & rimasta sbigottita e tace perché il Dio fato carne si & addormentato e
ha svegliato coloro che da secoli dormivano. Dio & morto nella carne ed & sceso a
scuotere il regno degli inferi... Certo egli va a cercare il primo padre, come la peco-
rella smarrita. Egli vuole scendere a visitare quelli che siedono nelle tenebre e nel-
I"ombra di morte... Sorgi allontaniamoci da qui. Il nemico ti fece uscire dalla terra del
paradiso. lo invece non ti rimetto pill in quel giardino, ma ti colloco sul trono celeste...
Il trono celeste & pronto, pronti ¢ agli ordini i portatori, la sala & allestita, 1a mensa ap-
parecchiata, I'eterna dimora & addobbata, i forzieri aperti. In altre parole, & preparato
per te dai secoli eterni il regno dei cieli»™.

umane», testo riportato da G. SANDIONIGI, Cristo salvatore e il “puzzle "asiatico, in “Mondo e Missio-
ne” (marzo 1998), 49,

"Il problema & stato affrontato e ben focalizzato da J. DUPUIS, Jésus-Christ a la rencontre des re-
ligions, Desclée, Paris 1989; dello stesso autore pit recentemente, Cristo universale e vie di salvezza, in
“Angelicum” 74 (1997), 193-217.

“ BEATO ISACCO DELLA STELLA, Discorso 42 - PL. 194,1832.

™ Esamerone X, 75.

™ Omelia sul Sabato santo, PG 43 439.462-3.



202 ReLAzIONI

Sul finire, offriamo un quadro di riferimento generale in cui collocare la nostra
riflessione™. All’inizio sta un Dio, creatore e Padre, che vuole la salvezza degli uomi-
ni, ciod un rapporto di amore. Tradito questo progetto con il peccato, egli si impegna
a ricostruirlo. La salvezza sara prima di tutto un recupero e quindi una immissione
nella vita divina. Dunque la salvezza degli uomini ha la sua origine nella volonta di
salvezza universale di Dio e il suo motivo nell’amore e nella misericordia paterna del
Signore. Spinto unicamente da amore, ha mandato il suo Figlio «perché il mondo si
salvi per mezzo di lui» (Gv 3,17). Con il mistero pasquale Gest ha liberato I'uomo dal
peccato e gli ha restituito la dignita di figlio di Dio. La risurrezione di Cristo ha avu-
to come effetto, tra gli altri, il dono dello Spirito Santo che mette nell’'uomo la vita
Cristo, lo rende figlio e lo abilita a rivolgersi a Dio chiamandolo con il tenero appel-
lativo di babbo (cfr. Rm 8,25).

In conclusione, Dio ha costituito Gest, il Crocifisso e il Risorto, «capo e salva-
 tore» (At 5,21) degli uomini. Questa & I’unica, totale e definitiva mediazione di Cristo.

 Editoriale in “Civilta Cattolica” (1/1995), 425-435.



Mauro Orsam 203




