RTLu IV (2/1999), 2056-225 205

Les religions humaines
selon les Péres de I’Eglise

Maria Brun
Faculté de Théologie (Lucerne)

Un chrétien de nos jours, croyant et pratiquant sa foi, n’aura pas de doute sur
'unicité de Jésus-Christ. Et qui voudra mettre en question 1'universalité du salut of-
fert par le Fils de Dieu? C’est par son incarnation que le Verbe de Dieu a assumé la
nature humaine afin de la racheter dans Sa mort; puis, ¢’est au moyen de Sa résurrec-
tion qu’ll I’a restaurée dans son état primitif telle qu’elle avait été créée initialement.
L’oeuvre salvifique de Jésus-Christ porte bien sur 'univers tout entier, ¢’est-a-dire le
cosmos dans son intégralité de toute la création. Or, le salut du monde ne connait pas
de limites.

Qu’en pensent donc les hommes et les femmes partageant une attitude critique
envers I'Eglise? Qu’en disent les gens qui ont quitté 1’Eglise? Et notre jeunesse, se
déclarant chrétienne mais ignorant les détails de sa religion? Est-ce que pour tous
ceux-ci Jésus-Christ restera toujours I’unique médiateur du salut? N’y a-t-il pas
d’autres chemins et différents moyens? On aurait tort de supposer que 1’homme de
nos jours reste indifférent a toute question de religion. Probablement plus que jamais
on se questionne sur le va-et-vient de 1’homme, on aimerait en savoir davantage sur
la vie aprés la mort, on est curieux de mieux apprendre sur la préexistence de tous les
Etres.



206 RELAZIONI

Cette attitude est sirement un résultat, et qui en douterait, de notre &re régie
par le profit et la concurrence, une époque dirigée par le commerce et les finances, un
temps caractérisé par la faisabilité et la réalisation de pratiquement tout ce que 1’hom-
me peut s’imaginer. Or, si le perfectionnisme ne s’arréte méme pas devant I’homme
qui, de par sa nature, ne sera jamais parfait; si méme I’esprit de commerce n’épargne
pas I’étre humain et I’affronte avec un comportement méprisant en le jugeant d’aprés
une date d’échéance: voici donc le moment venu ou 1’homme, dans un ébranlement
fondamental, recommence 2 se poser la question du sens de la vie. Mais, se souvient-
il d’étre baptisé? A-t-il jamais réfléchi sur ce que le baptéme signifie et implique? La
foi chrétienne, est-elle vraiment I’unique et le meilleur chemin? Visiblement, une per-
sonne en détresse a aujourd’hui, et nous ne parlons que de la Suisse, le choix entre
plus de six cents mains tendues, toutes promettant le salut de son dme. Ou alors trou-
ver la réponse?

1. LES RELIGIONS HUMAINES

1.1. L’homme pose des questions

Depuis toujours et dés les origines du monde, I’homme ne s’est jamais conten-
té de cette vie immanente; sans cesse a-t-il essayé de franchir le seuil vers un monde
transcendent afin de trouver un point de repére pour sa vie terrestre. Lisons le récit de
la Bible: I’homme et la femme ont vu que 1’arbre «qui est au milieu du jardin», était
«désirable pour acquérir I’entendement»', méme si probablement, ils ne pouvaient pas
vraiment s’imaginer ce qu’était «I’arbre de la connaissance du bien et du mal»®. Mais,
en tous cas, aprés avoir mangé de ses fruits, «leurs yeux a tous deux s’ ouvrirent»’

Les hommes, jadis plus que jamais, se sentaient exposés aux forces de la natu-
re, aux fatalités de la vie. Ils cherchaient a expliquer les pouvoirs surnaturels, ils es-
sayaient de découvrir les forces mystérieuses afin de mieux affronter la vie quotidien-
ne. O donc trouver une réponse? Dans le ciel, puisque le soleil permet la vie de tou-
te 1a nature? La lune, qui permet facilement de calculer le temps? Ou bien les éléments
dont le monde est constitué¢? Méme ces puissances dynamiques qui descendent du ciel
et balayent la terre avec de la pluie ou du vent. Est-ce le feu, cette énergie a la fois
constructive et destructive qui d’un seul coup peut ravager toute existence en un néant
absolu?

1.2. L’homme cherche une réponse

Qui est a I’origine de ce monde? Un Dieu, ou plutdt des dieux? Qui sont-ils ces
dieux, si jamais ils existent? Des hommes supérieurs, des surhommes? Des étres sur-

'Cf.Gn3.3.6.
602,17,
@37



Maria Brun 207

naturels avec des caractéres imprévisibles comme des animaux? Ou sont-ils plutot des
esprits et des démons, des divinités a la fois fortes et avec des faiblesses humaines?
Peut-il y avoir méme des &tres supérieurs aux natures dissemblables?

1.3. L’homme trouve une solution

Telles sont les questions que les hommes d’autrefois se posaient: des questions
ressortant de la vie quotidienne, se basant sur des observations attentives et aspirant a
trouver la réponse la plus convenable. Pourquoi donc s’étonner que les hommes et des
peuplades entiéres, en divinisant toutes sortes d’éléments, se soient mis a les vénérer?
Le principe d’accorder plus d’attention a quelqu’un ou a quelque chose envers qui on
a du respect ou a la rigueur de la crainte, n’est pas erroné. Pourquoi ne pas tenter
d’apaiser les mauvais esprits et de gagner la bienveillance des autres? Coiite que cofi-
te! Une offrande ou un sacrifice, une statue ou un temple, un pélerinage, une vénéra-
tion ou une exaltation, rien n’est trop cher, rien n’est trop loin, rien n’est trop fati-
guant. Aucun moyen n’est délaissé pour parvenir jusqu’aux dieux. On trouve donc la
foi a coté de la superstition, le culte 4 coté de la magie, I’astrologie suivie du sortilé-
ge, des mythes et des rites mystérieux, ces derniers réservés uniquement a quelques
adeptes initiés*.

1.4. Des religions humaines

Nous pouvons constater qu’a ’époque de 1’ Ancienne Eglise, du temps des
Peres de 1’Eglise, nous trouvons tout un éventail de religions et de croyances disper-
sées dans le monde d’alors’. Nous n’en citons que quelques-uns:

» Les Egyptiens ont connu quelques centaines de dieux et déesses dont le pha-
raon faisait partie de son vivant; il était “dieu-roi”. L’ancienne religion de I'Egypte a
connu, durant les différentes dynasties qui ont marqué 1’histoire religieuse, une évo-
lution croissante. A travers les traditions bien conservées®, nous connaissons un grand
nombre de divinités, mélange de corps humain et de téte d’animaux, tel que chiens, o0i-
seaux, serpents, poissons. Nous savons aujourd’hui que les Egyptiens ont divinisé les
animaux qui leur étaient les plus utiles’ . Les plus connus d’entre ces dieux étaient Ho-
rus, Osiris et Isis.

» Les Libyens, les Ethiopiens et les Nubiens ont adopté le principal dieu de
Thebes, Amon. Capitale de 1’empire égyptien a son apogée, elle fut appelée “ville
d’Amon”. Amon, 2 téte de bélier, constituait avec la déesse Mout et leur fils Khonsou
une triade de dieux.

* A ce sujet voir I'étude tres intéressante de G. BECKER, Die Ursymbole in den Religionen, Styria,
Graz-Wien-Koln 1987.

* A cet endroit nous signalons 1'étude de H. NIEHR, Religionen in Israels Umwelt, Echter, Wurz-
burg 1998.

¢ Cf. O. KEEL, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament, Benziger, Zii-
rich-Einsiedeln-Kéln 1972.

"Cf. ATHANASE D’ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur l'incarnation du Verbe”, Cerf,
Paris 1946, p. 147 n. 1.



208 ReLAZIONI

* Les Phéniciens dont la région s’étendait depuis le mont Carmel au sud jusque
vers 1’embouchure de 1’Oronte au nord - couvrant aujourd’hui les terres d’Israél, du
Liban et de la Syrie - ont connu le culte des Baals. Ces cultes, originairement agrestes
et dédiés aux divinités de la fertilité, comportaient des sacrifices, parfois humains. Il
s’agissait du sacrifice de rachat des premiers-nés royaux, selon I’usage cananéen;
mais assez tot déja, et sauf circonstances exceptionnelles, une victime animale rem-
placa les enfants. On se souviendra des juges et des prophetes des temps bibliques qui
ont lutté vigoureusement contre les cultes de Baal adoptés par les Israélites®. Plus tard,
a I’époque hellénistique, ces cultes ont été transformés en mysteres de salut personnel.

* En outre, le culte de Mithra répandu chez les Perses, est assez connu puisqu’il
s’est répandu dans le monde hellénistique et romain. Sans doute issu du Mithra indien,
¢’est un dieu solaire et maitre de boeufs. Il était I’objet d’un culte & mysteres. Sa féte,
le 25 décembre, est a |'origine de celle de Nogl. C’est au début du IV*™ siecle’ que les
détails sur Mithra comme sauveur eschatologique et ceux du sol invictus ont ét€ trans-
formés et réinterprétés d’une maniére chrétienne; désormais, I’accent était mis,
conformément a la Bonne Nouvelle, sur la venue en ce monde du Verbe de Dieu,
unique sauveur de tout I’'univers.

* Les Grecs aussi bien que les Romains ont pratiqué un polythéisme assez si-
milaire et trés répandu-dont il n’est pas nécessaire de rappeler tous les détails. Sous
I’égide de Zeus, dieu supréme du Panthéon hellénique - selon Homere «pére des dieux
et des hommes» -, Zeus lui-méme devient le symbole d’une organisation patriarcale et
d’une hiérarchie primitive. Mais on s’étonnera peut-étre d’apprendre que méme ce
dieu supréme est soumis au ressort du Destin. L’oracle de Dodone et le temple
d’Olympie sont parmi les autels les plus célebres dédiés a son culte. Quoi qu’on pen-
se de ce ciel peuplé de dieux et de déesses se profilant par des combats, des intrigues,
des jalousies, des avidités et des cupidités, cette suprématie dans le polythéisme grec
annoncera finalement et nécessairement la conception d’une souveraineté universelle
fondée sur la raison.

Jupiter chez les Romains est assimilé, voire identifié, avec le Zeus des Grecs. Il
fut honoré sous 1’épithete d’ Optimus Maximus et régna sur le Capitole, mais il ne de-
meura pas le dieu de Rome par excellence parce qu’il prit une importance politique de
plus en plus considérable. Les empereurs, quand ils ne se voulaient pas incarnation di-
recte du dieu, se placaient toujours sous sa protection. lls commenceérent a s’ appliquer
le titre Divus Caesar et en 27 a.C. le cognomen d’Augustus fut décerné a Octavianus.
Il s’ agissait d un terme religieux qui consacrait sa mission divine et que les empereurs
successifs devaient reprendre. Dorénavant, les empereurs romains se feront honorer
comme des dieux en exigeant de leurs sujets le témoignage de leur loyauté et dévotion
par leur adhésion au culte impérial.

“Cf. Jg 8,33;9.4; Jr 2,23;11,13; Ez 6,4. 6; Os 13,1ss.
* Cf. LThK (1986) 10, 984s. C’est dans la Depositio episcoporum de 336 que la date du 25 dé-
cembre est mentionnée pour la premiére fois. Il est fort probable qu’elle était déja connue avant.



Maria Brun 209

Voila done quelques éléments sur les religions humaines les plus importantes
du temps de I’Eglise primitive et des Péres de 1’Eglise. Comme nous le constatons,
certains cultes étaient bien enracinés, d’autres trés répandus. Chaque culture et men-
talité avait bien siir sa préférence, ce qui revient a dire qu’a une certaine époque il y
avait pas mal de concurrence. Celui qui aimait parcourir le monde de I’ Antiquité de-
vait se tenir au courant des différents dieux locaux, passant d’un endroit a I”autre, afin
d’éviter des affrontements avec la population indigene.

2. I”’EGLISE PRIMITIVE DANS LE CONTEXTE DES RELIGIONS HUMAINES

2.1. La mission des apdtres

Pensons maintenant a la situation des premiers apotres, aux disciples de Jésus
et A tous ceux qui ont été envoyés pour précher I'Evangile. Jésus leur dit: «Allez donc,
de toutes les nations faites des disciples, les baptisant au nom du Pére et du Fils et du
Saint Esprit, et leur apprenant 2 observer tout ce que je vous ai prescrit. Et moi, je suis
avec vous pour toujours, jusqu’a la fin du monde»".

Si on ne s’imagine que pour un instant la réalité religieuse de cette époque-1a,
on ne peut que s’étonner combien les ap6tres ont trouvé d’oreilles attentives et de
coeurs accueillants pour cette nouvelle foi. Certes, ils n’ont pas trouvé que des portes
ouvertes; ils ont connu bien des persécutions, et a la suite de celles-ci ils furent tentés
de relichements; ils durent lutter, s’engager de toute leur vie, persuader de par leur
propre conviction.

Qui était intéressé a une religion qui ne connait qu’un seul Dieu, dont le Fils,
comme un malfaiteur, est mort sur la croix? Un Dieu qui renonce au culte, qui refuse
méme des sacrifices? Qui est ce Dieu dont on n’a pas d’images ni de statues ni de re-
présentations visibles? Ce Dieu, est-Il une fiction ou plutét une imagination? Un Dieu
sans luxe, sans exigeances matérielles - si jamais Il existe, Il doit étre un dieu en-
nuyeux. Pourquoi donc s’étonner de la réaction immédiate: Que ces hommes intrigués
par le bruit d’une nouvelle secte judéo-chrétienne se taisent!

2.2. Un Dieu jaloux de son peuple

Le contexte dans lequel la foi chrétienne était née, fut I'unique sol monothéis-
te. Dans le vaste Empire romain d’antan, la province de Judée-Galilée était le seul en-
droit ol un petit peuple 2 part et se distinguant par son caractere tout a fait particulier
conservait depuis bien des siécles une foi exceptionnelle: ce peuple de juifs ne croyait
qu’en un seul Dieu, Créateur du ciel et de la terre, Seigneur de tout 1’univers.

Mais ce Dieu d’Israél est conscient de ses exigeances. Il connait 1’environne-
ment de son peuple, Il voit les dangers et les tentations. Ce Dieu des Patriarches bi-
bliques ne cesse de croire a la bonne foi de son peuple €lu, méme s’Il n’ignore point

' Mt 28,19-20.



210 ReLazion

les faiblesses humaines telles que I’ impatience et la curiosité, le manque de confiance
et I’angoisse, le doute et la séduction.

Au lieu de donner de strictes directives, Dieu s’adresse directement & son
peuple, toujours en se servant de son interlocuteur Moise, en lui révélant tout d’abord
son identité: «C’est moi le Seigneur, ton Dieu, qui t’ai fait sortir du pays d’Egypte, de
la maison de servitude. Tu n’auras pas d’autres dieux que moi»''. Ce premier des dix
commandements ne signifie point qu’il y ait d’autres dieux, et que Dieu Lui-méme ou
I’Ecriture interdisent de les tenir pour tels. Cela est plutdt affirmé pour le cas ot
1’homme se détournerait du vrai Dieu, et se mettrait a diviniser des étres qui n’existent
pas, tels les faux dieux vénérés par d’autres nations a cette époque-la”.

Aprés avoir critiqué la pratique répandue en réfutant I'impiété des gentils et de
leurs idoles, on peut se poser la question si Dieu «a gardé le silence pour laisser tout
simplement le genre humain s’en aller au hasard, privé de la connaissance de Dieu»".
Tout au contraire, Dieu a d’abord manifesté son amour envers son peuple et a daigné
parler de nouveau par la bouche de son intermédiaire. Or, il va de soi-méme que cet-
te alliance proposée au peuple d’Israél, devra se baser sur un engagement réciproque.
Nous en apprenons les termes comme suit: «Ecoute, Israél: le Seigneur notre Dieu est
le seul Seigneur. Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton coeur, de toute ton dme
et de tout ton pouvoir. Que ces paroles... restent gravées dans ton coeur» !

Finalement, Dieu parle ouvertement a son peuple en lui signalant les tentations
concrétes auxquelles il pourrait succomber. Ce n’est pas le danger de mauvaises in-
fluences qu’Tl craint, mais plutot que I’amour ne soit trahi. Ecoutons donc ses paroles
exhortatives: «Quand tu léveras les yeux vers le ciel, quand tu verras le soleil, la lune,
les étoiles et toute I’armée des cieux, ne va pas te laisser entrainer a te prosterner de-
vant eux et a les servir». Et voila que Dieu explique  Israél la raison pour laquelle Il
avait créé les corps célestes: «Le Seigneur ton Dieu les a donnés en partage & tous les
peuples qui sont sous le ciel»". Or, Il les leur a donnés «non pour qu’ils en fassent des
dieux, mais pour que par leurs effets les gentils apprennent a connaitre Dieu, le dé-
miurge de I'univers».

Et en dernier lieu, en instruisant encore une fois son peuple, Dieu lui fait com-
prendre qu’Tl est tout & fait autre qu’on ne le pense: «Tu ne te feras aucune image
sculptée, rien qui ressemble 2 ce qui est dans les cieux la-haut, ou sur la terre ici-bas,
ou dans les eaux au-dessous de la terre. Tu ne te prosterneras pas devant ces images ni
ne les serviras, car moi, le Seigneur ton Dieu, je suis un Dieu jaloux»'". Le peuple d’Is-
raél avait depuis longtemps une connaissance de Dieu. Car Il s’était révélé a ses Peres

"'Ex 20,2-3.

" Cf. ATHANASE D’ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur l'incarnation du Verbe", p. 201.
" Ibidem.

“ Dt 6, 4-6.

"Dt 4,19.

'* ATHANASE D’ALEXANDRIE,, “Contre les paiens” et “Sur I'incarnation du Verbe”, p. 200.
'"Ex 20, 4-5.



Maria BrRun 211

Abraham, Isaac et Jacob; et eux ont connu un Dieu personnel qui les secondait, en-
tourait, prévenait, protégeait, bénissait et aimait. Ils ont connu un Dieu non visible,
mais étonnamment présent, toujours et partout. Or, les Juifs avaient depuis longtemps
un enseignement plus complet, et pouvaient connaitre Dieu non seulement d’apres les
oeuvres de la création, mais par les divines Ecritures manifestant et témoignant leurs
expériences vécues avec Dieu, durant de longs siecles.

2.3. La foi dans I’Empire romain

Du temps de 1’ Ancienne Eglise, la religion traditionnelle de I’'Empire romain
n’était, hélas, plus en mesure de donner une réponse aux interrogations briilantes qui
travaillaient les gens. Les Gentils étaient préoccupés de la question de la mort, de la
survie aprés la mort, d’une éventuelle résurrection ou d’une existence mystérieuse-
ment indéfinie et malheureuse dans un Hadeés, un Schéol, ou dans des enfers congus
comme le séjour des ombres. Les dieux officiels ne possédaient pas de réponse et lais-
saient dans 1’abandon les gens tourmentés par des probléemes fondamentalement exis-
tentiels. Il ne resta qu’une consolation amere: le fatalisme qui régnait sur le monde,
I’homme ne pouvant échapper & son destin (fatum) irrévocable. Comme nous 1’avons
déja vu, le destin était considéré comme une puissance supérieure méme aux dieux.
Voila donc I’explication de ce que les dieux du Panthéon grec ou romain n’étaient pas
en mesure de donner une réponse.

Alors, & quoi bon s’étonner si les citoyens et les citoyennes se mettaient a cher-
cher ailleurs. A quoi bon adresser des prieres a des dieux qui se révélaient impuis-
sants? Pourquoi ne pas se concentrer sur son fafum et ne pas I’appréhender par avan-
ce? Peut-étre aurait-on la possibilité d’exercer une certaine influence sur lui et de mo-
difier son cours? Pour finir, les hommes d’alors s’orientaient vers des savants, des as-
trologues, des prétres, des devins; ils interpellaient des augures et des prophéties; ils
se tournaient vers |’oracle de Delphes ou se laissaient initier aux rites secrets venant
de I’Orient, dont le lieu le plus célebre devint une ville sacerdotale ol les mystéres
d’Eleusis furent célébrés annuellement. En fin de compte, la soif spirituelle des gens
était si grande qu’ils avaient recours a la magie, et chaque nouvelle religion était bien-
venue et accueillie avec intérét.

2.4. La nouvelle foi chrétienne

On peut vraiment s’étonner de la rapidité avec laquelle la Bonne Nouvelle du
Royaume de Dieu s’était répandue dans le monde des premiers si¢cles aprés Jésus-
Christ. On sait qu’en premier chef, les apdtres avaient préché dans les grands centres
et les capitales. Partout, ils avaient laissé des noyaux et des foyers chrétiens, en éta-
blissant un contact étroit entre eux. Qutre une langue commune - soit le grec soit le la-
tin - et un réseau routier dont les Romains avaient toujours été les spécialistes, et qui
facilitait les voyages, la foi chrétienne pouvait également profiter, au début, des privi-
leges d’une “secte juive” dispensée du culte impérial.

A plus forte raison encore, et comme nous venons de le décrire, ¢’était 1’énor-
me déficience et la décadence de la Religion d’Etat qui favorisaient le progres rapide



212 RELAZIONI

de la foi chrétienne. Le vieux paganisme n’était pas encore mort; “sans doute, les rites
traditionnels n’étaient-ils plus guére animés par un sentiment religieux puissant”™®. Et
il semble que méme la philosophie grecque n’arrivait pas a apporter des réponses sa-
tisfaisantes aux problémes suscités, bien qu’il faille reconnaitre que, depuis un certain
laps de temps, de grands philosophes avaient préparé le terrain. Sans cela la religion
chrétienne n’eiit p s’implanter si facilement. Rappelons Platon"” et les Stoiciens™ qui
par leur réflexion ont saisi a juste titre qu’a 1’origine de ce monde il devait y avoir une
cause, et que Dieu devait étre supérieur a ce monde®'.

Imaginons maintenant combien la réaction des Gentils avait dii étre énorme vis-
a-vis de cette nouvelle religion venant d’une lointaine province du bout de 1I’Empire
romain! On fit connaissance d’un petit groupe d’apétres qui préchaient un Dieu
unique, Créateur du ciel et de la terre, dont le Fils s’est fait homme afin que les
hommes soient rachetés et restaurés dans leur dignité originelle, puisque tous les
hommes ont été créés a I'image et a la ressemblance de Dieu. En outre, ces disciples
proclamaient, en vue du salut de ce monde, la mort du Fils de Dieu sur la croix - un
fait d’ailleurs difficile & comprendre™ - et finalement, ils annongaient la résurrection
des morts.

En fait, cette religion apporta pas mal d’éléments inconnus jusqu’alors. Rappe-
lons le point le plus fort: il n"y a qu’un seul Dieu. De plus, cette religion présenta des
réponses trés concrétes a des questions sur la vie et la mort. Mais il y eut encore
d’autres éléments qui rendirent les gens attentifs 4 cette nouvelle foi: ce fut plutdt le
style de vie, le comportement entre fréres et soeurs et envers autrui. On eut I’impres-
sion que ces disciples de Jésus de Nazareth connaissaient une autre société, étaient
membres d’une nouvelle cité. Ils ouvraient un chemin inconnu, et surtout, ils vivaient
une nouvelle vie - dont peut-étre beaucoup de gens marginalisés par la société avaient
déja révé; par exemple les pauvres, les veuves, les orphelins, les esclaves, les étran-
gers et probablement bien d’autres. La religion chrétienne se voulait une religion pour
tous: hommes et femmes, riches et pauvres, libres et esclaves, Grecs, Romains et
autres. Ce qui marquait le plus ces “chrétiens”, ¢’était I’amour pour le prochain s’ex-
primant par une charité exceptionnelle. Il y eut plusicurs raisons justifiant 1’ intérét

" ATHANASE D'ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur I'incarnation du Verbe”, p. 25.

" Cf. Ibidem, p. 210 et n. 1. D’aprés Platon, Dieu est Esprit et de par son amour Il a créé le monde
entier. En outre, Platon a reconnu I'immortalité de 1'dme (Cf. J. KARMIRIS, L universalité du salut en
Christ, in “Theologia” 51 [1980], 645-691 - ici 676 et note 3; 52 [1981], 14-43).

* D’aprés Séneque, Dieu est le démiurge, prima et generalis causa du cosmos, omniscient, tout-
puissant, omniprésent, philanthrope, immanent et transcendent, juge universel, invisible et uniquement ac-
cessible par la raison (Cf. LThK [1986] 9, 664).

* En considérant les monuments sacrés de la ville d’ Athénes, 1'ap6tre Paul y trouva un autel avec
I"inscription: «Au Dieu inconnux, signe que les Athéniens adorérent déja A cette époque-1a un Dieu sans le
connaitre effectivement (cf. Ac 17,23). En fait, ce discours devant I’ Aréopage d’ Athénes «équivaut a re-
connaitre dans la tradition grecque (platonicienne et stoicienne) une authentique “recherche de Dieu”» (J.
DUPUIS, Vers une théologie chrétienne du pluralisme religieux, Cerf, Paris 1997, p. 82).

ZEH1Co 1503



MaRrIA BRuN 213

pour cette nouvelle religion de la part d’un nombre considérable d’hommes et de
femmes. Voila donc que cette foi fut vraiment en mesure de convaincre des esprits as-
soiffés de spiritualité et de profondeur religieuse.

3. LES PERES DE L’EGLISE ET LES RELIGIONS HUMAINES

3.1. L’époque des apologistes

Les trois premiers sigcles de I’ Ancienne Eglise furent marqués par la parole im-
posante de théologiens remarquables appelés les apologistes. L’Eglise primitive
s’ était constituée et répandue; elle était en train de s’ organiser, de trouver sa structu-
re, d’établir méme une infrastructure garantissant I’échange entre les différents
cercles et centres ecclésiaux. Les adhérents a cette nouvelle foi augmentaient de jour
en jour. On ne parlait plus d’une secte juive; les gouverneurs et les représentants de
I’Empire romain avaient compris, depuis un moment déja, que ce groupement était
une chose & part. Les nouveaux adeptes suivaient uniquement ce Jésus de Galilée, et
on ne tarda pas a distinguer les disciples du Christ en leur donnant un nom propre, ce-
lui de christianoi, les chrétiens™.

Comme nous ’avons mentionné auparavant, les chrétiens menaient une vie
tranquille, formaient des communautés particulieres souvent regroupées en petits
centres, organisaient des actions d’entraide et se réunissaient pour les agapes. Vu de
I’extérieur, ¢’étaient le refus du service militaire et le rejet du culte impérial qui les
distinguaient des autres citoyens et citoyennes. Peu a peu, ces facteurs - ala fpis inté-
rieur et extérieur - commencerent 2 se transformer en des points critiques qui finale-
ment aboutirent aux persécutions. Celles-ci partaient de reproches aigus tels que sa-
crilege, athéisme et crime de lése-majesté (crimen laesae maiestatis)*”. Les persécu-
tions les plus cruelles, menées avec acharnement eurent lieu sous Néron (54-68), sous
Déce (249-251) et Valérien (253-260); et jusqu’au régne de Dioclétien (284-305).
Cette époque connut plusieurs tentatives d’interdire, par des mesures légales, la reli-
gion chrétienne, voire les conversions au christianisme (en 201 sous Septime Sévere
[193-211])%. Et ce temps douloureux se poursuivit jusqu’en 311, lorsque Galere (305-
311) promulga I’ Edit de Tolérance envers les chrétiens. Nous savons qu’a I’exception
de Julien (361-363) dit I’ Apostat, & partir du régne de Constantin le Grand (306-337),
spécialement par ' Edit de Milan en 313, la tolérance fut officiellement garantie aux
chrétiens. Plus concrétement encore, cette tolérence équivalait a la reconnaissance du

2 Cf. I'étude de R.L. WILKEN, Die friihen Christen. Wie die Rémer sie sahen, Styria, Graz-Wien-
Kéln 1986.

% e refus des chrétiens «de participer au culte impérial fut peut-&tre la raison la plus profonde des
persécutions qui sévirent contre eux: ¢’est pour avoir refusé de dire: “César est Seigneur”, Kyrios Kaisar»,
qu'un grand nombre de fidzles ont été livrés & la mort (Cf. Mart. Pol. VIIL, 2; cf. ATHANASE
D’ ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur I'incarnation du Verbe”, p. 127 n. 1).

* Cf. LThK (1986) 2, 1115-1117.



214 RELAZIONI

christianisme comme religion d’Etat. Constantin chercha résolument & trouver une so-
lution durable & ce probleme épineux, sans perdre de vue I’unité de I’Empire romain
qui en premier lieu devait étre garantie par une unification des affaires intérieures.
C’est la raison pour laquelle Constantin se déclara ambassadeur de la foi orthodoxe,
ébranlée a cette époque-la par des hérésies dont la plus dangereuse fut celle d’ Arius.

Nous pouvons donc retenir des faits historiques ce qui suit: D’une part, la nou-
velle foi chrétienne avait trouvé un vaste écho aupres des Gentils dont les religions
paiennes n’arrivaient plus a répondre a leurs multiples besoins; d’autre part, I’ An-
cienne Eglise était secouée par des souffrances dues aux calomnies et aux persécu-
tions de ces premiers temps.

3.2. Le défi de la foi chrétienne

C’était alors le moment ol les apologistes élevaient leur voix en défense de la
foi chrétienne et pour réfuter les accusations a la fois injustes et injustifiées, et parer
aux attaques dont les chrétiens étaient 1’objet et la cible. Nous citons les noms les plus
célebres™:

* Dans son Apologie, Justin (+ 165) s’adresse aux empereurs - spécialement
Antonin le Pieux (138-161) - au Sénat et «a tout le peuple romain». Il défend la foi
chrétienne en luttant contre les injustes accusations qui, déclarant les chrétiens une
secte de criminels, cherchent par 12 une justification  la persécution en cours. Sur ton
polémique il critique la mythologie paienne et les pratiques superstitieuses des Gen-
tils. Avant de juger et de condamner & mort quelqu’un, il propose aux responsables de
I"Empire romain de mieux examiner les faits réels et baser leurs critiques plutét sur la
réalité que sur de vieilles calomnies toujours répétées et sans fondements® .

* Qui voudrait se passer et ne pas se laisser inspirer d’un souffle de prose par ex-
cellence? Nous faisons allusion & I'oeuvre Protreptique de Clément d’Alexandrie
(202/3-211/216). Cet ouvrage au style exceptionnel est en effet un travail de propaga-
tion stimulant la mission de la foi chrétienne. Mais nous y trouvons également une po-
Iémique contre la folie et I'immoralité “des mythes paiens, de la pratique des mys-
teres, des sacrifices sanglants et des images”. Clément d’Alexandrie, tout en recon-
naissant un certain contenu de vérité a la recherche philosophique surtout grecque,
souligne que seulement & partir des prophétes et du Logos de Dieu, I’homme peut ar-
river a la pleine connaissance®.

* Le théologien suivant a avoir écrit une Apologie est Origéne (+254). 11 s’agit
d’un traité contre le philosophe paien, Celse. Dans un ouvrage polémique intitulé Logos

\

* Sur saint Justin, Irénée de Lyon et Clément d’Alexandrie, voir J. DUPUIS, Vers une théologie
chrétienne du pluralisme religieux, pp. 93-121. Pour un trés court abrégé voir également: M. FEDOU, Les
religions selon la foi chrétienne, Cerf, Paris 1996, pp. 35-40.

? Apol. 12.2. - Cf. H. CAMPENHAUSEN, Griechische Kirchenviiter, Kohlhammer, Stuttgart-
Kéln-Mainz 1977, p. 20s.

* Ibidem, p. 34s. Voir également A. LUNEAU, Pour aider au dialogue: Les Péres et les religions
non chrétiennes, in NRTh 99 (1967), 89.821-841.914-939; ici 833ss.



Maria BrRun 215

alethes (Discours vrai), celui-ci avait accusé, quelques décennies auparavant, les chré-
tiens de s’adonner a la superstition et de faire sécession de I’Etat. Origéne saisit I’occa-
sion de souligner encore une fois combien les chrétiens se sentaient proches des exi-
gences du jour, mais qu’ils abordaient les défis de la vie quotidienne d’une source autre
que le polythéisme du temps, puisqu’ils suivaient une autre conception du monde™.

* Qui oserait critiquer la personnalité et le génie spirituel et ascétique d’Origene,
bien que son oeuvre théologique n’efit pas tout 4 fait rejoint la hauteur de I’ orthodoxie?
Cet homme d’une droiture remarquable, fort dans la pensée philosophique, savant
d’une méthode de travail a la fois critique et exacte, vécut I’époque tragique des
sombres si¢cles de ’histoire de 1’ Ancienne Eglise. Avec I’avénement au tréne du nou-
vel empereur Déce en 249, une persécution systématique des chrétiens fut entamée.
Hélas, elle ne visait pas seulement 1’anéantissement direct et physique des membres de
I’Eglise, mais tout d’abord 1’éloignement des chefs spirituels et légitimes des diffé-
rentes communautés chrétiennes. De cette maniére, on pensait briser la résistance des
ouailles, et par la suite, les disperser plus facilement. Une des premiéres victimes fut
Origéne. Survivant a des tortures atroces, ce septuagénaire resta ruiné physiquement”.

C’est Pamphyle (+309/310), juriste, puis clerc & Césarée, qui a décidé de rédiger
une Apologie en faveur de son maitre vénéré (Apologia pro Origene). Décapité sous
Maximin Daia (307-313) en 309/310, son disciple Eusébe (+339/340), futur évéque de
Césarée, termina a sa place cette oeuvre remarquable. D’emblée, Eusébe constate que
la religion chrétienne a dépassé le stade “d’un pauvre petit groupe de sectaires bar-
bares” qui, dans une culture autosuffisante de I'Empire romain, lutta pour son droit a
I’existence et a une certaine reconnaissance de valeur spirituelle. Or, on ne pouvait plus
nier la réalité de la réussite de la foi chrétienne jusqu’au bout du monde habité, ¢’est-a-
dire dans toute [’oikouméné. Il n’existait plus de branches ni de champs d’activités soit
dans le travail quotidien des esclaves ou des citoyens, soit dans les taches politiques ou
dans les domaines intellectuels ne comportant pas de chrétiens. De plus, Eusebe était
persuadé que le christianisme ne pouvait sortir vainqueur de cet antagonisme avec
I’Etat que s’il y avait accord entre 1’'Eglise et 1’'Etat, comme d’ailleurs I’empereur
Constantin I’envisageait en faveur de 1'unité de I’Empire. En outre, Eusébe était
convaincu qu’une fois I’Empire renforcé, et a 'intérieur et a extérieur, le moment
viendrait ot les chrétiens apporteraient la paix aux peuples du monde’.

Dans son Apologie, Eusebe voit donc la foi chrétienne en contradiction directe
avec I’ancienne foi polythéiste de la culture grecque et romaine. Il la déclare «une for-
me arriérée» de la religion «qui doit disparaitre et disparaitra siirement trés bientot».
Faisant allusion au polythéisme, aux sacrifices sanglants, a la superstition démo-
niaque et aux querelles infinies des philosophes qui n’apportent ni solutions ni résul-
tats, il dénonce la proche extinction d’une religion appauvrie, d’une culture morbide,

® Cf. H. CAMPENHAUSEN, Griechische Kirchenviiter, p. 58. Cf. J. DUPUIS, Vers une théologie
chrétienne du pluralisme religieux, pp. 124-126.

* H. CAMPENHAUSEN, Griechische Kirchenvdter, p. 58s.

Y EUSEBE, Praep. ev. L4. - Cf. H. CAMPENHAUSEN, Griechische Kirchenviiter, p. 64.



216 RELAZIONI

d’une société déchue, causées par une décadence morale. En revanche, il annonce le
triomphe d’une Eglise chrétienne qui de par sa forte solidarité, sa discipline et son cou-
rage de garder et de défendre la foi, si nécessaire méme avec le sang de ses martyrs, se
répandra «parmi tous les peuples». Et ce sera le monde entier qui profitera finalement
de la «raison illuminée» et de la «morale supérieure» de cette religion chrétienne™.

e Faisons encore un pas en avant et arrétons-nous chez Athanase d’Alexandrie
(295-373), appelé le Grand. D’emblée nous pouvons dire que, du point de vue théolo-
gique, quelque chose de nouveau commenga avec lui. Athanase était d’abord un «hom-
me de |I’Eglise». Bien siir, il avait recu une formation et une culture solides, littéraire et
philosophique, comme ¢’était d’ailleurs la tradition a cette époque-1a, mais en méme
temps il avait des connaissances scripturaires et théologiques approfondies. Il était au
courant aussi bien des écrits d’Homere que des pensées de Platon; il connaissait les
idées d’Origene et la théologie de Denys d’Alexandrie. Si I’on veut mieux saisir cette
grande personnalité que fut Athanase, il faut se rappeler la situation dans les domaines
religieux de ce IV*™ siécle. Deux courants significatifs ont marqué cette période-1a: A
I'intérieur de I’Eglise, les chrétiens se trouvaient divisés en un nombre considérable de
sectes et d’hérésies™, un fait qui ne fut pas favorable du tout 4 I'Eglise. Ce fut en outre
une des raisons pour laquelle, en 362, I’empereur Julien voulut faire revivre 1’ancienne
foi paienne. Apres avoir rejeté le christianisme, il s’essaya 2 restaurer le paganisme,
dressant contre I’Eglise chrétienne une sorte «d’église paienne» avec un clergé dont il
¢tait lui-méme I’archiprétre, le grand pontife (pontifex maximus)*.

Athanase déploya alors toute son énergie théologique sur ces deux pdles qui
nuisaient visiblement a I’Eglise: a savoir I’arianisme et le paganisme. D’une part, il
constata que I’orthodoxie était en déroute et il percut le péril redoutable de 1’hérésie
arienne, et ceci premiérement pour I’orthodoxie, deuxiemement pour la foi elle-méme
et troisiémement pour le fond de la religion. Fervent défenseur de |’orthodoxie, il ac-
compagna son évéque Alexandre en 325 au Concile de Nicée et il suivit de tout prés
les discussions et les disputes concernant les questions christologiques en suspens.
Pendant toute sa vie il s’engagea, plus tard dans un effort commun avec Basile le
Grand (330-379), a préparer les voies 4 un vocabulaire théologiquement juste afin que
lors d’un futur concile la foi orthodoxe soit fixée une fois pour toute, et I’arianisme
écrasé définitivement.

D’autre part, Athanase ne put accepter 1'idée que sous I’empereur Julien le
vieux paganisme puisse de nouveau revivre. Quoique les peuples des campagnes fus-

“ H. CAMPENHAUSEN, Griechische Kirchenviter, pp. 62-63.

** Notons les catholiques qui défendaient la foi orthodoxe. Ils se voyaient confrontés & des ariens,
des novatiens, des sabelliens, des donatistes, des manichéens et des gnostiques, pour en citer les plus im-
portants seulement. A ce sujet, ¢’est intéressant de consulter Irénée de Lyon (+177) qui dans son traité apo-
logiste Adversus haereses discute d’un point de vue critique la gnose et défend {’orthodoxie contre toutes
sortes d’hérésies.

* A propos des expressions et symboles empruntés au vocabulaire religieux paien, voir A, LU-
NEAU, Pour aider au dialogue, pp. $35-838.

N\



Maria Brun 217

sent restés fideles aux anciennes superstitions, les hautes classes sociales et intellec-
tuelles s’étaient associées 2 la nouvelle religion. On ne peut négliger le fait que la fi-
délité a I’empereur concernait aussi la religion. Athanase se heurta néanmoins a la ten-
tative de Julien de redonner vie au polythéisme classique; il y vit «un essai curieux et
significatif» en lui infusant «un souffle religieux semblable a celui qui inspirait le
christianisme»”.

Avec son indomptable fermeté et sa conviction de sa bonne foi qu’il dut en ef-
fet «payer» par cing exils, pendant plus de 17 ans, Athanase permit finalement 4 1’Or-
thodoxie premiérement «de se ressaisir dés la mort de Constance» en 360, deuxieme-
ment «de résister 2 la tentative de restauration paienne esquissée par Julien» en 362 et
troisiemement de faire front a la «persécution de nouveau déchainée par Valens»
(364-378)*. En concluant, nous pouvons dire qu’Athanase était a juste titre nomme
«colonne de I’Eglise» (Grégoire de Nazianze)”, «le plus fidele magister et le plus
éminent confesseur» (Vincent de Lérins)™.

4. LE TRAITE D’ ATHANASE D’ ALEXANDRIE CONTRE LES PAIENS

4.1. Prémisses

En mettant un accent spécial sur le traité Contre les paiens d’Athanase
d’ Alexandrie, nous nous contenterons de préciser seulement quelques aspects fonda-
mentaux de la critique du texte, en suivant I’analyse de P. Th. Camelot™:

» On n’a pas de précisions sur la date de ce traité. Cependant quelques indica-
tions nous aident a le situer dans les premiéres années du jeune théologien alexandrin.
Puisqu’on ne trouve aucune allusion ni & I’arianisme ni a la christologie qui étaient
I’objet de controverses théologiques au 4eéme siecle, «on pourrait vraisemblablement
le croire antérieur 2 la crise arienne»*; donc on pourrait le supposer «une oeuvre de
jeunesse»®!, écrite peut-etre méme avant le Concile de Nicée (en 325).

o Le traité susmentionné se compose de deux livres: & savoir le traité Contre les
paiens et le traité Sur Uincarnation du Verbe. 11 se pose donc a nous la question de
savoir §’il s’agit de deux ouvrages séparés ou non. En jetant un coup d’oeil sur le
contenu de ces deux livres, on constate en effet que I’auteur se réfere a plusieurs re-
prises i ce qui a été dit dans le livre précédent. Or, on pourrait conclure qu’il ne s’agit

* ATHANASE D’ALEXANDRIE, “Contre les patens” et “Sur l'incarnation du Verbe”, p. 25.
Quant aux raisons pour la non-réussite de Julien, voir A. LUNEAU, Pour aider au dialogue, p. 919.

% ATHANASE D’ ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur l'incarnation du Verbe”, p. 10.

¥ GREGOIRE DE NAZIANZE, Orat., XXI, 26; PG XXXV, 1112.

* VINCENT DE LERINS, Common. 42; PG L, 680: «magister fidelissimus et confessor eminen-
tissimus».

* Voir I'introduction, traduction et notes de P.TH. CAMELOT, in ATHANASE D’ALEXAN-
DRIE, “Contre les paiens” et “Sur l'incarnation du Verbe”, pp. 7-106.

“ Ibidem, p. 7.

* LThK (1986) 1, 978.



218 RELAZIONI

que d’un ouvrage unigue dont le traité Contre les paiens constitue la premiere partie
et celui Sur I'incarnation du Verbe en est la seconde. Suivant I’avis de Camelot «il y
a entre les deux livres une unité interne indéniable»*.

* A la fin du si¢cle passé, il se posait également la question sur auteur et ’au-
thenticité de cet ouvrage. L’ introduction critique & I’édition des Sources chrétiennes que
nous suivons ici, montre que finalement cette contestation n’a pas eu de grand écho par-
mi les théologiens®. La forme ainsi que le style, les éléments de répétition et les présen-
tations a I’allure un peu gonflée, mais surtout le vocabulaire et le contenu théologiques
prouvent que «l’authenticité athanasienne de ce traité ne fait plus guere de doute»*,

* Quant a la signification de ce traité, nous aimerions mettre I’accent sur le fait
qu’avec cet ouvrage Contre les paiens nous avons pratiquement un résumé des
oeuvres antérieures écrites a ce sujet. Athanase lui-méme fait allusion a ce qu’il se ré-
férerait dans son écrit & «de nombreux traités composés a cette fin par nos bienheu-
reux maitres», mais comme il ajoute «nous n’avons pas entre les mains les ouvrages
des maitres...», «il faut bien que ce que nous avons appris d’eux, nous te I’exposions
par é€crit»>*. Or, la présentation du sujet en question durant les premiers siécles de
I’ Ancienne Eglise et le recueil des différentes opinions d’autres Peres de I’Eglise,
avec un surplus d’idées originales d’ Athanase, sont les éléments les plus significatifs
de cet ouvrage.

* Si nous voulions avoir d’emblée une vue d’ensemble, mieux encore, une esti-
mation de cette oeuvre a caractere apologétique, nous pourrions résumer les faits
comme suit: Au début du IV*™ siecle, plus précisément autour de 320, il y eut encore
«trop de paiens qui calomniaient la religion du Christ et se riaient de la croix de Jésus;
il fallut leur montrer que la foi chrétienne s’appuie sur de bonnes raisons»*. Le traité
en ses deux parties Contre les paiens et Sur I’incarnation du Verbe est donc «un pro-
duit d’une époque ol la pensée chrétienne était en pleine fermentation et cherchait,
comme 2 titons, la formule la plus exacte et la plus précise de la foi commune»*.

4.2. Athanase réfute catégoriquement le polythéisme et Uidoldtrie

Au début de son traité Contre les paiens, Athanase donne une explication quant
au développement de 1’idolétrie. En se référant au Livre de la Sagesse®, il cite le deuil,
Iaffection, la courtisanerie et la crainte qui ont conduit les gens & s’adonner & la vé-

* P.TH. CAMELOT, in ATHANASE D’ ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur l’incarna-
tion du Verbe”, p. 14.

“ J. DRASEKE (cf. Studien und Kritiken, Gotha 1893, pp. 251-315), en reste éloigné avec sa
théorie.

* P.TH, CAMELOT, in ATHANASE D’ ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur I'incarna-
tion du Verbe”, p. 15. .

* ATHANASE D’ ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur l'incarnation du Verbe”, pp. 107-
108; cf. P.TH. CAMELOT, in Ibidem, pp. 16.23.26.

* Ibidem, p. 25.

 Ibidem, p. 22.

*Sg 14, 12-21.



MariA BRuN 219

nération de différents objets tels que I’homme lui-méme, le corps, les sens, mais aus-
si des choses sensibles et non intelligibles®. En donnant des exemples d’idolatrie chez
des peuples dont il avait connaissance™, il parle de la divinisation des éléments com-
me d’une vénération superstitieuse. Et il se demande comment les gens pouvaient vé-
nérer non seulement les éléments au ciel, les puissances naturelles et I’étre humain,
mais également la nature vivante et morte, les animaux et bien de plus encore, des
étres inventés qui n’existent pas, des &tres mélés et construits en reliant des natures
dissemblables, et des parties corporelles séparées du corps®. Et encore, Athanase
s’étonne des gens qui adorent et vénerent méme des dieux-animaux dont ils ont peur,
parce qu’ils sont cruels, sales, féroces, menacants...”” Comment trouver une explica-
tion hors de la sottise humaine? Ou bien voyons un autre exemple: Les hommes non
seulement vénéraient les corps célestes en les considérant comme des dieux, mais ils
les adoraient comme la cause de tous les autres étres™.

Finalement, Athanase émet un jugement trés négatif sur les dieux qui ont été
vénérés. «Ceux qu’on appelle dieux, non seulement ils ne sont pas des dieux, mais
méme ils furent les plus honteux des hommes». Et il énumere les détails suivants:
vaincus par les plaisirs, se faisant esclaves des femmes, se cachant pour échapper aux
machinations d’autres dieux, puis des héros de crimes et de faiblesses, d’amours et de
débauches, d’adulteres clandestins et de séductions. Et & bon escient Athanase se po-
se la question: «Vraiment est-il juste de le considérer comme Dieu, un étre qui a com-
mis de si grands crimes, et qui est accusé de choses que les lois communes des Ro-
mains n’autorisent pas méme a ceux qui ne sont que des hommes... ils ne rougissent
pas de I'attribuer a ceux qu’ils appellent dieux»™? Mais Athanase va encore plus loin
et il parle d’une impiété réelle. «A ces faux dieux, ils offrent non seulement des ani-
maux mais également des hommes». Il cite les coutumes du sacrifice d’hommes et
d’enfants®, et n’accuse pas moins les femmes et les hommes prostitués (Hierodouloi),
des travestis, I’homosexualité et la péderastie toujours au service des dieux™. En fin de

* Cf. ATHANASE D'ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur ['incarnation du Verbe”, p.
129; cf. p. 33. Cf. A. LUNEAU, Pour aider au dialogue, pp. 823-828.

* ATHANASE D’ ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur l'incarnation du Verbe”, pp. 124-
130.152-158.

* Ibidem, pp. 124ss.

* Cf. Ibidem, p. 149.

* Cf. Ibidem, p. 124.

5 Ibidem, pp. 132-133.135.

* «Aussi les hommes se laissérent-ils aller a I'homicide, a I'infanticide et a toutes les débauches...
Cest ainsi qu’autrefois les Egyptiens sacrifiaient de telles victimes a Héra, que les Phéniciens et les Cré-
tois cherchaient a apaiser Kronos par des sacrifices d’enfants. Et les anciens Romains honoraient Jupiter
Latialis par des sacrifices humains» (Ibidem, pp. 158ss.)

* L'institution des Hierodouloi, de la prostitution sacrée était connue dans des religions sémitiques,
chez les Phéniciens et les Syro-cananéens, les Egyptiens aussi bien que chez les Perses et les Grecs:
«C’est de Zeus qu’ils ont appris la pédérastie et 1'adultére, d’ Aphrodite la prostitution, de Rhéa I'impudici-
té, d’ Ares les meurtres, et des autres d’autres crimes du méme genre que les lois punissent et que tout hom-
me sage évite» (Ibidem, p. 160s.)



220 ReLaziONI

compte, il constate que ces dieux sont corruptibles et passibles, d’une conduite hon-
teuse; et il accuse le dieu supréme des Grecs qui cherche a voiler ses crimes sous I’ap-
parence de la divinisation.

A juste titre encore, Athanase essaie de trouver la raison pour laquelle ces dieux
ont un caractere si déshonorant et il poursuit: «L.es hommes se sont enfermés dans les
jouissances sensuelles et se sont fait des dieux de leurs passions». Ils ont divinisé «le
prétexte de leur invention et de leur méchanceté», a savoir le plaisir et le désir, des
moeurs honteuses et dissolues”. Et Athanase de conclure: «Les images des dieux...
présentant tous les caractéres de 1’erreur. Aussi on plaindrait surtout ceux qui s’y lais-
sent tromper»>,

4.3. Le péché a Uorigine de Uidolitrie

C’est avec une tenacité remarquable qu’Athanase cherche a expliquer le phé-
nomene de 1’idolatrie. Il est loin de nier le fait que I’homme peut chercher Dieu dans
la création. «Le témoignage des éléments eux-mémes n’est pas obscur, mais au
contraire il est tout a fait lumineux pour tous ceux qui n’ont pas le regard de 1’intel-
ligence complétement émoussé». Mais d’un oeil critique il constate que «ces pré-
tendus sages se détournent de Lui (= Dieu) pour adorer et diviniser la création qui
est son oeuvre, bien qu’elle-méme adore et confesse le Seigneur qu’ils renient a
cause d’elle»”. On pourrait méme ajouter ici que d’aprés Athanase, d’une certaine
fagon, la création semble étre plus intelligente que les hommes, parce qu’elle n’ou-
blie pas son Créateur et Lui garde diiment son respect, en Le révélant par sa propre
existence.

Athanase base son traité Contre les paiens sur une interprétation théologique.
En soulignant le fait que méme la créature connait son Créateur, comment 1’homme
en tant qu’étre raisonnable peut prétendre ne pas connaitre Dieu? Et il affirme d’une
maniére vigoureuse que I’homme créé a I’image de Dieu a la faculté de connaitre
Dieu. «Si I’homme ne s’écarte jamais de la pensée de Dieu... il conservera cette simi-
litude et vivra dans la joie et dans I’intimité avec Dieu, une vie... bienheureuse et im-
mortelle»® . Mais, hélas, c’est finalement le péché qui obscurcit cette vue sur le vrai
sens des Etres créés par Dieu. Profitant de son libre arbitre et réclamant ses désirs, puis
s’enfoncant dans les imaginations, 1’homme, perdant la notion de la lumiére, oublie
¢galement la pensée et la connaissance de Dieu® . Or, plus I’homme s’éloigne du Dieu
véritable, plus la dégradation de 1’esprit humain s’épaissit. Force est de constater que
I’€tre humain se prosterne devant des dieux animaux. C’est alors la persévérance dans
le péché qui conduit I'homme 4 la honteuse progression de 1'idolatrie. Voila I’ origine

¥ ATHANASE D’ALEXANDRIE, “Contre les patens” et “Sur l'incarnation du Verbe”, pp.
34.125s.;¢cf.p. 126 n. 1.

* Ibidem, p. 135.

* Ibidem, p. 163,

“ Ibidem, p. 112.

' Cf. Ibidem, pp. 28-30.123.



Maria Brun 221

de la zooléatrie et d’autres perversions de I’ame. En d’autres termes, c’est la dégrada-
tion de celui qui a été créé a I'image et a la ressemblance de Dieu. En “négligeant les
réalités supérieures, et lents a les saisir, (les hommes) cherchérent plutét celles qui
étaient plus proches d’eux... Ils en vinrent a se désirer eux-mémes, préférant leur bien
propre a la contemplation des réalités divines... Refusant de s’éloigner des jouissances
immédiates, ils emprisonnérent leur Ame dans les voluptés corporelles et... troublés
par toutes sortes de désirs..., ils s’engagerent dans la diversité et la multiplicité des dé-
sirs corporels»®. Craignant de ne pas atteindre 1’objet de leurs désirs, de perdre ou ne
pas vouloir renoncer a ceux-ci, s’ imaginant que le plaisir était un bien pour soi-méme,
la malice du péché les fait sentir comme des parfums érotiques, 1’ivresse et la satiété
inassouvie: et voila I’homme ne comprenant plus qu’il erre en dehors de la route, qu’il
est loin du but de la vérité®.

4.4. La connaissance de Dieu est inscrite dans I’dme humaine

Dans son effort de rouvrir les yeux aux hommes et de les rendre de nouveau
conscients qu’ils ont été créés a I'image et 4 la ressemblance de Dieu, Athanase insis-
te sur ce que I’homme peut connaitre Dieu, la vraie religion et la vérité de toutes
choses. Il veut dire par 1a que «seule la connaissance du vrai Dieu sauvegarde la di-
gnité humaine»*. Comment faut-il entendre cela?

«Pour connaitre le chemin et le saisir exactement, nous n’avons pas besoin
d’autre chose que de nous-mémes;... le chemin est en nous, et il est possible de trou-
ver en nous son point de départ». Faisant allusion a Lc¢ 17,21, on peut dire que «nous
avons en nous la foi et le royaume de Dieu». «Tous, nous sommes entrés sur cet-
te route et nous la tenons, bien que tous ne veuillent pas y marcher, mais préfe-
rent en sortir pour marcher a c6té, a cause des plaisirs de la vie qui les attirent au
dehors»®. Athanase reconnait par la le libre arbitre de chaque homme. Il est bien
évident que Dieu ne s’impose jamais a I’homme; Il le respecte dans la liberté qu’Il
lui a donné; Il s’abstient de négocier avec lui, comme on ne marchande pas non plus
I’amour. «Et si on demande quelle est cette route, je dis que c’est notre dme et 1’es-
prit qui est en elle. Car c’est lui seul qui peut contempler Dieu et s’en faire une
idée»®.

Puis, Athanase ajoute des détails de I’Ame humaine en rendant compréhensible
que c’est elle, I’endroit spécial ol la connaissance de Dieu est inscrite, saisissable, en-
racinée, percevable. «Puisque 1’dme humaine est raisonnable et immortelle, elle vivra
et ne cessera de vivre, parce que Dieu I’a ainsi créée...; elle pense et réfléchit aux
choses immortelles et éternelles, puisqu’elle aussi est éternelle... C’est pourquoi elle a
la pensée de la contemplation de Dieu, et devient a elle-méme sa propre voie; ce n’est

 Ibidem, pp. 114-115.

“ Cf. Ibidem, pp. 117-118.

“ Ibidem, p. 31.

“ ATHANASE D’ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur 'incarnation du Verbe”, p. 170.
“ Ibidem, p. 171.



222 RELAZIONI

pas du dehors, mais d’elle-méme qu’elle recoit la connaissance et la compréhension
du Dieu-Verbe»".

4.5. Les empreintes de Dieu dans la création

En outre, Athanase constate un fait primordial: il faut vouloir savoir, connaitre,
comprendre et apprendre, sinon on retombe au niveau de la négation de Dieu, de I’ido-
latrie, de I’apothéose. Qu’est-ce que c’est, en fin de compte, que 1’idolatrie? D’aprés
Athanase, «I’idolétrie est la conséquence de la négation de 1’ime spirituelle»®.

Le jugement d’ Athanase sur les religions paiennes est assez dur”. Les hommes,
dit-il, qui adorent des étres inanimés ou qui n’ont pas d’ame raisonnable - comme la
plupart des objets de vénération superstitieuse et d’idolétrie -, ont renié Dieu, c’est-a-
dire il ont consciemment rayé Dieu de leurs pensées et de leur &me. Si un homme ne
parvient pas a déchiffrer les traces divines dans son dme, il y a d’autres moyens de re-
connaitre |’existence de Dieu, Créateur du ciel et de la terre, Démiurge de toute I’exis-
tence universelle. Se référant a un quelconque artiste, Athanase nous avertit que «aus-
si faut-il a partir de 1’ordre du monde reconnaitre Dieu, son auteur et son créateur, bien
qu’on ne puisse Le contempler des yeux du corps... Car Dieu... n’est pas resté absolu-
ment inaccessible aux hommes»”. C’est donc 1’harmonie des éléments, 1’ordre du
monde et les mouvements du ciel qui nous prouvent I’existence d’un Dieu unique’.

4.6. Le Christ, médiateur entre les hommes et Dieu

Comme nous le savons, la seconde partie du traité dont nous avons fait men-
tion, se concentre sur I’incarnation du Verbe de Dieu. Voici un point fort dans la théo-
logie athanasienne™. Il n’y reprend pas seulement la théorie des Stoiciens sur le verbe
séminal (logos spermatikos), mais il va bien au-dela. Défendant la foi orthodoxe et
s’engageant pour une christologie juste, il met I’accent sur le Verbe de Dieu, «I’ima-
ge absolument ressemblante du Pere»”, a travers lequel le genre humain peut recon-

“ ATHANASE D’ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur Uincarnation du Verbe", pp.
171.174.177. - Reprenons ici une citation de |’apdtre Paul aux Romains qui rend attentive au fait que la loi
de Dieu est depuis toujours inscrite a I'ame humaine, donc que toutes les nations «sont admises au méme
héritage» (Ep 3,6): «Quand les paiens, sans avoir de loi, font naturellement ce qu’ordonne la loi, ils se tien-
nent lieu de loi & eux-mémes, eux qui n'ont pas de loi. Ils montrent que I’oeuvre voulue par la loi est ins-
crite dans leur coeur; leur conscience en témoigne également» (Rm 2,14s.)

“ Ibidem, p. 177.

* Athanase est loin d’étre le seul Pere de I'Eglise qui se caractérise par une «véhémente opposi-
tion... & de nombreux aspects de la scéne culturelle et religieuse» du temps de I’Eglise primitive. Il en reste
donc tout a fait dans la ligne de ses prédecesseurs, tel le jugement de DUPUIS (cf.Vers une théologie chré-
tienne du pluralisme religieux, pp. 87-93, spécialement 89). - Par contre, d’aprés LUNEAU «la pensée des
Péres n’est donc pas si étroite qu’elle la parait a premiére lecture, car Dieu n’a jamais abandonné les Gen-
tils... et il existe chez eux des bribes de vérités» (Pour aider au dialogue, p. 840s).

" ATHANASE D'ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur I'incarnation du Verbe”, p. 179s.;
cf. Rm 1,20 et Ac 14,14-16.

"' Cf. ATHANASE D’ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur I'incarnation du Verbe”, pp.
185s5.196ss. Cf. J. DUPUIS, Vers une théologie chrétienne, p. 81.

”* Cf. H. CAMPENHAUSEN, Griechische Kirchenviiter, p. 80.

" ATHANASE D’ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur l'incarnation du Verbe”, p. 192.



Maria Brun 223

naitre Dieu le Pere. «C’est le Verbe du Pére, tout-puissant et absolument parfait, qui
se répand en toutes choses... qui illumine toutes choses, visibles et invisibles, qui les
contient et les rassemble en lui..., il vivifie et garde tout I’'univers ensemble»™.

Sans préciser les tendances qui, & son époque, menagaient 1'unité de I'Eglise, & sa-
voir I’hérésie arienne, Athanase présente dans son traité une christologie qui ne peut étre
séparée d’une sotériologie. En parlant du Verbe de Dieu, le Christ nous montre sa natu-
re effective qui en aucun détail ne se distingue de celle de Dieu le Pére. Donc on ne peut
méconnaitre la dimension universelle de I’incarnation du Verbe de Dieu (Logos tou
Theou), car ¢’est par ce Fils de Dieu fait homme que le genre humain sera restitué a la
ressemblance originelle de Dieu, que ’homme aura la possibilité d’entrer en commu-
nion avec son Pere céleste et qu’il sera libéré une fois pour toute de la mort éternelle”.

En résumant: nous pouvons dire qu’ Athanase voit trois voies possibles, voire trois
différents niveaux par lesquels I"homme peut arriver & la connaissance de Dieu, a condi-
tion qu’il le veuille: dans son dme, par la création, et par le Christ, Verbe et Fils de Dieu™.

5. AU GUET DE FAUX DIEUX AUJOURD’HUI?

Cette trilogie qu’ Athanase d’ Alexandrie propose aux chrétiens du IV*™ siécle,
ne serait-elle pas un guide pour nos jours? Ne vivons-nous pas aujourd’hui une situa-
tion semblable? L.’homme, au lieu de rester tourné vers Dieu, commence 2 s’intéres-
ser et & s’occuper des choses hors de Dieu”? 1l risque de finir par imaginer un dieu &
lui d’apreés les choses visibles et apparentes, d’une telle maniere qu’il commencera a
donner le nom de Dieu a des apparences de son propre choix: or, a ce qu’il apprécie,
ce qu’il veut, ce qu’il regarde, ce qui lui est agréable™.

" ATHANASE D'ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur l'incarnation du Verbe”, p. 194.
Sur le logos spermatikos, sujet cher a saint Justin, voir spécialement J. DUPUIS, Vers une théologie chré-
tienne du pluralisme religieux, pp. 93-97, et au Verbe révélateur, point fort chez saint Irénée de Lyon, cf.
Ibidem, pp. 97-105.111-122. - Cf. ATHANASE D’ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur U'incar-
nation du Verbe”, pp. 190ss.

™ Cette dimension universelle implique le salut de tout le genre humain en Jésus Christ, mais elle
présuppose nécessairement la coopération (synergie) de I’homme pour I’appropriation du salut. (Cf. D. PA-
PANDREOQU, La vérité chrétienne et I'universalité du salut, in J. DORE (éd.), Le christianisme vis-a-vis
des religions, ARTEL, Paris 1997, pp. 193-214; ici 197-198.203.) Il ne faut pas non plus oublier les chré-
tiens anonymes ou des krypto-chrétiens qui d’une maniére invisible appartiennent intérieurement a I’Egli-
se, corps du Christ (cf. GREGOIRE DE NAZIANZE, Hom. 18,6 - PG XXXV,992; cf. J. KARMIRIS, L uni-
versalité du salut en Christ, [1980], 686s; [1981], 20s.).

" Cf. ATHANASE D’ ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur l'incarnation du Verbe”, p. 199.

7 Notons simplement I'influence énorme des jeunes religions, des sectes et du New Age qui actuelle-
ment attirent des gens par leurs théories esotériques et leurs pratiques occultes. On s’étonne combien d’élé-
ments des anciennes religions paiennes s’y trouvent! En outre, nous nous référons aux tentatives aspirées au
domaine du génie génétique, mises en question par des consciences sensibles et surveillées par la bioéthique.

™ Dans le monde occidental, on est parfois tenté de se demander si Dieu a été remplacé par des buts
tout & fait matériaux tels que 1'argent et le profit. Des voix prometteuses font chatoyer le bonheur a I'apo-
gée du succes matériel. Mais hélas, en fonction de ces buts, les exigences morales - comme 1"honnéteté, la
droiture et la justice - sont trés souvent abandonnées scrupuleusement.



224 ReLAZIONI

Par conséquent, I’homme ne risquera-t-il pas de tomber dans le piege dont
nous parlent les Psaumes?

«Leurs idoles, or et argent, une oeuvre de main d’homme.

Elles ont une bouche et ne parlent pas,

elles ont des yeux et ne voient pas,

elles ont des oreilles et n’entendent pas,

elles ont un nez et ne sentent pas.

Leurs mains, mais elles ne touchent point,

leurs pieds, mais ils ne marchent point!

Comme elles, seront ceux qui les firent,

quiconque met en elles sa foi»™.

En guise de conclusion, nous aimerions citer une exhortation d’ Athanase qui
n’a pas perdu sa valeur du tout: «Le fait de faire de faux dieux et de leur rendre un cul-
te n’est pas oeuvre de piété, mais entreprise d’athéisme et d’impiété absolue, et la
preuve d’une profonde erreur quant a la connaissance de I’unique et seul vrai Dieu, je
veux dire le Pere du Christ»™.

" Ps 115, 4-8. A ce moment, nous nous réréfons, par exemple, & de nouvelles bandes dessinées pro-
posées aux jeunes générations dont “beaucoup de jeunes puisent aujourd’hui leur vision du monde, de
I’homme, de I’espace et du temps, du sens de I’existence, bref leurs conceptions de la vie et de la mort™. Il
nous semble que s’est exactement ici le lieu ot des étres divins, et cela veut dire des existences extra-ter-
restres, sont nouvellement créés et inventés afin d’orienter les lecteurs et les lectrices aussi bien que les
spectateurs vers des dieux et des déesses inconnus. Ceux-ci font semblant d’avoir les choses en main, mais
effectivement ils ont “des yeux qui ne voient rien” et un coeur qui reste indifférent 4 la sensibilité humaine
(voir a ce sujet 'étude de K. HELLER, La bande dessinée fantastique @ la lumiere de anthropologie reli-
gieuse, L'THARMATTAN, Paris 1998).

* ATHANASE D’ ALEXANDRIE, “Contre les paiens” et “Sur I’incarnation du Verbe”, p. 168.



Maria Brun 225




