RTLu IV (2/1999), 227-238 227

Il problema della salvezza
nel buddhismo

Gaetano Favaro
Facolta di Teologia (Lugano)

Puo sorprendere il fatto che in un incontro di teologi, che ha per tema centrale L u-
nicita di Gesu Cristo e l'universalita della salvezza si tratti anche della salvezza buddhi-
sta. A prima vista potrebbe sembrare assodato e definitivo che un cristiano, quando ha
detto che la salvezza avviene nel Signore Ges attraverso I’adesione alla sua Chiesa, ha
detto sostanzialmente tutto. Su questo punto centrale non dovrebbero esserci dubbi.

Tuttavia, se vogliamo ascoltare tutte le voci ed esperienze del pluralismo con-
temporaneo, ci rendiamo conto che oggi ci sono diverse visioni, laiche e religiose, del-
la vita e dell’esistenza e, per conseguenza, della salvezza. Spesso si pensa alla salvez-
za come felicita e piena realizzazione della propria umanita. Addirittura in certi casi si
preferisce parlare di senso, di autorealizzazione e non di salvezza.

Queste visioni e I'intreccio delle tradizioni religiose, ormai compresenti una
nell’altra, ripropongono 1’interrogativo fondamentale sulla salvezza e sulle vie di ac-
cesso ad essa. Il buddhismo & uno di questi interlocutori del teologo cristiano. Abbia-
mo a che fare con una tradizione religiosa che si presenta, non tanto come una filoso-
fia teoretica o religione rituale, ma come via di salvezza.

In italiano, in francese, in inglese cristiani e buddhisti adottano gli stessi voca-
boli: salvezza e liberazione. Le due religioni non sono soddisfatte della condizione



228 RELAZIONI

umana, temporale e storica in cui 'uomo si trova. C’¢ un male che compenetra la no-
stra esistenza, che & dentro e fuori di noi e che non puo essere 1I’approdo ultimo e de-
finitivo del divenire umano. Siamo dentro I’analogia e la metafora. Il linguaggio cul-
turale delle due religioni & diverso, ma ha in comune il fatto che mentre sottolinea la
diversita e la differenza, allude anche alla somiglianza. Per cui, almeno da questo pun-
to di vista, il dialogo & possibile.

La Dichiarazione Conciliare Nostra Aetate ha sottolineato che: «Nel Buddhi-
smo, secondo le sue varie scuole, viene riconosciuta la radicale insufficienza di questo
mondo materiale e si insegna una via per la quale gli uomini, con cuore devoto e con-
fidente, siano capaci di acquistare lo stato di liberazione perfetta o di pervenire allo sta-
to di illuminazione suprema per mezzo dei propri sforzi e con I’aiuto venuto dall’alto»'.

Giovanni Paolo II nella lettera apostolica Tertio Millennio Adveniente ci ricorda
che «una grande sfida» & in atto «per I’evangelizzazione, dato che sistemi religiosi co-
me il buddhismo o I'induismo si propongono con un chiaro carattere soteriologico»’.
Questo accento salvifico si trova gia nel discorso pronunciato dal Buddha a Varanasi.

Vale la pena richiamarne la sintesi: ¢ il dharma buddhista che sostituisce il
dharma dell’induismo. La vita ¢ dolore. Il dolore ¢ originato dalla sete che porta a na-
scere di nuovo, che produce piacere e passione, la sete di piacere, di esistere e di non
esistere.

11 dolore puo essere vinto con la distruzione di tale sete, il liberarsene da essa e
il restare da essa distaccati. La via che conduce all’estinzione del dolore & offerta dal-
’ottuplice pensiero (astangamdrga, attangika magga): retta visione o fede, retta in-
tenzione o rappresentazione, retto discorso, retta condotta o attivita, retti mezzi di sus-
sistenza, retto sforzo o applicazione, retta memoria o attenzione o presenza di spirito
e retta concentrazione, o devozione o atteggiamento spirituale. Il dolore & detto in san-
scrito dukha e in pali dukka. La radice dus significa: sciuparsi, guastarsi, commettere
un’impurita, essere danneggiato, essere in colpa, perire.

La sete di solifo in italiano ¢ espressa con le parole desiderio, brama, appetito. 1l
termine sanscrito frsnd significa sete. In pali la parola comunemente adottata & tanna.
Altri termini sono iccha e kama. 1.’ origine del dolore significa la causa del dolore, che
si puo interpretare come combinazione, aggregamento, e accumulazione del dolore.

Si tratta di una sefe intramondana che pud essere intesa come sete di afferma-
zione, di essere affermato e di negazione, oppure come sete di piacere, di un amore
che tende all’attaccamento: di esistenza e di inesistenza. Anche il suicidio rientra in
questa sete, € quindi € un atto che reca in sé quell’effetto dell’attaccamento che com-
porta la rinascita.

La cessazione del dolore & significata col termine nirodha, che deriva dalla ra-
dice rudh, e che vuol dire ostruire. Con la particella ni vuol dire sopprimere, control-
lare, trattenere, arrestare.

! Nostra Aetate, 2.
* Tertio Millennio Adveniente, 38.



GAETANO FAavAaRO 229

L’aggettivo retto, che qualifica ciascuno degli otto sentieri, traduce la parola
samma, che significa perfetto, completo, equilibrato, corretto. Gli otto sentieri sono il
cammino sacro a otto diramazioni che conduce alla estinzione totale di ogni desiderio,
dell’ignoranza e di ogni divenire samsarico.

11 fatto universale del dolore & il segno della contingenza del mondo fenomenico.
Si potrebbe tradurre la parola dolore con passivita, perché I’'uomo samsarico non & pa-
drone della sua vita, ma & soggetto ad una concatenazione contingente di cause. L uo-
mo ¢ passivita totale. Niente ¢ stabile: anifya & impermanenza. Anatta vuol dire non-sé
e denota il fatto che quella che noi chiamiamo persona & un equilibrio fluido di fattori
psico-fisici che cambiano ad ogni istante. Da questo punto di vista non ¢’& un nucleo in-
dividuale della personalita. Tutto questo & stato descritto con una sentenza sintetica: «Ci
sono azioni, ma non c¢’e chi agisce; ¢’¢ sofferenza, ma non ¢’& chi soffre»’.

1. LA SOFFERENZA NEL BUDDHISMO ORIGINARIO

Il termine liberazione & quello pill denso e piti pregnante tra i tanti altri adotta-
ti nella letteratura buddhista. L’idea che vi & contenuta pud essere espressa in forme
differenti: scarcerazione, evasione, scampo, trascendimento, passaggio, attraversata,
cessazione, estinzione, nibbana. Ma la realta & la stessa.

«Bikkhu - ha detto un giorno I'Illuminato - come il potente oceano ha un solo
sapore, quello del sale, cosi questa Legge (dhamma) e disciplina (vinaya) ha un solo
sapore, quello della liberazione (vimutti)»*.

Lo scopo finale del buddhismo antico non & la perfezione umana dell’uomo, ma
¢ il trascendimento di tutto cio che & empirico, compresa la coscienza. Si tratta di ab-
bandonare la condizione umana.

Il sorgere e la cessazione del mondo fenomenico si identifica col sorgere e la
cessazione del dolore. Il dolore si identifica con I’essenza dell’esistenza umana. Esso
ha un carattere ontologico ed & dovuto all’insufficienza radicale e all’insicurezza in-
trinseca di tutti gli esseri esistenti.

Questa impermanenza essenziale & una delle ragioni che inducono a vedere il
mondo come vuoto (sunna) e infelice. Il corpo, i sentimenti, la percezione, le impres-
sioni mentali e I'intelletto sono fattori empirici impermanenti. Tutto & condizionato,
composto e quindi doloroso. Alla radice di tutto questo ¢’& I'ignoranza (avijja), che &
la prima causa del processo samsarico. L’interdipendenza causale, o catena dei dodi-
ci anelli di produzione condizionata o legge delle dodici cause ¢ la chiave che ci per-
mette di renderci conto della validita delle quattro nobili verita. Dall’ignoranza all’a-
zione, alla coscienza o conoscenza, al nome e alla forma, coi sei organi dei sensi, al
contatto, alla sensazione, alla sete, all’attaccamento, al divenire, alla nascita, vec-

* Cfr. M. FUSS, Il Buddhismo e le sue derivazioni, in “Sette e Religioni” 2 (Aprile-Giugno 1991), 225.
* Udana, 5.,5.



230 ReLazion

chiaia e morte: questo & la Pratitya-samutpada. Mario Piantelli sintetizza il tutto cosi:
«la nescienza determina gli aggregati, in cui si individuano nome e forma, da cui de-
rivano i sei ricettacoli (i cinque sensi pili il mentale che li coordina), donde si ha il
contatto o percezione di una realt esteriorizzata, da cui deriva la sensazione, che de-
termina la sefe verso 1’oggetto, indi nasce il “legame” col mondo, per cui si ha esi-
stenza, nascita, vecchiaia e morte»’.

L’ottuplice sentiero che apre 1’accesso alla salvezza include la condotta etica
(Sila) (retta parola, retta azione, retto sistema di vita), la disciplina mentale (Samadhi)
(retto sforzo, retto ricordo, retta concentrazione) e la saggezza (Parifia) (retta fede e
retto proposito). Il dharma buddhista di fatto offre i sentieri che conducono alla sal-
vezza e, nello stesso tempo, permette di intravvedere i colori con cui si presenta la sal-
vezza, le sfaccettature dell’illuminazione.

Ne citiamo alcune tra le pit frequenti.

La salvezza come liberazione dalle rinascite: & il superamento di ogni brama di
esistere e di non esistere. La nascita, la vecchiaia e la morte sono legate a questa du-
plice brama. Un altro modo di intendere la salvezza ¢ dato dall’espressione attraver-
sare il fiume della vita (tarana). Uno dei titoli dati al Buddha & tinno, colui che ha at-
traversato la corrente. Questa terminologia & tratta dal contesto della natura e della
cultura in Asia. I grandi fiumi e le inondazioni ci aiutano ad afferrare il problema.

La corrente & ogha, che vuol dire un flusso d’acqua rapido e di proporzioni
straordinarie. Tl samsara & fatto cosi. E la corrente della sensualita, delle visioni erra-
te della vita, dell’ignoranza e del dubbio’.

La salvezza & intesa anche come fuga (nissarana). Ma & una fuga che non ha
niente a che fare con la vilt: & eroismo che nasce dalla prudenza e dal senso del valo-
re della vera vita'. I cieli della cosmologia buddhista primitiva non possono essere un
rifugio sicuro: chi vi abita rimane soggetto alla legge delle rinascite. Nel buddhismo
antico la fuga voleva dire lasciare il mondo ed entrare nella vita monacale. Si usava il
termine tecnico pabbajja, che era il gesto simbolico con cui si tagliano i capelli e la
barba, si veste la tonaca e si entra nello stato di vita del mendicante senza casa.

La salvezza pud essere interpretata come freno, controllo (rirodha) voluto e at-
tivo, mentre in senso passivo significa cessazione. Nirodha appartiene alla terminolo-
gia dello yoga.

La salvezza & anche chiamata liberazione o scarcerazione (vimutti). E un termi-
ne che abbiamo gia incontrato. E un atteggiamento che richiede uno sforzo costante
che sia coronato dal successo. Include diversi elementi: la rinuncia al mondo e una vi-
ta celibataria, la vittoria morale, la concentrazione della mente e I’intuizione, essere
sempre intenti alla meta finale.

Si entra nella vita religiosa monacale non per gli onori, non per vantaggi tem-
porali, non per acquisire la purezza morale, non per raggiungere la concentrazione,

5 Aforismi e discorsi del Buddha. a cura di M. PIANTELLI, Tea, Milano 1988, p.445.
® Cfr. Suttanipata 4,7,58; Mahaniddesa 1,7,58.
" Cfr. Mahdapadanasutta, 39.



GAEeTaNO Favaro 231

non per la soddisfazione psicologica che deriva dagli esercizi dettati dalla moralita,
dall’ autocontrollo ascetico e dalla saggezza, ma solo per essere liberati®. Rimane fon-
damentale nella visione buddhista dell’esistenza che la liberazione finale - vimutti -
non ¢ una liberazione sperimentata dalla mente, ma & la liberazione dalla stessa vita
mentale.

Il bhikku non & legato ai legami della mente (vififiana), non lo & a legami inte-
riori o esteriori. Egli & liberato dalla sofferenza. Questo & tutto’.

La salvezza & soprattutto nibbana (nirvana). Il termine significa estinzione. Ma
non ¢ I’estinzione dell’uomo. Il Buddha non & stato un nichilista. Il solo annienta-
mento da lui cercato & stato |’annientamento della sofferenza e delle cause che la pro-
vocano. Questo & il nibbana.

Una delle migliori definizioni antiche del nibbana &: 1’estinzione della passio-
ne, I’estinzione dell’avversione e I’estinzione della confusione o smarrimento. Sono i
tre peccati capitali descritti nel buddhismo delle origini.

I testi pali dicono tante altre cose sul nibbana. Quando adottano il linguaggio
negativo descrivono il nibbana come fine della sofferenza, fine del divenire, immor-
talita, modo di essere irremovibile, semplicita assoluta, 1’estinzione della vanita, del
pensiero e della brama, lo scioglimento da ogni attaccamento o desiderio, un modo di
essere senza fine. Nel linguaggio positivo il nibbana & perfetta salute, massima sicu-
rezza, liberta da ogni legame, un’isola di rifugio nel flusso del samsara, soddisfazio-
ne perfetta, pace, felicita.

La mente umana e il linguaggio non riescono a descrivere adeguatamente il nir-
vana, perché ¢ una realta che trascende ogni concezione e definizione. Questo & il mo-
tivo per cui del Buddha, Colui che & salvato e liberato, non si puo dire che, dopo la
morte, &, né si puo dire che non &, né che & e non &, né che non & ed ¢. Il nirvana, an-
che se pud essere raggiunto in questa vita, rimane inconcepibile dalla mente umana.
Nei primi secoli dell’era buddhista era inteso come una condizione soggettiva. In se-
guito la sua descrizione subi un processo di oggettivazione e gli fu attribuita una na-
tura indipendente (svabhdava, in pali sabhava).

2. DIVERSE INTERPRETAZIONI DELLA SALVEZZA

Anche oggi le risposte dei buddhisti alla questione riguardante lo stato di sal-
vezza finale e definitiva presentano accenti diversi.

Nel buddhismo theravada I’approccio alla realta ultima & piuttosto psicologico,
pit che teologico. Il Buddha ¢ noto per il suo silenzio su Dio che & anche silenzio di
Dio. La comprensione della realta ultima & un’esperienza che & uno risvegliarsi alla
realta ed un raggiungimento della realta. La realizzazione della realtd ultima & una

* Cfr Mahasaropamasutta, 13-16. Cfr. J. PEREZ-REMON, Liberation in Early Buddhism, in “Stu-
dia Missionalia™ vol. 29 - 1980, p. 182.
°*Cfr. Khandhasamyutta, 117.



232 ReLaziONI

trasformazione interiore. Questo ¢ il nirvana. Questa realta ultima non € una realta og-
gettiva come noi concepiamo la materia o il mondo. Non ¢ una realta soggettiva come
la mente o il sé. Non & cio che & sperimentato. Non & nemmeno qualcosa al di la del-
I’esperienza. E la stessa esperienza. E 1’abbandono di ogni esperienza della verita e
della realta come noi la intendiamo in questo mondo dei fenomeni e delle forme.

Il Venerabile Mahatera Mahawela Punnaji osserva: «Capire 1’esperienza signi-
fica capire la distinzione tra I’esperienza dell’esperienza e I’esperienza dell’esistenza.
L’esperienza dell’esistenza come I’ esperienza dell’esperienza sono realta. Una non &
pil reale dell’altra. Ma quando I’esperienza ¢ stata sperimentata, 1’ attaccamento all’e-
sperienza dell’esistenza & svanito. Il motivo di questo fatto & duplice. Anzitutto in tal
modo cominciamo ad aprirci ad una visione multilaterale dell’esperienza, invece di
chiuderci in una visione unilaterale. Inoltre perché I’esperienza dell’esistenza & I'e-
sperienza del sé e del mondo esterno. Ma il sé e il mondo sono transeunti. L’esperien-
za della loro esistenza impermanente crea in noi uno stato di ansieta, di paura e di ti-
more. Quando ci siamo resi conto che la causa di questa ansieta & 1’attaccamento
all’’esperienza dell’esistenza” ci rendiamo conto che I'esistenza & solo un’esperienza.
Ed ecco il nirvana, la coscienza trasparente. L’esperienza del nirvana non & un abban-
dono della societa e del mondo, ma & una trasformazione psicologica della persona-
lita, un passaggio da un modo di essere incentrato nel sé ad un modo di essere decen-
trato dal sé. Questo stato ha tre aspetti: conoscitivo, affettivo e volitivo. Dal punto di
vista conoscitivo, si tratta dell’esperienza della realta ultima. Dal punto di vista affet-
tivo, si tratta della esperienza della purezza mentale, della pace interiore. Dal punto di
vista volitivo, si tratta dell’esperienza della liberta del volere che si traduce in solleci-
tudine benevolente per la felicita e il benessere di tutti gli esseri, inclusi gli animali, le
piante e gli enti inanimati»",

Nel buddhismo zen si parla di Satori e Shiinyatd come esperienza della realta
ultima e definitiva. Satori & ormai entrato nel linguaggio occidentale, indica una sa-
pienza onnicomprensiva. Il vocabolo cinese corrispondente & kensha, che vuol dire
vedere nella natura essenziale della realta.

Shinyata & un vocabolo molto in voga, ma se & tradotto con “niente” diventa
troppo astratto. Anche in questo filone della tradizione buddhista la salvezza & al di
la delle forme del tempo, delle nascite e delle morti. E una liberazione che ci rende
felici mediante I’estinzione del sé possessivo. Il dolore della prima verita del dharma
buddhista & qui inteso come il senso di insoddisfazione che caratterizza gli esseri
umani nella loro dipendenza dagli altri enti e nella transitorieta della loro esistenza.
Lo Zen sintetizza la ruota del Dharma in due principi pratici: 1) la pratica della me-
ditazione conduce alla retta fede o visione del mondo e degli esseri, che ce li fa in-
tuire come evanescenti e armoniosi; 2) la pratica di una vita che conduca all’armonia
essenziale.

“Ven. MAHATHERA Dr. MADAWELA PUNNAJIL, Ultimate reality and the Experience of Nir-
vana: in Theravada Buddhism, in “Pro Dialogo” Bulletin 90 (3/1995), 283-284.



GAETANO Favaro 233

L’atteggiamento compassionevole nella parola e nella condotta conduce alla
retta meditazione e la retta meditazione conduce al retto discorso e alla retta condotta.
La tecnica meditativa non passa da un oggetto all’altro, ma vuole arrivare al di 1a di
ogni dimensione, di ogni grandezza e al di 14 del tempo. C’& la convinzione che esiste
I'universale. La compassione & intesa come la liberazione dalla preoccupazione di se
stessi'’. 11 silenzio dello Zen «non & soltanto un silenzio apofatico relativo alla verita
ultima, ma anche il segno dell’adozione di una sorta di silenzio didattico, relativo ciog
ai mezzi di formazione degli allievi. Infatti quello che viene assolutamente privilegia-
to ¢ il momento dell’esperienza personale, che toglie alle radici il pensiero logico ver-
bale e con esso il dualismo della mente discriminante ... Obiettivo (ma non persegui-
to come uno scopo nei confronti del quale sviluppare una nuova forma di “attacca-
mento”!) della pratica & I’illuminazione o safori, che finalmente consente di “vedere
le cose come sono” e di far coincidere la via con la vita quotidiana. Se “tutte le cose,
fin dalla loro origine, sono sempre state di natura nirvanica”, il fenomenico pud esse-
re vissuto come Assoluto, perché la varieta delle cose esprime lo stato reale dell’uni-
versale ed eterna verita. Quindi il mondo mutevole e impermanente in cui e di cui vi-
viamo ¢ il mondo reale»".

L’ Amidismo contempla la salvezza come la Pura Terra. La compassione ¢ il
Buddha sono in qualche modo identificati. Amida pud essere paragonato a Dio, ma
non & Dio creatore. Amida - in sanscrito non limitato, inevitabile, infinito - & un nome
personificato che esprime I’era inesauribile ed eterna dell’unita della Sapienza e della
Compassione.

La Terra Pura non & un’estensione geografica, ma & un modo di essere in cui si
vive I'esperienza della Sapienza e della Compassione infinita. Proprio perché supera
ogni linguaggio, spesso ¢ descritta col simbolo e col mito. Ma non si riduce al mito. E
una realta che esiste realmente e opera per il bene di tutti®.

Il Dalai Lama quando parla della salvezza si rifa alla parola tibetana tharpa, che
significa scioglimento o liberta: «Anche se alcune tradizioni buddhiste ammettono il
concetto di salvezza, la considerano perd come uno stato spirituale o mentale del sin-
golo individuo, uno stato di perfezione della mente, non un luogo esterno. Il buddhi-
smo ammette il concetto di diverse terre pure del buddha, stati di purezza prodotti dal
potenziale karmico positivo dell’individuo. E persino possibile per una persona ordi-
naria rinascere e divenire partecipe delle terre pure del buddha. Per esempio, dal pun-
to di vista buddhista, non si puo affermare che il nostro ambiente fisico, questa terra,
questo pianeta, sia un regno perfetto dell’esistenza. Ma all’interno di questo regno si
pud dire che alcuni individui hanno raggiunto il nirvana e la piena illuminazione. Se-

"'Cfr. ROBERT AITKEN ROSHI, Ultimate Reality and the Experience of Nirvana: Satori ad
Shanyata in Zen Buddhism, “Pro Dialogo” Bulletin 90 - 1995/3, 285-294.

“GIANPIETRO SONO FAZION, Viaggio nel buddhismo Zen, Cittadella Editrice, Assisi 1990,
pp. 10-11.

“SHOJUN BANDO, Ultimate Reality and the Experience of Nirvana: Pure land in Amidism, “Pro
Dialogo™ Bulltin 9 -1995/3, 295-299.



234 ReLAzIONI

condo il buddhismo, la salvezza o liberazione dovrebbe essere interpretata come uno
stato interiore, una fase di sviluppo mentale»".

La scuola buddhista indiana Vaibhasika ha ritenuto che il nirvana del Buddha
non & altro che la fine della sua esistenza e dell’attivita della sua coscienza. «Ma stan-
do cosi le cose, si pone la domanda di che senso abbia per i seguaci del Buddha vene-
rarlo e pregarlo. Che beneficio ne traggono? Che senso ha fare una cosa simile, se il
Buddha non ¢’é pit? La risposta di questa tradizione & che il Buddha ha raggiunto la
piena illuminazione per il fatto di avere accumulato meriti e perfezionato la sua sag-
gezza attraverso innumerevoli eoni. E durante questo periodo, il Buddha ha sviluppa-
to e coltivato un fortissimo desiderio altruistico di beneficare e servire tutti. Il potere
di tale energia e veriti ¢’ ancora. E questo potere che sostiene e aiuta quando si pre-
ga e si venera il Buddha.

Per quanto riguarda la persona storica del Buddha, invece, quella fu la fine»".

Tl buddhismo tibetano vede le cose diversamente. Buddha Sakyamuni era un per-
sonaggio storico e il suo rirvana fu un evento storico. Ma la coscienza e il flusso men-
tale del Buddha sono continuati e sono ancora presenti. Il Buddha & ancora presente nel-
la forma di sambhogakaya, la perfetta pienezza di risorse. E continua a emanare e a ma-
nifestarsi in varie forme, secondo le necessita salvifiche degli esseri senzienti'*.

Gli studiosi occidentali si sono posti la domanda: Nel processo salvifico chi é
salvato?. La risposta ovvia sembra una sola e inequivocabile: L’'uomo.

Ma non possiamo fermarci qui. Per tanti secoli i buddhisti hanno detto che ¢’¢
la sofferenza, ma non ¢’€ uno che soffre, ¢’¢ 1’azione, ma non c¢’¢ 1’agente, c’¢ la pa-
ce, ma non c¢’e chi pud goderla, ¢’& una via, ma non c’¢ uno che la percorra. Su que-
sta linea di pensiero sembra logico poter affermare che ¢’¢ la liberazione, ma non c’&
uno che viene liberato. Un tomista, assuefatto al concetto di essere e di persona, qui
incontra uno scoglio.

D’altra parte, un buddhista, pur non ammettendo la persona (atta) nell’'uvomo
non pud non parlare di salvezza. Insistere sulla connessione tra la sofferenza, il male
e le componenti empiriche e transeunti del soggetto umano significa che la salvezza
comporta la liberazione da queste componenti, che I’ignoranza strutturale spinge a
chiamare io o soggetto empirico.

Se le cose stanno cosi, ci si domanda qual’é la relazione tra ’individuo salvato
e la realta trascendente.

I'testi antichi del buddhismo parlano di anaitavada, un termine che esclude un
sé permanente nell’'uomo. Ma «lo stesso Buddha non ha mai preso una posizione de-
finitiva circa il problema se un Sé esista o no, onde non far scaturire nuove idee che
sarebbero irrilevanti e di impedimento per la pratica spirituale. La dottrina del non-Sé
&, quindi, piti da considerare uno strumento pedagogico per la salvezza che come dot-

" DALAI LAMA, Incontro con Gesii. Una lettura buddhista del Vangelo, Mondadori, Milano
1997, pp. 96-97

“Ivi,p. 101,

“Cfr. Ivi, pp. 101-102.



GaeTaNo Favaro 235

trina filosofica»'’. Nei testi antichi i fattori esistenziali dell’uomo - il corpo, i senti-
menti, la percezione, le formazioni mentali, I’intelletto o mente - sono considerati im-
permanenti e quindi apportatori di sofferenza. Per questo motivo non si pud dire di es-
si: «Questo ¢ mio, o sono questo, questo & il mio sé (me atta)».

Questa intuizione che nega la loro consistenza ontologica permanente conduce
ad un senso di disgusto nei loro confronti, il disgusto conduce ad un distacco da essi ed
il distacco si trasforma nella causa soggettiva immediata della salvezza: «Quando il
soggetto ¢ liberato ¢’ la conoscenza di essere liberato. Egli conosce: La possibilita di
rinascita si € esaurita, la vita santa & vissuta, cio che doveva essere fatto & stato fatto, non
ci sara piu vita in queste condizioni»”. Il discernimento ha condotto alla liberazione'.

3. COME INTENDERE LA SALVEZZA BUDDHISTA

11 buddhismo ha adottato la metafora della luce per indicare I'illuminazione di
Sakyamuni e quella dell’estinzione - nirvana - per esprimere la salvezza definitiva.

I1 Buddha non & salvatore in senso proprio. Egli ha detto: «Io sono colui che co-
nosce la via, che apre la via, che predica la via»™. Egli non & I’incarnazione della sal-
vezza, come lo & Gesu Cristo, secondo la fede cristiana. Si potrebbe dire che non & il
Buddha che salva, ma & il Dharma. Questo termine, la cui radice dhr in sanscrito si-
gnifica portare, tenere, si presenta nella letteratura buddhista con tre significati: la
realta ultima che sostiene tutto 1’universo, il suo riflesso nell’ordine etico e sociale, la
parola del Buddha che & auto-espressione del Dharma.

Il Dharma & stato contemplato e poi proclamato dal Buddha, sotto la spinta del-
la compassione per I’ignoranza degli esseri umani. Il buddhismo mahayana presenta
la figura del Bodhisattva, il quale rinuncia al nirvana definitivo sino a che tutti gli es-
seri non siano stati liberati. Assume su di sé la sofferenza di tutti. Ci sono i Bodhisatt-
va terreni e quelli trascendenti. Questi ultimi sono oggetto di adorazione da parte dei
credenti. Il bodhisattva Avalokitésvara-Kannon pud presentarsi sotto diverse forme
manifestative: «Se ci fossero degli esseri terrestri che potrebbero essere inclinati ver-
so la salvezza attraverso un corpo del Buddha, allora il bodhisattva Avalokitésvara
predicherebbe loro il Dharma mostrando il corpo di un Buddha»®. Il Dharma si adat-
ta alla capacita degli uditori. Secondo il Sutra del Loto, ¢’& una profonda relazione sal-
vifica tra il Dharma e le parole del Buddha. «Devi credere che le parole del Buddha
non sono dette invano... I Buddha predicano il Dharma con mezzi adatti; la loro in-
tenzione ¢ difficile da intuire. Per quale motivo? Io predico il Dharma ricorrendo a in-

" Dizionario della Sapienza Orientale, Ed. Mediterranee, Roma 1981, m2T.

" Khandhasamytta 49, citato da J. PEREZ-REMON, Liberation in Early Buddhism, p. 188.

“Cfr. Vangisasaniyutta 4; Catukkanipata 2.6, in J. PEREZ-REMON, Liberation in Early Buddhi-
sm, p. 188.

“Sutra del Loto V, 2, 16.

2vi, XXV, 17, 1ss.



236 ReLazion

numerevoli mezzi e a diversi modi, a parabole e a frasi. Questo Dharma non € una co-
sa che uno potrebbe intendere con pensiero discorsivo o discriminante. Solamente i
Buddha lo penetrano»®.

Michael Fuss fa un’osservazione che vale la pena citare: “Mentre la realta ulti-
ma come tale rimane mistero ineffabile, il Dharma la rende visibile nella sua dinami-
ca inerente. Il fondamento filosofico del buddhismo non & una sostanza ultima statica,
ma una pura dinamica di mutua interazione tra gli elementi del mondo, ulteriormente
qualificata come compassione (karund). Mentre il buddhismo non parla di Dio e quin-
di di una realta ultima personale, accetta comunque una mutua compenetrazione pan-
cosmica quale Realtd ultima dinamica: tutto & sorgente di tutto. Risveglio - e quindi
salvezza - ¢ il totale assorbimento dell’'uomo in questa realta e presuppone la soppres-
sione di ogni attaccamento a un sé egoico. Partendo dalla definizione di Dharma co-
me altamente dinamico, si potrebbe esprimere il mistero del risveglio umano come
perfetta apertura e la meta raggiunta, la buddhita, come pura relazionalita.

L’illuminazione, dunque, realizza cid che I’'uomo gia & nella sua vera natura; &
quindi ritorno alla purezza originale. Vista dalla dimensione umana, 1’illuminazione
costituisce il compimento del cammino spirituale nella conformita con il Dharma; vi-
ceversa, vista dalla dimensione del Dharma, I’illuminazione & 1I’automanifestazione
della pura relazionalita di tutti gli esseri»™.

4. I SILENZ10 DEL BUDDHA

E noto che il Buddha non si & pronunciato sull’essenza del fine ultimo dell’uo-
mo, non ha parlato di Dio, anzi non si & posto nemmeno il problema dell’esistenza di
Dio o di una rivelazione divina. Le statue del Buddha manifestano questo suo atteg-
giamento. Ci0 appare anche da molti testi del canone buddhista. Raimundo Panikkar
scorge una profonda somiglianza tra il silenzio del Buddha e quanto & scritto nel libro
dell’Esodo: «Non pronuncerai invano il nome del Signore, tuo Dio, perché il Signore
non lascera impunito chi pronuncia il suo nome invano» (Es 20,7). Tutte le religioni
hanno preferito dialogare con Dio piuttosto che parlare di Dio, perché Dio non appar-
tiene al linguaggio corrente, non & un oggetto come gli altri, il suo nome non pud es-
sere equiparato agli altri nomi o condizionato da essi e perché solo il rispetto e ’ado-
razione costituiscono la retta condotta dell’uomo quando questi si incontra con Dio.
Ma il Buddha & andato oltre™.

Per capire il silenzio del Buddha & necessario distinguere due gradi di silenzio.
Il primo grado ¢ dato dal silenzio della risposta. Perché questo silenzio? Panikkar ri-
sponde: «Il Buddha insegna che ogni risposta non puo essere che vuota non tanto per-

=i, 11, 16, 3-8.

*M. FUSS, Dharma e vangelo: due progetti di salvezza, in AA.NV., Dharma e Vangelo due pro-
geti di salvezza a confronto, Cittadella, Assisi 1996, pp. 72-73.

“R. PANIKKAR, Myth, Faith and Hermeneutics, Paulist Press, New York 1979, p. 260.



GaAEeTaNO Favaro 237

ché ce ne sono tante quanti sono gli uomini sulla terra, ma essenzialmente perché la
risposta viene per forza condizionata dalla domanda; e poiché la domanda sorge ne-
cessariamente nello spazio contingente in cui I'Uomo si trova, non escluso il suo in-
telletto, anche la risposta non pud che essere contingente come la domanda, e questo
non & certo quanto si domanda e si attende da una risposta che pretende di essere ulti-
ma. Infatti, quello che si sta appunto cercando & una risposta che ci tolga dalla contin-
genza; ma, proseguira il Tathagata, nessuna risposta a una domanda contingente puo
uscire dalla contingenza»®.

Questa conclusione non ¢ legata a nessun tipo di metafisica, ma sgorga dalla na-
tura stessa della metafisica. In tale modo Buddha ci insegna che il silenzio ¢ al di la
del mondo dei segni e delle parole. Ma il silenzio non ¢ la risposta del Buddha.

Il secondo grado di silenzio & dato dal silenzio della domanda. Il Buddha ci of-
fre I’ermeneutica del suo rifiuto di rispondere. La domanda dall’uomo, anche quella
del senso ultimo, & troppo legata all’io. L’uomo tende a identificarsi con la domanda.
Ma questa identificazione nasconde una non accettazione di se stesso e della condi-
zione umana. Non si pud evadere dalla realta. L’evasione esprime un attaccamento, la
sete, il desiderio intramondano che & la causa di tutti i mali, secondo il Buddha. Biso-
ena rimuovere la sete di esistere e di non esistere. Il messaggio del Buddha puo esse-
re cosl sintetizzato: «Se ¢’& una trascendenza, essa prendera cura di se stessa. E se non
c¢’e, & inutile ingannare noi stessi. Ma c’¢ qualcosa di pit da aggiungere. Se esiste, la
trascendenza ¢ talmente trascendenza da superare il nostro pensiero e il nostro essere,
e cosi anche ogni tentativo di nominarla»™.

Quando un monaco chiese al Buddha quale fosse il fine del nirvana, 1’estinzio-
ne dei desideri e delle rinascite, Gotama rispose: «O Radha, questa domanda non puo
precisare i propri confini»”. Il che significa che la domanda & in se stessa inintelligi-
bile, perché non sappiamo che cosa domandiamo. Ma se non sappiamo che cosa do-
mandiamo, non & possibile comprendere la risposta.

Questo non comporta che il buddhismo non sia via di salvezza. Lo ¢, ma a li-
vello di ortoprassi, delle quattro nobili verita e dell’ottuplice sentiero. Ogni logos
umano deve tacere per scoprire il silenzio della Parola. Questa ¢ I’illuminazione. Chi
ha percorso rettamente I’ ottuplice sentiero si & affidato alla Realta sorgiva senza con-
dizioni, accettando che I’idea di Dio non sia Dio.

Secondo Panikkar questo non & irrazionalismo. Per capire il buddhismo bisogna
fare I’esperienza buddhista. L’illuminazione non si riduce a sola conoscenza e tanto
meno alla conoscenza intellettuale. Abbiamo a che fare con un’esperienza mistica?
Sembra di si. Per esprimerla ¢ necessario ricorrere ad una ermeneutica esperienziale.
Il Buddha ha detto: «Questa verita che ho scoperto ¢ profonda, nascosta, difficile da
comprendere, dolce, sottile, al di 1a della parola (atakkdvacara), astratta in modo tale

#ID., Il silenzio di Dio. La risposta del Buddha, Borla, Roma 1985, p. 256.
*ID., Myth, Faith and Hermeneutics, p. 265.
" Samyutta-nikaya, 111, 189, citato in: Il silenzio di Dio, p. 258, nota 347.



238 RELAZIONI

che soltanto i saggi la possono captare. La maggioranza della gente, al contrario, & at-
taccata e affezionata al suo stesso attaccamento e si rallegra in esso (alava). (Tali per-
sone) difficilmente quindi possono comprendere la relativita radicale di tutte le cose
(pratityasamutpada), e capire I’ eliminazione di tutte le energie causali (samkharasa-
matha), la rinuncia a ogni sostrato (uphadi) dell’esistenza, la soppressione delle pas-
sioni (di qualunque eccitazione) (virdga); la calma (repressione, distruzione, ni-
rodha), la liberazione (nibbana)»*. Alla luce di questo testo non ci resta che ritornare
al silenzio da cui tutto parte e in cui tutto ritorna.

* Mahavagga-vynaya-pitaka, 1,5,2, citato in Il silenzio di Dio, p. 260, nota 356.



