RTLu IV (2/1999), 259-282 259

Le role de Jésus-Christ
dans la théologie pluraliste
des religions

Guido Yergauwen
Faenlté-de Théologie (Fribourg)

1. L’ETAT DE LA DISCUSSION

L.1. Au delit du christocentrisme: le Logos est plus grand que Jésus

«Tu solus altissimus, Jesu Christe» - nous le proclamons pendant le Gloria de
la Messe. Comme les apdtres nous préchons au sujet de Jésus crucifié et ressuscité: «Il
n’y a pas sous le ciel d’autre nom donné aux hommes par lequel nous devions étre
sauvés» (Ac 4,12). Des chrétiens s’en vont pour faire de toutes les nations des dis-
ciples et ils le font au nom de Jésus, a qui tout pouvoir a été donné au ciel et sur la ter-
re (Cf. Mt, 28,18-20). Le grand hymne sur la primauté du Christ dans I’épitre aux Co-
lossiens voit en Jésus Christ I'image du Dieu invisible et le premier-né de toute créa-
ture, par qui tous les étres sont réconciliés (Cf. Col 1,15-20). Que veut dire que ce Jé-
sus est le Sauvaur du monde (Jn 4,42), «le Chemin, la Vérité et la Vie» (Jn 14.,6) et que
nul ne va au Pere que par lui? Comment comprendre que cet homme concret est
I’'unique «médiateur entre Dieu et les hommes» (1 Tm, 2,5) et que la grice et la véri-
té sont venues par lui (Cf. Jn 1,18)?



260 ReLAzIONI

Ou situer la vérité de ces expressions de la foi chrétienne face & une prise de
conscience du pluralisme des cultures et des religions - tenant compte des exigences
d’un dialogue dans la vérité qui veut contribuer a la paix, qui respecte les particulari-
tés, tout en évitant les rivalités et les crispations identitaires - sans éliminer le théme
de la vérité des religions? Le document de la Commission théologique internationa-
le»Le christianisme et les religions» souligne I'importance de la question de la vérité
quand il dit: «I.’omission du discours sur la vérité entraine la mise en équivalence su-
perficielle de toutes les religions, en les vidant au fond de leur potentiel salvifique. Af-
firmer que toutes sont vraies équivaut a déclarer que toutes sont fausses. Sacrifier la
question de la vérité est incompatible avec la conception chrétienne» (n. 13).

Le méme texte s’occupe du débat christologique au n. 18 et il pose les questions
suivantes: «La plus grande difficulté du christianisme a toujours été concentrée dans
I'incarnation de Dieu, qui confére a la personne et a I’action de Jésus-Christ les ca-
ractéristiques d’unicité et d’universalité par rapport a I’humanité. Comment un évé-
nement particulier et historique peut-il avoir une prétention universelle? Comment en-
trer dans un dialogue interreligieux en respectant toutes les religions et sans les consi-
dérer par avance comme imparfaites et inférieures, si nous reconnaissons en Jésus-
Christ et seulement en lui le Sauveur Unique et universel de I'humanité? Ne pourrait-
on pas concevoir la personne et I’action salvifique de Dieu a partir d’autres média-
teurs en plus de Jésus-Christ?»

Le dépassement du christocentrisme en faveur d’un théocentrisme salvifique, la
désabsolutisation de la christologie semble étre un des enjeux majeurs de la théologie
pluraliste des religions (Cf. nn. 12.19). La Commission théologique internationale ob-
serve a I'intérieur de la théologie pluraliste différents courants. Une position modérée
tient qu’il n’y a pas un seul médiateur du salut, mais plusieurs médiations salvifiques
Iégitimes et véritables. Cela ne veut pas dire que Jésus-Christ n’ait aucune valeur nor-
mative ou exemplaire. Au contraire, «sa personne et sa vie révélent, de la maniére la
plus claire et la plus décisive, I’amour de Dieu pour les hommes» (Cf. n. 19). Il est
pour ainsi dire «le paradigme pour les autres médiateurs» (n. 12). Dans une optique
plus radicale Jésus est considéré comme une des manifestations de la transcendance
divine, sans que nous ayons la possibilité de juger sa valeur normative: il n’'y a pas
pour le christianisme une prétention universaliste au salut, il n’y a pas de médiateur
unique et exclusif. Cette position refuse de fait les dogmes de Nicée et de Chalcédoi-
ne. Pour elle I'incarnation n’est qu’une expression métaphorique, poétique ou mytho-
logique. Elle signifie uniquement «1’amour de Dieu qui s’incarne dans des hommes et
des femmes dont les vies refletent I’action de Dieus (n. 20). Et le document continue:
«C’est pour les chrétiens seulement qu’il est la forme humaine de Dieu, rendant adé-
quatement possible la rencontre de I’homme avec Dieu, bien que sans exclusivité. II
est fotus Dei, parce qu’il est I’amour actif de Dieu sur cette terre, mais pas totum Dei,
puisqu’il n’€puise pas en lui I'amour de Dieu. Nous pourrions dire également: totum
Verbum, sed non totum Verbi. Le Logos étant plus grand que Jésus, il peut s’incarner
également dans les fondateurs d’autres religions» (n. 21). On reconnait ici sans peine
une référence & la position de John Hick. Selon lui le Logos est 4 1’oeuvre a travers



GuIDo VERGAUWEN 261

plusieurs médiations historiques concrétes. Comme figure catégoriale, historique Jé-
sus n’est pas I'unique médiateur. Mais ¢’est la méme réalité transcendante qui est a
|’origine des différentes médiations'.

1.2. Les apories de la discussion autour du pluralisme
et les implications épistémologiques

a) Les trois modeéles: Exclusivisme - Inclusivisme - Pluralisme

Selon le document de la Commission théologique internationale la théologie
pluraliste refuse toute forme d’exclusivisme, car celui-ci distingue entre la vraie et les
fausses religions. Le pluralisme ne pense pas en ces termes. Il prend ses distances sur-
tout d’un ecclésiocentrisme exclusiviste. Et le document ajoute: cette position, «fruit
d’un systéme théologique déterminé, ou d’une compréhension erronée de la phrase
extra ecclesiam nulla salus, n’est plus défendu désormais par les théologiens catho-
liques, apres les affirmations claires de Pie XII et de Vatican II sur la possibilité de sa-
lut pour ceux qui n’appartiennent pas de maniere visible a I'Eglise» (n. 10; cf. aussi
nn. 65-71). La position exclusiviste semble en effet étre aporétique face au pluralisme
confessionnel et aux relations oecuméniques entre les dénominations chrétiennes,
dont chacune réclame pour elle méme le droit d’étre une manifestation authentique et
particuliere de la vérité chrétienne ou de 1'unique église de Jésus Christ.

La critique de I’exclusivisme n’est pas nouvelle. Certains représentants de la
philosophie des Lumiéres avaient voulu dépasser le conflit entre les confessions et les
religions en faisant appel a une religion naturelle qui serait a la base de chacune
d’elles. Pour Lessing Jésus devient celui qui enseigne aux hommes 1’usage droit de la
raison; pour Kant il est I’ami des hommes, moralement parfait dans son appel a une
vie selon les exigences morales raisonnables. Le théologien protestant Friedrich
Schleiermacher souligna de son c6té que la religiosité humaine n’existe que dans une
pluralité de religions concrétes, historiques, positives - selon la pluriformité de I’indi-
vidualité humaine, qui ouvre des perspectives différentes sur I’'unique et méme réali-
té divine. Il ne peut pas y avoir une seule religion vraie et exclusive (ni une seule for-
me de religion chrétienne) puisque la religion ne parle jamais de fagon neutre et ob-

«Tout salut est 'oeuvre de Dieu. Les différentes religions ont des désignations différentes pour
Dieu et son agir salvifique pour les hommes. Si nous choisissons un concept de notre conceptualité chreé-
tienne et si nous appelons Dieu, tel qu’il agit pour les hommes, le Loges, alors nous devons dire, que tout sa-
lut dans les religions est I’oeuvre du Logos, et que les hommes des différentes cultures et confessions de foi
rencontrent ce Logos sous différentes images et symboles et peuvent trouver en lui le salut. Ce que nous ne
pouvons pas dire, ¢’est que tous ceux qui sont sauvés, font I’expérience de ce salut par Jésus de Nazareth. La
vie de Jésus était un point, auguel le Logos - c’est a dire, Dieu dans sa relation aux hommes, a agi. Nous ne
sommes pas appelés ou nous n’avons pas le droit de faire le constat négatif que le Logos n’a pas agi ou néa-
git pas partout dans la vie humaine. Au contraire, nous devons reconnaitre avec joie, que la réalité ultime a
touché la conscience humaine dans sa libération ou dans son salut 4 des maniéres les plus diverses dans les
formes indiennes, sémitiques, chinoises, africaines» (J. HICK, cité dans P. SCHMIDT-LEUKEL, Religitse
Vielfalt als theologisches Problem, dans: R. SCHWAGER (éd.), Christus allein? Der streit um die pluralis-
tische Religionstheologie, Herder, Freiburg-Basel-Wien 1996, p. 41.



262 RELAZIONI

Jjective du divin: elle est toujours I’expression d’une relation subjective et existentiel-
le & Dieu (ou d’une piété spécifique et historiquement diversifiée). Schleiermacher ac-
cepte pourtant que le christianisme trouve en Jésus Christ (et dans sa conscience de
Dieu) un point de référence qui fonde aussi I'unité du christianisme, celui-ci étant la
manifestation historique de la plus haute forme de la religion et le but de ’histoire de
la religion.

On peut opposer au modele exclusiviste un type de pensée inclusiviste que le do-
cument de la Commission théologique internationale caractérise aussi comme christo-
centrique. Ce modele accepte que d’autres formes de religion peuvent avoir part au sa-
lut qui est réalisé de fagon paradigmatique en Jésus Christ. On se rappelle que ce mo-
dele remonte historiquement aux origines de I’église et de I’apologétique chrétienne.
Les apologistes essaient de réconcilier la importance exclusive du Logos incarné avec
le fait d’une religiosité pré-chrétienne en faisant appel a I’idée du logos spermatikos.
Le Christ préexistant serait des lors déja présent dans le monde avant I’incarnation, de
sorte que les hommes peuvent avoir part au salut divin avant I’apparition de Jésus de
Nazareth®. Cette idée de la présence séminale du Logos dans I’humanité en quéte de la

. VErité€ est reprise aussi dans la théologie moderne, par exemple chez Paul Tillich, qui
voit en Jésus non pas I’'unique mais I’ultime révélation de Dieu, le centre de Ihistoire
de la révélation, qui se développe parallélement & I'histoire de I’humanité.

Elle est sous-jacente a I’idée du chrétien anonyme et dans la compréhension gra-
duelle de I'incarnation chez Karl Rahner. Aussi Wolfhart Pannenberg développe une
compréhension de la théologie des religions qui veut soumettre les vérités divergeantes
des religions & une vérification eschatologique et qui souligne leur convergence vers le
Christ. Selon ces positions les religions non-chrétiennes et les croyants non-chrétiens
ne sont pas exclus de I’histoire du salut voulue par le Dieu de la religion chrétienne. Ils
y sont plutdt inclus et ainsi ces religions obtiennent une certaine légitimité - elles peu-
vent avoir une fonction de praeparatio evangelica, «elles peuvent préparer les diffé-
rents peuples et cultures a I’accueil de I’événement salvateur qui a déja eu lieu» (n. 86);
elles peuvent étre «un moyen qui aide au salut de leurs adeptes» (n. 87).

On peut faire I’objection que cette position aurait la tendance d’accaparer les re-
ligions non-chrétiennes et de les englober dans une optique chrétienne, qu’elle ne res-
pecte pas de facon suffisante 1’ altérité des autres religions, par le fait que I’on semble
chercher dans I’autre sa propre richesse sans se laisser interroger par son altérité. La
rencontre dialogale avec I’autre devient ainsi un détour vers soi-méme. L’ autre est dé-
valorisé puisqu’il est fonctionnalisé en vue de I’affirmation de soi-méme.

Selon le modéle pluraliste toutes les religions visent un méme fondement trans-
cendant, mais celui-ci est exprimé de fagon différente selon la spécificité des

* Le document de la Commission théologique internationale réfere aussi A cette méme idée (n. 42 et
suivants). La nouveauté de |’apparition de Jésus serait donc préparée ou anticipée par les efforts philoso-
phiques dans leur recherche de la vérité, du Logos qui régit 'univers et auquel on a plein accés grice au Lo-
gos incarné. Dans le méme sens du modele inclusif le document mentionne le fait que le Fils de Dieu s’est
uni & tout homme (n. 46), il est le modele selon lequel Dieu a formé le premier Adam.



GUIDO VERGAUWEN 263

contextes. Tous les chemins vers le salut sont du point de vue subjectif vrais et
convaincants; objectivement parlant ils sont tous particuliers. Aucune religion ne peut
réclamer pour elle-méme d’étre I’unique vraie religion. Le Christ est peut-tre unique
(einzigartig) dans sa facon de représenter la transcendance; il ne peut pas étre consi-
déré comme la seule (einzig) représentation de la transcendance divine.

b) La critique de la christologie chez John Hick

Je veux jeter un bref regard sur John Hick, qui ensemble avec Paul Knitter et
Leonard Swidler défend une position pluraliste profilée. Hick prend radicalement
congé du caractére absolu du christianisme. Par une sorte de révolution copernicienne
la théologie doit mettre Dieu au centre de ses réflexions et non le Christ. La religion
chrétienne n’est aucunement au dessus des autres religions.

Les religions sont pour Hick des phénomenes culturels et historiques, des créa-
tions humaines, issues de la rencontre avec la réalité divine transcendante au sein de
I’histoire de 1’humanité. Elles trouvent leur origine dans des expériences vivantes, in-
terprétées selon les contextes culturels donnés, formulées comme une confession de
foi, rationalisées dans une doctrine théologique et institutionnalisées dans des formes
rituelles et symboliques de la vie religieuse d’une communauté donnée.

La pluralité des cultures fait naitre nécessairement une pluralité de religions
dont aucune ne pourra réclamer pour elle méme de représenter de facon exclusive ou
inclusive la vérité de Dieu. Mais elles peuvent s’interpénétrer, exercer des influences
I’'une sur I’autre et collaborer de facon pratique. Les grandes religions sont de fait
toutes des expressions du contact avec la méme réalité ultime divine.

L’unique révélation est réalisée et conceptualisée de manieres diverses,
I’'unique réalité divine est désignée avec de multiples noms, vénérée de maintes fa-
cons. Ce qui relie les différentes religions entre elles, c’est leur structure en profon-
deur: elles expriment toutes la transition from self-centredness to Reality-centredness.
Cela veut dire que, ce qui est commun aux religions c’est leur dimension sotériolo-
gique, la libération de la personne de sa concentration sur I’Ego, le passage de I’égo-
centrisme a ’altruisme. Les différences entre les religions doivent étre considérées
comme des chemins complémentaires vers le méme salut.

John Hick fait avant tout la critique de la christologie, tout spécialement du dog-
me de 'incarnation et de la doctrine des deux natures. Celle-ci utilise des catégories
statiques et cosmocentriques qui sont empruntées d’une philosophie de I’étre et de la
substance. Il faut démythologiser, c¢’est a dire déshelléniser cette doctrine et retourner
au dela de la doctrine de Nicée et de Chalcédoine vers la personne historique de Jésus
de Nazareth et son évangile de I’amour de Dieu - tout en essayant de ne pas tomber
dans les pieges de la Leben-Jesu-Forschung’. Hick favorise dés lors une interprétation

* «The question... is wether it makes coherent sense to hold that Jesus Christ had both all essential
divine and all essential human attributes, so as to be both fully God and fully man. On the face of it, this
does not make sense. For how could anyone have both divine omniscience and human ignorance, divine
omnipotence and human weakness, divine goodness and human temptability, divine omnipresence and a



264 ReLAzIONI

de la personne et de 1’oeuvre de Jésus qui est trés proche des positions de la tradition
d’ Antioche. Pour elle Jésus est le prophete eschatologique, rempli de I’Esprit de Dieu’.

Pour Hick Jésus est I’homme qui est parfaitement ouvert 4 Dieu, rempli de son
Esprit et de son amour; ainsi il est le vrai homme, incarnation de 1’amour de Dieu. La
doctrine de 1’incarnation est dés lors interprétée de fagon symbolique ou métapho-
rique; elle est lue dans des catégories de relation et non de substance’.

La participation du Fils au Pére n’est pas substantielle (homoousios), mais il
s’agit d’une participation spirituelle et actuelle a I’ Agape de Dieu. Cette conception
permet une christologie graduelle qui tient que I’amour divin peut s’incorporer avec
une intensité différente dans ses innombrables serviteurs sur terre. La divinité du
Christ consiste dans le fait qu’il était parfaitement rempli de 1’Esprit d’amour divin;
mais ceci est en principe possible dans chaque autre étre humain.

Ainsi ’exclusivité et 1'unicité de Jésus Christ comme médiateur sont suppri-
mées. Jésus rend seulement possible une véritable relation a Dieu - suffisante pour les
chrétiens et sans que soient exclues d’autres révélations de I’amour de Dieu qui sont
adéquates pour ceux qui y adherent. Le Christ est seulement pour les chrétiens 1’ima-
ge du Dieu invisible (Cf. Col 1,15)°. Il est de fait rien d’autre qu’un homme, rempli
de I’Esprit de Dieu de facon extraordinaire mais pas exclusive; le chemin vers la di-
vinisation de Jésus (Fils de Dieu préexistant, deuxiéme personne de la sainte Trinité)
est le chemin d’une glorification mythologisante qui commence, selon Hick, avec le
passage du christianisme vers le monde culturel hellénique. Mais ce passage est déja
documenté a I’intérieur de la tradition biblique (par exemple dans les écrits johan-

finite human body?» (J. HICK, cité dans P. SCHMIDT-LEUKEL, Religitse Vielfalt als theologisches
Problem, p. 44).

* «In this inspiration Christology we have not only a return to the original understanding of Jesus in
the very early church but an advance to an understanding of him that makes sense in our consciously reli-
giously plural world as it moves toward the twenty-first century» (J. HICK, An Inspiration Christology, p. 21).

* Par rapport a I'idée de I’incarnation Hick retient pourtant: «In the first sense, an incarnational the-
ology is one that affirms God’s involvement in human life. Thus in acting within human history (as depict-
ed throughout the Hebrew scriptures) God is present with us in the flow of time... This first and most gen-
eral sense of incarnational thought is not in question here. A Christian theology can be incarnational in the
sense of declaring not only that God is always involved in human life, but also that in the life of Jesus God
was involved in a particular and specially powerful and effective way. In other words, Jesus was not just an
ordinary man, but one whose relationship to God has a universal significance... This sense of divine incar-
nation is likewise not in question here.» (J. HICK, cité dans P. SCHMIDT-LEUKEL, Religidse Vielfalt als
theologisches Problem, p. 44).

¢ «Iesus was totus deus, (wholly God), in the sense that his agape was genuinly the Agape of God at
work on earth, but not that he was torum dei, “the whole of God”, in the sense that the divine Agape was
expressed without remainder in each or even in the sum of his actions» (J. HICK, God and the universe of
Jaiths, London 1988°, p. 159). Il semble que cette distinction entre totus Dei et totum Dei remonte 2 une for-
mulation de Calvin dans son Institutio (IV,17,30) et plus loin & Pierre Lombard (Sent. III, 22,3). Le divin
Logos, qui est présent dans la personne de Jésus n’est pourtant pas lui-méme totalement la personne de Jé-
sus. En d’autres termes, Christ est plus grand que le Jésus de I’histoire. Dans la proposition Jésus est le
Christ la copule n’exprime pas une identité de sorte que 1’on pourrait renverser les parties en disant le
Christ est Jésus. La conséquence en est que le Logos peut se manifester aussi dans d’autres fondateurs de
religions. De ce fait toutes les religions peuvent réclamer en principe une équivalence.



GuUIDO VERGAUWEN 265

niques ou chez Paul, qui dans sa prédication ne part plus du Jésus de I’histoire mais
du ressuscité).

Pour Hick ceci revient donc a une mythologisation, qui est liée aux conditions
de compréhension d'un temps défini. Il faut donc se demander si encore aujourd’hui
ces mémes expressions peuvent étre utilisées pour la proclamation du message chré-
tien, si elles peuvent produire chez les auditeurs une attitude face a I’amour divin qui
libere I’homme de la concentration sur soi-méme et qui I’ouvre a 1’horizon universel
de la réalité divine.

¢) La vérité et ses représentations

Le document de la Commission théologique internationale fait remarquer que,
sous-jacente a cette position, il y a une conception épistémologique (kantienne) qui
distingue - pour ce qui concerne notre connaissance de la vérité et notre facon de nous
approcher de Dieu - entre le noumenon et le phainomenon’. «Dieu, ou la Réalité ulti-
me, étant transcendant et inaccessible 4 'homme, on ne pourra en faire I’expérience
que comme phénomeéne, exprimé par des images et des notions culturellement condi-
tionnées; ceci explique que différentes représentations de la méme réalité n’exigent
pas de s’exclure réciproquement a priori» (n. 14) Toutes ces représentations sont de
fait relatives, car de toute facon elles sont inadéquates, «elle ne peuvent revendiquer
d’exclusivité dans la question de la vérité» (n. 14).

L’unique réalité divine est expérimentée a partir de points des vue divers, selon
des perspectives diverses. La vérité semble étre concue & partir du concept pragma-
tique de signification (meaning). La vérité n’est pas définie de facon théorique com-
me ’adéquation a la réalité, mais de facon pratique selon le comportement qu’elle
provoque - dans le cas de la vérité religieuse: selon la réponse (croyante) qu’elle rend
possible face i la réalité de Dieu - ou devrait-on dire: la réalité infinie, le fondement
de I’étre? 1l est clair que la pensée religieuse souligne le fait que nous ne pouvons par-
ler de la réalité infinie de Dieu qu’en utilisant des concepts qui sont liés aux objets de
notre expérience finie. Il y a en effet une différence ontologique entre la réalité infi-
nie, transcendante et notre connaissance conceptuelle qui est liée au fini. Ceci a des
conséquences pour le discours religieux. Il exprime vraiment la transcendance mais
de fagon inadéquate, limitée. Pour Hick ce discours qui porte sur la réalité infinie est
«mythologique» - I’expression d’une perspective, qui est par principe subjective, plu-
rielle et dont la portée ne se vérifie que de facon pragmatique.

Il semble que le theme de la connaissance de la vérité est décisif pour une dis-
cussion des positions de la théologie pluraliste des religions et pour le débat autour du
caractére absolu du christianisme. «Nul ne posséde la vérité, chacun la recherche. Il y
a certainement des vérités objectives mais qui nous dépassent tous et auxquelles on ne

’ Hick distingue entre «the Godhead in its own infinite depths beyond human experience and com-
prehension» et «the Godhead as finitely experienced by humanity». La connaissance de Dieu contient dés
lors deux composantes: 1'expérience subjective de la rencontre avec la transcendance et la systématisation
active de cette expérience selon les schemes d’interprétation qui sont historiques et culturels.



266 RELAZIONI

peut accéder que dans un long cheminement et en recomposant peu a peu cette vérité-
la, en glanant, dans les autres cultures, dans les autres types d’humanité, ce que les
autres aussi ont acquis, ont cherché dans leur propre cheminement vers la vérité. Je
suis croyant, je crois qu’il y a un Dieu, mais je n’ai pas la prétention de posséder ce
Dieu-1a, ni par le Jésus, qui me le révéle, ni par les dogmes de ma foi. On ne posséde
pas Dieu. On ne posséde pas la vérité et j’ai besoin de la vérité des autres» (Mgr. Pier-
re Claverie, O.P.)

Ce n’est pas un représentant de la théologie pluraliste des religions qui parle
ainsi, mais un évéque catholique qui a lutté pendant sa vie pour une plus grande com-
préhension et un échange entre des cultures et des religions, qui exprime la conviction
que désormais «il n’y a d’humanité que plurielle»; ici parle un martyr qui a dii laisser
sa vie dans la violence incrustée dans cette méme société qu’il voulait tolérante, pai-
sible, plurielle, sans totalitarisme des croyances religieuses. La vérité des autres: est-
elle seulement un enrichissement mutuel? Est-ce qu’elle ne constitue pas aussi une
menace? Ne cause-t-elle pas 1’angoisse, la peur pour la perte des identités?

Le débat autour du lieu de la christologie, le caractére absolu du christianis-
me et les positions de la théologie pluraliste pourraient étre I’expression d’une cri-
se du sujet moderne, une crise de I’humanum qui est souvent invoqué comme crité-
re du dialogue interreligieux. Ainsi Claude Geffré avance la thése «que toutes les
religions dignes de ce nom recherchent en titonnant un certain salut de I’homme
dans le sens d’une libération et d’un bonheur»®. Selon Geffré la relation authentique
a I’absolu est principe d’un surcroit d’humanité. Mais cet humain authentique n’est-
il pas menacé, mis en question par tant de formes de concurrence, méme de violen-
ce entre les religions - mis en question par 1’incapacité de vivre ce salut comme vé-
rit€ et d’en témoigner d’une maniere a établir une rencontre dans le respect mutuel
et dans I’acceptation de la particularité culturelle de I’autre - mis en question par le
fait que la théologie pluraliste des religions semble se comporter de fagon peu cri-
tique par rapport aux conséquences dialectiques du monde moderne, son économie,
son style de pensée? Elle critique comme inhumain un christianisme qui insiste sur
les exigences de la vérité mais elle adapte d’autre part - dans sa louange de la plu-
ralité - la religion aux lois de la société de consommation et les tendances inhu-
maines du marché total.

Cette théologie veut prendre au sérieux le droit a la différence des autres reli-
gions et pour cela elle refuse le modéle exclusif ainsi que I’approche inclusiviste.
Mais de fait le modele pluraliste relativise la différence et I’altérité entre les religions
pour les soumettre & une compréhension globalisante et abstraite de salut et & un prag-
matisme éthique’. L adhésion ferme 2 la vérité de telle ou telle religion qui est essen-

Y C. GEFFRE, Pour un christianisme mondial, dans RSR 86/1 (1998), 60.

’ «A religious tradition has value to the extent that it constitutes an effective context for the salvif-
ic transformation of human existence from self-centeredness to Reality-centeredness. This transformation
is recognized by its visible fruits in individuals and societies. I have argued that the great world religions
recognize these fruits with a basically common eriterion of love/compassion/unselfish good will - a criteri-



Guipo VERGAUWEN 267

tielle pour le croyant n’est pas prise au sérieux. Elle est dégradée a une attitude esthé-
tique interchangeable. Cela rend de fait impossible toute communication entre les re-
ligions ou entre les croyants. Dans le dialogue les partenaires cherchent a se com-
prendre et a se trouver dans la vérité, de faire ’expérience du salut comme vérité et
d’étre dans la vérité comme salut (Cf. n. 13). Notre thématique nous oblige dés lors de
regarder de pres la question de la vérité et de voir comment celle-ci a été comprise
dans la pensée occidentale.

2. LA QUETE DE LA VERITE - RAPPEL HISTORIQUE

2.1. «L’absolutisme théologique» a la fin du Moyen Age

Quelque chose est vrai, puisque Dieu le dit. Quelque chose est bien, puisque
Dieu le commande. On pourrait exprimer ainsi ['absolutisme théologique.

A I’époque patristique et au moyen Age il y avait une certaine symbiose ininter-
rompue entre Dieu et les croyants: I’automanifestation de Dieu en Jésus Christ est un
mystére qui est accepté avec étonnement et vécu avec gratitude comme un don divin.
Jésus Christ est I'image du Dieu invisible; en lui, le Crucifié et Ressuscité, habite tou-
te plénitude. Il est «le Christ parmi nous, I’espérance de la gloire» (Col 1,27). C’est lui
aussi qui rend possible une nouvelle vie, guidée par des sentiments de tendre compas-
sion, de bienveillance, d’humilité, de douceur, de patience, dans la charité et la paix.
(Cf. Col 3,12-15) C’est ainsi que Dieu a voulu se révéler dans le Christ - en vue d’une
réconciliation de tous les hommes avec Lui.

Les premiers dogmes de 1I’église voulaient confirmer et exprimer cette révéla-
tion biblique de la pleine manifestation de Dieu en Jésus: toute la vie de Jésus, ce qu’il
a fait, dit, souffert, appartient a 1’étre éternel de Dieu. C’est lui, le Fils, de la méme na-
ture que le Pére, qui nous fait connaitre Dieu: Dieu, ce n’est pas un mysteére abstrait,
caché derriere tant de manifestations possibles, mais un mystére d’amour personnel
qui est plénitude de vie et de pardon, concréetement manifesté dans le Fils, qui «est
dans le sein du Pere» (Jn 1,18). C’est le mystére de la Sagesse cachée de Dieu (1Cor
2.7) devenue présente dans cet homme concret. Le voir, ¢’est voir le Pere (Cf. In 8,9).
C’est cette vérité qui est confessée, réfléchie, célébrée, préchée pendant des siecles
comme une vérité de foi qui organise aussi toute la société et en est le centre spirituel.

Mais la différenciation croissante entre I’église et le monde entraine une nou-
velle différenciation dans la compréhension de la vérité. 11 y a désormais la vérité du
monde qui est expérimentée comme la vérité fonctionnelle de la nouvelle culture de la
ville et du monde bourgeois du travail, la vérité de 1’économie du marché, de la for-
mation universitaire. Et puis, 4 c6té de cela, il y a la vérité de la foi. Celle-ci est consi-

on which readily excludes such movements as the Jim Jones cult or, as a larger and more terrible phenom-
enon, Nazism» (J. HICK, cité dans P. SCHMIDT-LEUKEL, Religidse Vielfalt als theologisches Problem,
p. 355,



268 RELAZIONI

dérée comme transcendante, uniquement fondée dans la libre volonté de Dieu. Dieu
agit, se communique quand et comme il le veut. Cette libre volonté du Dieu transcen-
dant est le fondement de la création, de I’incarnation du Logos, des vérités concrétes
de I’histoire du salut. Quelque chose est vrai, puisque Dieu le veut et le nous révele.
Quelque chose est bon, puisque Dieu le veut et le fait. Au dela de sa créature et de
I’agir humain Dieu dispose d’une potentia absoluta. Elle s’étend sur tout ce qui est
possible sans contradiction et elle se distingue de la potentia Dei ordinata, qui est
I"ordre concret du salut, que Dieu a établi par libre décision. La liberté absolue du
Dieu transcendant a pu étre comprise des fois comme arbitraire.

La vérité est désormais uniquement fondée dans la volonté de Dieu. Cela méne
a une insécurisation radicale de la raison. Méme 1’obéissance radicale envers ce qui
est apercu comme ordre de la Rédemption ne semble pas garantir le salut. La promes-
se de la fidélité de Dieu n’était pas accessible a la raison philosophique et elle ne pour-
rait donner que partiellement une connaissance solide du monde concret. Nous trou-
vons donc a la fin du moyen-dge une tendance d’accepter une double vérité: ce qui est
théologiquement vrai peut étre philosophiquement faux et vice versa. On croit désor-
mais a un Dieu sans monde et on semble connaitre un monde sans Dieu. La relation
entre les deux est dans le meilleur des cas garantie par le miracle comme irruption ex-
traordinaire du monde de Dieu dans le monde des hommes, mettant hors fonction les
lois de la nature pour ériger a partir du monde de Dieu la foi comme émerveillement
et obéissance.

Comment trouver, face a cette situation, un Dieu miséricordieux qui sauve?
C’était la question de Martin Luther. Et la réponse théologique sera: uniquement par
la grace. Mais ce méme Luther maintient dans la foi en un Dieu caché et en un Dieu
révélé I'idée d’un Dieu incalculable A propos duquel il dira: par nature I’homme ne
peut pas vouloir que Dieu soit Dieu; il veut plutot qu’il soit lui-méme Dieu et que
Dieu ne soit pas Dieu'”. Plus tard on fera la révolte contre ce Dieu pensé comme sou-
verain arbitraire. Il sera détroné ensemble avec les princes absolutistes. La modernité
peut étre vue comme une réaction de 1’homme devenu adulte et majeur contre cette
domination arbitraire.

2.2. «L’absolutisme de la raison» dans la modernité

Puisque quelque chose est vrai, c’est a dire: possible sans contradiction, Dieu le
dit. Puisque quelque chose est bon, Dieu le veut. C’est ’absolutisme de la raison aux
temps modernes.

On peut observer ce passage chez Réne Descartes: selon lui les vérités éter-
nelles sont créées; 1’affirmation qu’elles seraient valables dans chaque monde possible,
est un blasphéme. Avec cette position il se trouve en accord avec la condamnation de
Galilei. Car I’accusation contre le chercheur (21 mai 1631) contient entre autres la re-

10

«Non potest homo naturaliter velle deum esse deum, immo vellet se esse deum et deum non esse
deum» (Disputatio contra scholasticam theologiam, WA 1,225,1f.).



GuiDo VERGAUWEN 269

proche qu’il affirme et propage obstinément un certain accord concernant la concep-
tion des vérités géométriques entre 'intelligence humaine et divine. Le pape Urbain
VIII disait par contre que le Dieu tout puissant ne peut pas étre soumis a une nécessi-
té quelconque. Descartes n’attaque pas les vérités de Dieu mais elles n’ont aucune im-
portance pour 1’organisation pratique de la vie. Le monde a perdu sa solidité comme
bonne création et comme lieu de la providence.

L’homme doit se le rassurer et se I’approprier afin de garantir sa survie. Le
point de référence sur qui on peut compter, n’est plus la vérité incalculable de Dieu
mais la vérité reconnue par la raison humaine, qui ne trouve sa limite que dans le prin-
cipe de la contradiction. Ce n’est plus la liberté divine, a laquelle ’homme peut se
confier, qui donne une orientation, mais la liberté de I’homme, qui est garantie par
Dieu. La vérité décrétée par la volonté absolue de Dieu est désormais remplacée par
un domaine de vérités transcendantales auxquelles Dieu et I’homme sont soumis et
qui sont également accessibles a Dieu et a ’homme. Dieu est un constructeur qui crée
son oeuvre selon des lois préétablies. Contre la tradition philosophique classique mais
en accord avec le sentiment de vie du temps moderne la possibilité précede le réel. Ce
n’est plus le réel qui contient en soi-méme ses possibilités, mais les possibilités, dé-
duites d’une raison abstraite, deviennent le fondement de la réalité. La vérité est de-
venue une vérité théorique de raison.

Que ce soit comme cause ou comme effet - cette conception de vérité se liait de
fagon harmonieuse avec la compréhension de la vérité dans les sciences naturelles. Ce
qui est reconnu comme vrai par les hommes, est aussi supposé étre la vérité de Dieu.
C’était la position des scientifiques comme Galilei. De plus en plus ils arrachaient a la
nature ses secrets et identifiaient ceux-ci (c’est a dire, les lois de la nature) a la vérité
divine. Dieu apparait comme mathématicien ou géométre. A premiére vue |’argu-
mentation est pieuse; mais ce sera une question de temps et I’homme s’emparera de ce
royaume transcendantal de vérités et aura trouvé la formule du monde qui rendra aus-
si Dieu superflu. Les disciples de I’architecte supréme de ce monde seront finalement
plus capables que leur maitre; ils reproduiront et corrigeront son oeuvre. Descartes
était convaincu qu’il pouvait - grice & une connaissance plus précise de I’homme-ma-
chine - remporter une victoire sur la maladie et la vieillesse.

Dans la joie des découvertes progressives et face a |’efficacité de 1'utilisation
technique des lois de la nature peu de gens reconnaissaient la tentation spirituelle
que contenait ce développement: la vérité de Dieu devient un épiphénomeéne de la
connaissance humaine; Dieu est devenu un moyen pour |’autoconstruction de
I’homme. Dans les louanges de Dieu I’homme exalte sa propre connaissance du
monde.

Le caractere absolu de la vérité devient un prédicat du sujet reconnaissant et de
sa liberté. La vérité existe comme systéme scientifique. Ainsi la frontiére entre 1’ab-
solu et le fini est déplacée: elle ne se trouve plus entre Dieu et toute la création, mais
entre I’esprit absolu de [’homme et la nature comme matiére causalement déterminée
par ses propres lois. Ainsi I’exclusion du monde, comme nature non-personnelle, du
domaine de la grice est préparée. La théologie paulinienne qui parle de la glorifica-



270 ReLazion

tion de toute la nature devient inconcevable. Nietzsche dira: déja dans toute volonté
de connaitre il y a une goutte de cruauté''. La vérité de la raison absolue est revétue de
pouvoir.

2.3. A la fin des temps modernes: Uaporie manifeste

Pendant des siécles cette image du monde s’imposait comme inébranlable. Son
efficacité semblait non pas seulement réfuter toute objection, elle la rendait illégitime.
La vérité mathématique selon le modeéle 2+3=>5 devenait le modele de base de la vérité
et les sciences naturelles figuraient - selon un mot de C.F. von Weizicker - comme le
noyau dur des temps modernes. La théologie acceptait ce développement inévitable et
sans critique elle cédait la création comme nature aux sciences naturelles. Mais celles-
ci ont découvert entre-temps que dans la nature la vérité n’est accessible de facon ap-
proximative, c’est a dire dans la forme d’ hypothéses. Cette conversion se faisait par
nécessité. Quand les effets secondaires et néfastes dépassaient les réussites sur le che-
min vers un paradis terrestre 1’ige écologique fut inauguré (oiko-logie). 1l pourrait de-
venir un dge oecuménique (oiko-mene), pourvu que le destin d’étre une communauté
humaine et solidaire dans sa finitude soit assumé librement et non pas ressenti comme
une contrainte. Les scientifiques frappent a la porte de la théologie et lui raménent la
création, un peu résignés et peut-étre aussi pleins de reproches: elle n’obéit pas tout
simplement aux lois logiques, elle n’est pas convertible en un paradis, elle est un orga-
nisme vivant, dont la survie est menacée de facon aigué. L.’ange avec le glaive fulgu-
rant est posté pour barrer le chemin du retour au paradis de «I’absolutisme théolo-
gique» et du culte de la raison. Le passé et I’avenir sont soustraits & notre disponibilité.
Ainsi la tentation de se soustraire a la grice du présent est moins grande.

3. AU DELA DU PLURALISME: LA SACRAMENTALITE
DE LA VERITE CHRISTOLOGIQUE

3.1. La vérité de Dieu dans le témoignage chrétien: relativité et universalité

L’absolutisme théologique de la vérité divine a la fin du Moyen Age et I’abso-
lutisme de la raison au début des temps modernes sont les deux cotés de la méme mé-
daille. Ils ne ménent pas vers I'unité tant désirée de la paix et de la justice, mais vers
une fracture plus profonde des individualités personnelles, nationales, sociales et reli-
gieuses qui cherchent a s’affirmer d’autant plus dans leur autonomie. On n’arrivait
pas a réconcilier les deux moments: la vérité de Dieu et la vérité de I’homme - et a
I'intérieur d’elles la liberté de Dieu et la liberté de I’homme. La thése serait que cette
médiation ne peut étre faite que dans une compréhension sacramentelle de la vérité.
Le probleme qui nous occupe ne serait donc pas «absolutisme ou relativisme», «uni-

"' «Schon in jedem Erkennenwollen ist ein Tropfen Grausamkeit» (F. NIETZSCHE, Jenseits von

Gut und Bise, n. 229).



Guipo VERGAUWEN 271

versalité ou particularité». Il s’agirait plut6t d’accepter que chaque forme humaine de
la vérité divine a un caractere sacramentel. La vérité de la foi n’est ni la vérité absolue
de Dieu ni la connaissance raisonnable et finie de ’homme, mais toute la vérité de
Dieu dans le Christ - 4 la fois le médiateur et la plénitude de la révélation toute entie-
re; toute la vérité de Dieu dans la vie des fideles au sein de la communauté ecclésiale,
sacrement universel du salut par son témoignage, sa liturgie, sa diaconie”.

Comment comprendre ce caracteére sacramentel de la vérité? On peut se référer
a la rencontre de Jésus avec le riche notable (Lc 18,18-19): «Un notable lui demanda:
“Bon maitre, que me faut-il faire pour avoir en partage la vie éternelle?”. Jésus lui dit:
“Pourquoi m’appelles-tu bon? Nul n’est bon que Dieu seul”». On pourrait transférer
ceci a la question de la vérité: personne n’est la vérité excepté Dieu seul. Si je dis la
vérité, je ne suis pas moi-méme la vérité; je ne puis qu’étre son témoin. La vérité de
Dieu est plus grande que moi. Dieu seul est absolu. La forme finie de la vérité n’exis-
te jamais comme détachée de son origine; elle est le témoignage pour la vérité cachée
et présente de Dieu. Nous portons le trésor de la vérité de Dieu «dans des vases d’ar-
gile, pour qu’on voie bien que cette extraordinaire puissance appartient & Dieu et ne
vient pas de nous» (2 Cor 4,7).

On peut comprendre ceci comme une certaine relativisation. En effet, le carac-
tere absolu des vérités de foi n’est pas une revendication (Anspruch) humaine, mais
une promesse (Zuspruch) divine, donnée par 1’autorévélation de Dieu par le Christ
dans 1’Esprit. Le caractére relatif du témoignage chrétien est nettement souligné dans
la discussion théologique autour du pluralisme. On aime intégrer dans la théologie des
théories de consensus et de convergence quand on traite de la connaissance de la vé-
rité et on avance que la vérité est un bien inaccessible et encore a venir: ceci est ac-
ceptable aussi longtemps que 1’on considére uniquement les capacités de la raison hu-
maine. La modestie apparente peut devenir dés lors orgueilleuse, si on ne mentionne
que cette perspective limitée et que I’on néglige la capacité humaine d’étre saisi par la
vérité divine. En effet, précisément dans sa connaissance relative et finie de la vérité
la raison humaine est habilitée & devenir véritablement le lieu ou la vérité divine ap-
parait; dans la connaissance et le témoignage de la foi toute la personne humaine est
revendiquée pour devenir témoin de 1’autocommunication et de la présence vivante de
Dieu ici et maintenant dans le monde.

Cette autocommunication divine est en effet absolue. Car la vérité divine ne
permet aucune restriction; elle est indivisible et inconditionnée. Le défi pour la pen-
sée, le discours et I’agir qui devront témoigner de cette vérité de Dieu révélée est ab-

" Cf. document de la Commission théologique internationale, nn. 75-80. Le texte souligne que
I’église en tant que sacrement universel du salut est au service de la vérité - non pas uniquement de celle qui
s’exprime dans son propre témoignage, mais aussi de la vérité présente dans «toute trace de bien, quelle
qu’elle soit,... dans le coeur et la pensée des hommes» (LG 17). C’est la méme vérité salvifique qui unit par
avance 1"église aux non-chrétiens et «dans la mesure ou I'église reconnait, discerne et fait siens le vrai et le
bien que 1'Esprit a accompli dans les paroles et les actes des non-chrétiens, elle devient toujours davantage
I’église catholique véritable» (n. 79).



272 RELAZIONI

solu. Iciil n’y a pas de place pour le relativisme. Dans la vérité que je dis et que je vis,
I’amour inconditionné de Dieu, qui nous est envoyé dans le Christ et qui est répandu
dans nos coeurs par 1’Esprit, veut étre présent. La vérité de Dieu qui envoie le Fils et
le donne pour le salut du monde, envoie les croyants sans condition a tous qui sont in-
clus dans la volonté salvifique divine.

Il me semble que le document de la Commission théologique internationale a
bien mis en relief le fait que le caractére sacramentel de la vérité ainsi que le caracte-
re universel de la mission du témoignage chrétien sont liées a I’'universalité de 1’action
de I’Esprit Saint (nn. 51-62). Et ceci fonde aussi une compréhension de 1'église com-
me sacrement universel du salut, instrument du Royaume de Dieu par son témoigna-
ge, sa liturgie et sa diaconie (Cf. nn. 63-80).

3.2. L’altérité comme vérification de la foi

Dans la rencontre avec les autres religions nous trouvons des formes d’expres-
sion linguistique et des témoignages sur la vérité de Dieu, qui sont enracinés dans dif-
férentes communautés de langage et dans des contextes culturels divers. Ces formes
ne peuvent pas étre médiatisées par un systeme rationnel de concepts qui les précede
toutes. Le vrai dialogue - non pas uniquement entre des individus mais entre des com-
munautés religieuses différentes - présuppose une altérité reconnue et un point de vue
explicite des partenaires: une conviction inconditionnée, une identité claire et une es-
pérance justifiée donnant un sens au langage utilisé. Ceux qui participent a ce dia-
logue, a cette rencontre interreligieuse, doivent se poser mutuellement la question de
la vérité. Ce sont des témoins de la révélation de Dieu en Jésus Christ et des témoins
du divin qui se rencontrent. Ils s’interrogent mutuellement, non au sujet de leurs in-
certitudes mais au sujet de leurs convictions profondes.

S’interroger ne veut pas dire: réduire ma position ou celle de 1’autre 4 une pure
hypothése, & une opinion interchangeable. Mais il s’agit de rendre compte de 1’espé-
rance (Cf. 1P 3.15), d’argumenter au sujet des confessions de foi face a la question de
I’autre. Que ce passe-t-il quand les positions sont inconciliables? Les partenaires sont-
ils des lors condamnés a intransigeance, & 1’ inimitié et au refus radical de I’autre? Pour
la communauté chrétienne cela veut dire plutét que la non-compréhension, 1’ altérité
apparente devient le moment de la vérification de la foi, dans laquelle on est deman-
dé a maintenir la relation a 1’autre, dans une attitude d’espérance et de charité. C’est
la manifestation de la croix, qui est le centre de la foi chrétienne.

Cette croix est présente dans la non-compréhension mutuelle, 13 ot le dialogue
n’avance plus. Elle manifeste le caractére fini de nos formulations de la foi, la réserve
eschatologique face a une entente trop facile. Il n’y a pas de dialogue interreligieux
sans que cette croix de 1’ altérité soit assumée et sans que soit apprise, a travers la souf-
france de la non-compréhension et méme de la violence, I’ obéissance et la fidélité aux
convictions, mieux encore, a la vérité de Dieu qui nous précéde et dont nous ne dis-
posons pas - le Christ, qui est la voie, la vérité et la vie (Jn 14,6) - I’Esprit qui souffle
ou il veut (Jn 3,8) et qui guide les hommes vers la vérité tout entiére (Jn 16,13). Ce
n’est pas une déclaration de supériorité, mais I’affirmation de «la vérité de celui qui



Guipo VERGAUWEN 273

donne sa vie pour les hommes, pour les faire entrer définitivement dans 1’amour de
Dieu» (n. 105).

Le texte de la Commission théologique internationale parle d’un dialogue sans
prétention de supériorité et d’absoluité, sans mépris ou dépréciation de I’autre, sans
préjugés ni désir de polémique, en reconnaissant «avec respect et gratitude les vérités
et les valeurs qui se trouvent dans les différentes religions» (n. 96). Mais le texte sou-
ligne en méme temps que le dialogue devient impossible quand on cherche une unité
des religions a travers I’élimination des particularités, la réduction des convictions et la
suppression de la capacité de vérité de toutes les affirmations théologiques. «Le dia-
logue interreligieux traite les coincidences et convergences avec les autres religions,
avec précaution et respect. Pour le traitement des différences, il faut tenir en compte
que ce traitement ne doit pas annuler les coincidences et les éléments de convergence,
et qu’en outre, le dialogue sur ces différences doit s’inspirer de la doctrine propre & cha-
cun et de I’éthique qui lui correspond; en d’autres mots, le mode de dialogue ne peut
invalider le contenu de la foi propre a chacun et de 1’éthique qui y correspond» (n. 102).

La vérité qui nous est donnée pour que nous la transmettions par toute notre vie,
n’est pas une arme avec laquelle nous pouvons imposer notre volonté aux autres. Elle
est plutdt comme la matiére d’un sacrement que nous préparons comme le pain et le
vin, pour implorer sur eux le Saint Esprit, afin que Jésus Christ y soit présent avec son
corps et son sang - dans notre corps et notre sang, dans notre témoignage. «Notre
lettre, c’est vous, une lettre écrite en nos coeurs, connue et lue par tous les hommes.
Oui, vous étes manifestement une lettre du Christ rédigée par nos soins, écrite non
avec de I’encre, mais avec I’Esprit du Dieu vivant, non sur des tables de pierre, mais
sur des tables de chair, sur vos coeurs» (2 Cor 3,2-3).

Ce témoignage n’est pas le signe d’une vérité possédée déja en plénitude - et
dans la rencontre de la vérité de I’autre le chrétien redevient le pélerin qui a sa demeu-
re définitive uniquement dans le ciel, qui sur sa route doit recevoir ses freres et soeurs
comme un don de Dieu - avec les richesses de leurs traditions, qui posent d’autres ques-
tions que les siennes, qui utilise d’autres images que les siennes pour exprimer la plé-
nitude de la présence divine, inaccessible a la logique rationnelle, ouverte a une foi qui
reste un don de la grice et le signe de la libre présence de 1’amour divin.

3.3. Vers une spiritualité de la mission. Pour une relation libérée a la vérité

a) La liberté de la religion

Pour la rencontre avec les autres confessions et les autres religions 1’affirmation
de la liberté de religion au Vatican II était un pas important. On savait bien siir depuis
longtemps que la foi présuppose une libre volonté"”. Mais dans I’ordre social du Moyen
Age, dont I'unité intérieure était portée par I’unité de la foi, toute déviation menacait im-
médiatement le bien commun. Dans la Somme Théologique Thomas d’ Aquin insistait:

'* «Credere non potest nisi volens» (Saint Augustin, In Joannem XXVI, Nr. 2 - PL 35,1607).



274 ReLAzZIONI

les incroyants ne peuvent pas étre forcés a croire; on pourrait, & la rigueur avec force, évi-
ter & ce qu’ils portent atteinte a la foi chrétienne'. On sait que la position de Thomas par
rapport aux hérétiques était beaucoup plus sévere”. La tolérance apres les guerres de
confession apportait plus de protection pour la vie et les biens, mais elle ne changeait rien
par rapport a la question de la vérité et elle n’était pas un modele basé sur la liberté. Apres
la paix de la religion & Augsburg (1555) on connaissait le principe cuius regio eius et re-
ligio. L’état moderne et celui qui le gouverne devient la forme absolue sous laquelle la
vérité apparait. Les vérités terrestres réclamaient pour elles-mémes un caractére absolu
dans le domaine de la philosophie, des sciences naturelles et dans I’ordre de 1" état.

Cela provoquait 1’opposition de la part de 1’absoluité de la vérité de Dieu re-
présentée par I’église. On pense a I’encyclique Quanta cura de Pie IX qui condamnait
la liberté de conscience et de religion en la qualifiant de liberté de perdition'’. Vatican
IT déclare par contre «que la personne humaine a droit a la liberté religieuse. Cette li-
berté consiste en ce que tous les hommes doivent étre soustraits a toute contrainte de
la part soit des individus, soit des groupes sociaux et de quelque pouvoir humain que
ce soit, de telle sorte qu’en matiére religieuse nul ne soit forcé d’agir contre sa
conscience, ni empéché d’agir, dans de justes limites, selon sa conscience, en privé
comme en public, seul ou associé & d’autres. Il déclare, en outre, que le droit a la li-
berté religieuse a son fondement dans la dignité méme de la personne humaine telle
que I'a fait connaitre la Parole de Dieu et la raison elle-méme. Ce droit de la person-
ne humaine a la liberté religieuse dans I’ordre juridique de la société doit étre recon-
nu de telle maniére qu’il constitue un droit civil»".

b) Une spiritualité de la mission est la base pour la rencontre de I’autre.
La participation a la mission du Fils

La reconnaissance de la liberté de religion est un fondement important pour la
rencontre avec les autres religions. Ce n’est pas une tolérance inspirée par des motifs

" «Quamvis infideles in suis ritibus peccent, tolerari possunt vel propter aliquod bonum quod ex eis
provenit, vel propter aliqguod malum quod vitatur. Ex hoe autem quod Judaei ritus suos observant, in qui-
bus olim praefigurabatur veritas fidei quam tenemus, hoc bonum provenit, quod testimonium fidei nostrae
habemus ab hostibus; et quasi in figura nobis repraesentatur quod credimus. Et ideo in suis ritibus tole-
rantur. Aliorum vero infidelium ritus, qui nihil veritatis aut utilitatis afferunt, non sunt aligualiter toleran-
di, nisi forte ad aliquod malum vitandum; scilicet ad vitandum scandalum vel dissidium quod ex hoc posset
provenire, vel impedimentum salutis eorum qui paulatim sic tolerati convertuntur ad fidem» (1I-11, 10,11).

" «Ex parte ipsorum est peccatum, per quod meruerunt non solum ab Ecclesia per excommunica-
tionem separart, sed etiam per mortem a mundo excludi» (1I-11, 11.3).

' «Ex qua omnino falsa socialis regiminis idea haud timent erroneam illam fovere opinionem ca-
tholicae Ecclesiae, animarumgque salute maxime exitialem, a Gregorio XVI praedecessore Nostro delira-
mentum appellatam, nimirum libertatem conscientiae et cultuum esse proprium cuiuscungue hominis jus,
quod lege proclamari et asseri debet in omni recte constituta societate, et jus civibus inesse ad omnimodam
libertatem nulla vel ecclesiastica vel civili auctaoritate coarctandam, quo suos conceptus quoscungue sive
voce, sive typis, sive alia ratione palam publiceque manifestare ac declarare valeant. Dum vero id temere
affirmant, haud cogitant et considerant, quod libertatem perditionis praedicant ...». (cité selon H. Denri-
ger, Enchiridon Symbolorum, Freiburg 1937, editio 21-23, n. 1690).

" Dignitatis humanae, n. 2.



Guipo VERGAUWEN 275

diplomatiques qui veut éviter des malheurs plus grands. Mais elle n’est pas non plus
une capitulation résignée devant la conscience moderne ou méme une indifférence re-
ligieuse. Elle est plutot 1’expression d’une conversion de 1’église, dont le fondement
spirituel et théologique s’exprime dans une spiritualité de la mission.

Mission - ce mot est surtout congu comme prédication aux non-croyants; Apos-
tolat désigne 1’engagement missionnaire dans différents champs concrets d’action;
Etre envoyé ¢’est de fait I’ensemble de toute la foi vécue. Je suis envoyé, méme si je
ne suis pas engagé dans la mission et si je n’assume pas un apostolat concret. La
conscience d’étre envoyé devrait rassembler tous les chrétiens dans le mouvement ca-
tholique du témoignage chrétien - qu’il soit le processus vivant pour la paix dans la
justice, I’option pour les pauvres et la jeunesse, 1’appel a une nouvelle évangélisation,
le dialogue intensif avec les religions non-chrétiennes.

Notre compréhension de la mission dans ce sens plus large a son origine dans la
vie du Dieu-Trinité. Le Fils et le Saint Esprit sont envoyés pour communiquer I’amour
du Pére a toute créature. Cette mission renvoie a la I’éternelle provenance (processio)
du Fils a partir du Pere et du Saint Esprit a partir du Pere et du Fils. Comme participa-
tion a la mission divine notre mission n’a d’autre but que de conduire toute la création
a la communion de la vie divine. Alors que dans le domaine de la création mission im-
plique un changement de lieu, une séparation entre celui qui envoie et I’envoyé et dés
lors une transformation, la mission d’une personne divine se fait - comme le dit Tho-
mas d’Aquin - sans séparation. Quand Jésus envoie ses disciples, ils doivent s’éloigner
de lui et a leur retour ils doivent lui raconter tout ce qu’ils ont fait (Cf. Le 9,10). Quand
le Fils est envoyé dans le monde par le Pere, il reste uni avec le Pere dans tout ce qu’il
dit, pense, fait. Si nous vivons dans la mission du Fils, il ne nous envoie pas loin de lui,
mais il nous laisse étre en lui et avec lui, 12 ot il est (Jn 17,24).

Cette mission sans séparation devient la vocation des croyants grice a I'Esprit
Saint, que le Ressuscité envoie. Cette vocation doit étre découverte par les disciples
de facon douloureuse comme le revers de I’expérience que Jésus, dans sa forme ter-
restre et familiere, s’est retiré des disciples. Le Ressuscité se soustrait &8 Marie Made-
leine, qui le cherche dans le tombeau vide et qui veut le retenir. Mais il I’envoie a ses
fréres avec le message de la Résurrection; c’est ainsi qu’elle devient apostola aposto-
lorum. Quand les disciples d’Emmaus ont reconnu Jésus lors de la fraction du pain, il
se soustrait aussi a eux, mais pas pour se retirer dans une absence mais pour étre pré-
sent d’une nouvelle maniere grice a ’envoi du Saint Esprit. Ils apprennent a le recon-
naitre dans leur coeur briilant, dans la fraction du pain, I’Eucharistie, dans leurs
conversations, dans leur prédication aux fréres et soeurs, dans la communion avec
ceux qui ont rencontré le Ressuscité, c’est a dire dans la communauté de I’'Eglise.

C’est ainsi que se vérifie la parole de Jésus dans les discours d’adieu: «Il vaut
mieux pour vous que je parte; car si je ne pars pas, le Paraclet ne viendra pas a vous;
mais si je pars, je vous ’enverrai» (Jn 16,7). Appelés dans 1’Esprit Saint pour la mis-
sion de Jésus Christ les chrétiens sont unis a Lui dans sa mission permanente pour le
salut de toute la création. «Mission» ¢’est le repos dans le mouvement de Dieu et le
mouvement pour faire participer toute la création au repos sabbatique de Dieu - elle



276 ReLazioni

ne cherche pas en premier lieu le succés dans le sens de la réalisation d’une forme ter-
restre du Royaume de Dieu, mais elle tend vers la paix et la liberté créatrice dans la
volonté de Dieu. Elle prépare la «matiére sacramentelle» par laquelle Dieu peut agir
quand et comment il convient a sa volonté. Cette mission ne reste pas un événement
spirituel limité a I’individu; elle fait naitre des formes de vie communautaire. C’est
dans ce sens que 1’église est appelée aussi dans sa forme institutionnelle et juridique
le sacrement fondamental. Le salut qu’elle désigne - le peuple de Dieu dans la com-
munauté du Royaume - se constitue en elle dans la fragilité qui est propre a la réalité
finie; 1’église garde son caractére provisoire aussi dans ses formes de vie communau-
taires et dans sa structure juridique. Mais ses sacrements sont 1’expression par excel-
lence de la vérité des promesses de Dieu. Grace et droit, esprit et forme historique
trouvent leur unité dans la dimension sacramentelle de 1’église. Cela évite une spiri-
tualisation sans engagement et une extériorisation formaliste. La vérité de Dieu doit
s’incarner dans le monde aussi de facon structurelle, bien que ses formes historiques
courent toujours le risque de devenir mensonge, si elles ne restent pas animées par
I’Esprit qui est leur origine.

La communauté de foi est, en tant que communauté de mission, sacrement au
dela du témoignage personnel de ses membres, tant dans la faiblesse de leurs péchés et
le mal de leur infidélité qui font naitre des «structures de culpabilité» que dans la géné-
rosité et la fidélité jusqu’au martyre qui manifestent une «grice structurelle». Cette di-
mension sacramentelle n’ est pas tout a fait absente dans les autres religions". Le fait que
ces religions peuvent témoigner de I’ action salvifique de Dieu devient pour les chrétiens
un avertissement permanent pour examiner la convenance de leur témoignage et pour
réaliser toujours & nouveau leur conversion a 1’esprit de vérité, qui dirige les hommes
vers le Christ, qui seul peut les conduire vers la vérité tout entiére (Jn 15,26; 16,13).

¢) Mission de I’église et conversion

Ainsi la compréhension traditionnelle de la mission est changée: I’ église est en-
voyée, chaque chrétien est envoyé non pas en premier lieu pour témoigner contre I’in-
fidélité des non-croyants, mais contre son propre manque de foi. Vivre dans la mis-
sion ¢’est autre chose qu’une tolérance gentille pour les autres, quand je ne peux plus
les éviter. Celui qui croit, regoit de Jésus, comme Marie Madeleine, la mission d’ap-
porter a ses fréres et soeurs le message de la résurrection, méme si ce message est
considéré comme du radotage (Cf. Lc 24,11).

" «I.’Eglise catholique ne rejette rien de ce qui est vrai et saint dans ces religions. Elle considére
avec un respect sincere ces manieres d’agir et de vivre, ces régles et ces doctrines qui, quoiqu’elles diffe-
rent en beaucoup de point de ce qu’elle-méme tient et propose, cependant apportent souvent un rayon de la
Vérité qui illumine tous les hommes. Toutefois elle annonce, et elle est tenue d’annoncer sans cesse, le
Christ qui est “la voie, la vérité et la vie” (Jean 14.6), dans lequel les hommes doivent trouver la plénitude
de la vie religieuse et dans lequel Dieu s’est reconcilié toutes choses. Elle exhorte donc ses fils pour que,
avec prudence et charité, par le dialogue et par la collaboration avec ceux qui suivent déautres religions, et
tout en témoignant de la foi et de la vie chrétiennes, il reconnaissent, préservent et fassent progresser les va-
leurs spirituelles, morales et socio-culturelles qui se trouvent en euxs» (Nostra aetate, n. 2).



GuiDo VERGAUWEN 277

Quand je suis prét, sans partage du coeur, a assumer la mission de Jésus Christ,
il est secondaire de savoir vers quel terrain étranger je me dirige - 1’Esprit peut me
conduire, la ou je ne veux pas aller, ou il peut me barrer la route, 14 ou je veux aller.
La mission ne commence pas seulement dans la rencontre avec ceux qui ne partagent
pas ma foi. Elle commence dans la fréquentation quotidienne des autres. Le dialogue
avec les religions non-chrétiennes n’est pas essentiellement une autre forme de ren-
contre de 1’autre que chaque rencontre entre chrétiens. La liberté et 1’étrangeté de
Dieu que I’on rencontre dans 1’altérité de 1’autre est uniquement expérimentée de fa-
¢on encore plus radicale et inévitable. La rencontre avec les religions non-chrétiennes
est le test, la vérification de I’obéissance de la foi - qui refuse en tout cas d’imposer a
’autre sa propre vérité.

La premiére question de la mission n’est donc pas: est-ce vrai ou faux ce que
I’autre dit et comment puis-je lui faire accepter la vérité que j’ai reconnue? La pre-
miere chose est plutdt ma confiance: je suis envoyé par Dieu dans cette rencontre
comme témoin de sa vérité. Et: cette autre personne m’est envoyée comme témoin
d’une vérité de Dieu, mé&me si celle-ci m’est étrangere, si elle me fait des difficultés.
I1 ne s”agit pas que je m’impose mais que je suis fidéle a mon témoignage et que I’ uni-
té a laquelle nous sommes appelées comme créatures par le méme créateur devient vi-
sible dans notre rencontre, peu importe si nous arrivons a étre d’accord entre nous ou
pas. Les tensions, oui, la croix qui peuvent étre présentes dans une telle rencontre, doi-
vent étre acceptées et supportées.

Ce qui est important, c’est la priere que je puisse devenir le sacrement de la
présence de Dieu - la priére pour que mes yeux soient ouvertes a la présence de Dieu
dans 1’autre”. Mais I’évangile connait aussi la situation dans laquelle un témoigna-
ge meéne a la séparation: «Les laissant 1a, il se rembarqua pour I’autre rive» (Mc
8,13). Il y a un respect et un amour qui nous relie & I’autre au dela de la séparation
extérieure, car ces attitudes intérieures me font souffrir de 1’irréconciliabilité sans
que cela provoque le mépris de I’autre. Méme dans cette situation le respect du té-
moignage de I’autre pour la vérité divine est nécessaire. Car la rencontre vit de la
confiance que notre témoignage pour la vérité divine ne convainc pas uniquement
grice aux meilleurs arguments, mais aussi par la résonance intérieure que le seul Es-
prit peut effectuer dans les coeurs de nos fréres et soeurs. Car il n’y a aucune autre
religion, aucun autre témoignage de foi qui ne puisse pas devenir le sacrement de la
vérité divine - pourvu que nous vérifions tout et que nous retenions ce qui est bon
(CLal Bhi5 21 )

" Cf. n. 112 de la Commission théologique internationale: «La priére est la condition du dialogue
et elle en devient le fruit. Dans la mesure ot le chrétien vit le dialogue en état de priere, il est docile a la
mouvance de I’Esprit Saint qui agit dans le coeur des deux partenaires. Alors, le dialogue devient plus
qu’un échange: une rencontre». La forme par excellence de la rencontre de I'autre est la priére. Il ne faut
pas qu’elle soit extérieurement unifiée comme une priére en commun - elle doit étre plutot une accepta-
tion respectueuse de la manigre selon laquelle I autre fait I'expérience de la présence de Dieu et de sa re-
lation & lui.



278 RELAZIONI

4. UNE THEOLOGIE DE LA CROIX
COMME HERMENEUTIQUE DU DIALOGUE INTERRELIGIEUX

4.1. La révélation du véritable humain en Jésus Christ

Le témoignage chrétien et la confession de foi Jésus est le Christ contiennent
une valeur universelle sans que cela implique une supériorité du christianisme. Cette
universalité dépend en effet du salut auquel ce témoignage et cette confession se réfe-
rent - la personne de Jésus, sa prédication, la pratique guérissante et libératrice du
Royaume, sa convivialité avec les pécheurs, sa mort pour nos péchés, sa résurrection
comme promesse de la plénitude de vie. Cette universalité doit se manifester dans la
qualité méme du témoignage: non pas dans la persuasion de belles paroles, mais dans
«la démonstration d’Esprit et de puissance» qui viennent de Dieu (Cf. 1 Co 2,4-5).

Elle prend forme dans une vie a la suite de Jésus. Celui-ci est vrai homme car il
est I'image de chaque étre humain dans sa liberté devant Dieu, révélation de la vérité
de I’étre-humain qui est fondée dans la vérité de Dieu et qui y trouve son plein déve-
loppement; il est vrai Dieu comme Logos divin et critique de toute idolatrie qui alie-
ne I’homme de sa vocation en Dieu. «En réalité, le mystere de I’homme ne s’éclaire
vraiment que dans le mystére du Verbe incarné. Adam, en effet, le premier homme,
était la figure de Celui qui devait venir, le Christ Seigneur. Nouvel Adam, le Christ,
dans la révélation méme du mystére du Pére et de son amour, manifeste pleinement
I’homme a lui-méme et lui découvre la sublimité de sa vocation»™.

4.2. La justification du pécheur comme herméneutique de altérité réconciliée

Le salut dont le chrétiens témoignent et qu’ils confessent, ¢’est la promesse de
la participation & la nature divine® et I’acceptation inconditionnée du pécheur par la
miséricorde divine - une remise en valeur de la vérité de I’homme dans sa faiblesse et
sa grandeur, le don d’un sens a la vie dans la condition de pauvreté et de faiblesse -
partage des joies et des espoirs, des tristesses et des angoisses des hommes de ce
temps, des pauvres surtout et de tous ceux qui souffrent”. Dans ce salut Dieu ren-
contre I’homme comme juge et sauveur. Ainsi I’opposition entre Dieu et I"homme est
vaincue. Saint Paul désigne ce salut comme la justification du pécheur - comme sa re-
connaissance inconditionnée par Dieu.

L’homme n’est pas reconnu par Dieu grice a ces oeuvres, mais malgré celles-
ci: malgré son opposition & Dieu, fondement de son existence, I’homme est accepté
par Dieu. Et dans I’événement de la foi I’homme est libéré a accepter de son coté ce
Dieu qui lui pardonne et le sauve. De fait, 1a foi chrétienne est une expérience spéci-
fique de I’ Autre - qui exerce une fascination et par rapport auquel on est tenté de se
comporter comme ennemi. «Si, étant ennemis, nous flimes réconciliés a Dieu par la

* Gaudium et Spes, n. 22.
HEE 2P 14,
* Gaudium et Spes, n. 10.



Guipo VERGAUWEN 279

mort de son Fils, combien plus, une fois réconciliés, serons-nous sauvés par sa vie»
(Rm 5,10). Paul interpréte de fait la mort du Christ comme la réalisation de 1’amour
de Dieu qui s’étend a ses ennemis. D’autre part Jésus demande a ses disciples d’aimer
leurs ennemis - puisqu’ils doivent étres parfaits comme leur Pére céleste est parfait.

L’amour des ennemis est une forme radicalisée et christologiquement spécifiée
de la reconnaissance de I’ Autre. Inimitié signifie: la négation de I’autre et de son alté-
rité; elle rend aussi impossible que 1’autre reconnaisse de son c6té I’ennemi. Ainsi,
dans la négation de I’autre on se détruit soi-méme. Selon le témoignage chrétien Jésus
Christ a assumé cette destruction de I'inimité. Dans sa mort ¢’est I’amour de Dieu qui
se révele - notre inimitié¢ contre Dieu et sa grice infinie qui nous accepte et aime mal-
gré le péché. Les chrétiens croient et témoignent que ce qui s’est passé dans la vie, la
mort et la résurrection de Jésus est un événement salvifique tout a fait unique et uni-
versel. «Il n’y a pas sous le ciel d’autre nom donné aux hommes, par lequel il nous
faille étre sauvés» (Ac 4,12).

C’est justement dans son unicité que cet événement fonde une herméneutique
chrétienne de la reconnaissance mutuelle et aussi interreligieuse - non pas puisque
notre témoignage serait absolu, mais a cause de la puissance salvifique de Dieu qui
s’est manifestée en Jésus Christ. Ainsi est fondée une forme de tolérance qui n’est pas
basée sur la relativisation de la vérité et sur I’élimination des contradictions. Au
contraire, elle reconnait ces contradictions, ces tensions. Elle n’a pas I’intention d’ab-
sorber la position de I’autre, de la fonctionnaliser pour ses propres intéréts. Elle ne
veut pas faire disparaitre les autres positions en les intégrant dans un modele de com-
plémentarité. Les autres positions peuvent exister comme mise en question de la po-
sition chrétienne, méme comme négation de la foi et de son témoignage. Cette oppo-
sition ne doit pas étre supprimée; elle doit étre reconnue comme telle - pas dans le sens
d’une approbation, d’un accord, mais elle doit étre littéralement tolérée - supportée et
cela veut dire aussi éprouvée, subie. Cette épreuve est une forme de la suite de Jésus,
dont la vérité se manifeste dans la souffrance, non pas dans la violence.

Une tolérance qui a un fondement christologique n’est pas exclusiviste - elle ne
confie pas a priori les autres au jugement de Dieu; elle est d’une certaine fagon inclu-
siviste dans la mesure ot elle compte aussi pour les autres avec la promesse de la gri-
ce inconditionnée de Dieu, en sachant que celui qui croit au Christ doit demander lui
aussi le pardon de ses péchés et qu’il a besoin de conversion.

Les religions non-chrétiennes ne seraient-elles pas la manifestation de la foi en
ce Dieu Sauveur qui reste pourtant caché? «Vraiment, tu es un Dieu caché, le Dieu
d’Israel, le Sauveur» (Is 45,15). Cela implique: les autres expériences de Dieu ne me
sont pas accessibles, elles ne sont pas la source de ma certitude religieuse personnel-
le. Ce caractére caché de Dieu ne se laisse pas éliminer par une philosophie ou une
théologie généralisante des religions. On doit le tolérer, supporter comme épreuve de
sa propre conviction de foi et dans la confiance que 1’universelle volonté salvifique de
Dieu, manifestée en Jésus Christ, ne sera pas démentie par ce c6té caché de Dieu, dont
nous faisons 1’expérience dans la pluralité souvent contradictoire des religions.
Compter avec la présence cachée de Dieu dans les autres religions, cela ne me de-



280 RELAZIONI

mande pas de relativiser mon témoignage croyant; c’est plutot un encouragement
pour m’assurer de ma foi et de la vivre plus consciemment.

Il semble que cette position permet de réconcilier I’engagement absolu, impli-
qué dans toute démarche religieuse (ce qui n’implique pas nécessairement un senti-
ment de supériorité) avec une attitude de dialogue et d’ouverture aux convictions des
autres. «Il est possible de confesser I’Etre absolu qui fait irruption en Jésus Christ sans
absolutiser le christianisme comme religion historique & ’exclusion de toutes les
autres»”. A cet effet le chrétien ne doit pas «atténuer le scandale du Verbe fait
chair»*. Il faut dire que ¢’est le principe incarnationnel lui-méme, «la manifestation
de I’absolu dans et par une particularité historique qui nous invite a ne pas absolutiser
le christianisme. C’est en tant qu’il est Jésus de Nazareth mort et ressuscité que le
Christ est universel»>,

4.3. La croix comme lieu permanent de réconciliation

Cela veut dire que le christianisme propose un autre paradigme d’universalité et
de possibilité d’ouverture a I’autre: le christianisme est «religion de 1’altérité 4 la lu-
miere de la symbolique de la Croix»*. Ceci est vrai de différentes facons. La croix est
le signe du fait que Dieu assume dans son Fils le cri de toute I"humanité, la mort de
I’homme. «La réponse est cruciale, au-dela de toute parole: sur la Croix, le Verbe est
silence. Suspendu a son Pére, il lui remet son Souffle. Or la est la rencontre de tous les
humains: I’homme est dans la mort et ¢’est par la foi en Lui que I’homme est libéré de
I’esclavage de la mort»"". Geffré explique: «La figure de la croix a une valeur symbo-
lique universelle. Elle est le symbole d’une universalité qui est toujours liée au sacri-
fice d’une particularité. Jésus meurt a sa particularité pour renaitre en figure d’univer-
salité concrete, en figure de Christ. C’est la kénose du Christ dans son égalité avec
Dieu qui permet la résurrection au sens le plus général du mot. Historiquement, nous
savons comment ¢’est I’absence du corps du Fondateur, la mise au tombeau, qui a per-
mis la naissance de I’Eglise, a la fois le corps de la premiére communauté chrétienne
et la corps des Ecritures»™. Le christianisme est ouvert a I’autre: d’abord a celui qui
est a son origine, Jésus le Christ, Verbe de Dieu, fait chair, mort et ressuscité - 2 par-
tir du Christ et dans son Esprit il est ouvert 4 tout homme ayant besoin de cette vérité
qui est son salut.

Le Christianisme témoigne d’un amour qui vainc la mort, du Souffle de Dieu qui
donne la vie, d’une bonté qui pousse au repentir (Cf. Rm 2,4). Il peut accepter la plura-
lité€ des cultures et des religions comme expression des richesses de la plénitude de vé-

* C. GEFERE, Pour un christianisme mondial, p. 63.

* Ibidem.

* Ibidem.

* C. GEFFRE, Pour un christianisme mondial, p. 63.

" Document de la Commission théologique internationale, n. 115.
* C. GEFFRE, Pour un christianisme mondial, p. 64.



Guipo VERGAUWEN 281

tité qui coincide avec le mystere méme de Dieu”. Dans son discours devant I’ Aréopage
Paul mentionne la diversité des religions et cultures qui est issue de la volonté de Dieu,
«afin que les hommes cherchent la divinité pour I’atteindre, si possible, comme & téitons
et la trouver; aussi bien n’est-elle pas loin de chacun de nous» (Ac 17, 27). Pourtant, les
temps de I’ignorance ont terminé: «Dieu fait maintenant savoir aux hommes d’avoir
tous et partout & se repentir, parce qu’il a fixé un jour pour juger I'univers avec justice,
par un homme qu’il a destiné, offrant & tous une garantie en le ressuscitant des morts»
(Ac 17, 30-31). On voit que la mission est fondée eschatologiquement: il ne s’agit pas
de fonder une nouvelle religion, mais de préparer la venue du Royaume - fin de cette his-
toire et fin de 1’histoire des religions. Au cours du temps le christianisme est devenu une
religion parmi d’autres; la mission chrétienne devait désormais répandre dans tout le
monde le christianisme comme la vraie religion. Il entrait dans les différentes cultures et
commengait a porter la marque de différentes cultures et confessions - la mission, issue
de la culture eurocentrique, courrait le danger de dominer les autres cultures religieuses.
Le modele pluraliste de la théologie des religions met en question la légitimité de la mis-
sion chrétienne. Le dialogue remplace la mission, car personne ne peut réclamer pour
soi de posséder la vérité. Ce qui compte, c’est la recherche commune de 1a vérité.

Il est dés lors nécessaire de corriger cette position pluraliste par une herméneu-
tique de la reconnaissance de I’autre qui est fondée dans la christologie et qui implique
la disponibilité de rendre compte de la foi de fagon dialogale. Dialogue et mission ne
sont pas a priori opposés. Ensemble ils requierent 1’apprentissage de vivre ensemble -
de s’engager ensemble pour une vie en paix dans la société moderne, de rechercher en-
semble le bien du pays ou ’on vit (Cf. Jr 29,7), de promouvoir les droits de I’homme
et la liberté de la religion (liberté de la conversion sans contraintes du prosélytisme).

Vivre et collaborer ensemble n’exclut pas le témoignage pour sa propre religion
et la nécessité de faire entendre la voix du Christ dans le monde des religions, sans que
I’on déclare 1’appartenance a une des formes ecclésiales du christianisme comme la
conditio sine qua non du salut. C’est I'Esprit du Christ qui méne les chrétiens dans la
rencontre avec les autres religions pour y découvrir le reflet de la révélation du Dieu
d’Israel et du Pere de Jésus Christ, les traces du Dieu que nous adorons, les signes
d’une nostalgie humaine pour la pleine manifestation de Dieu™. Le concile du Vatican

® €, GEFFRE, Pour un christianisme mondial, p. 63. Un texte édité par la commission internatio-
nale pour la préparation du grand jubilé, parlant de Jésus Christ, Parole du Pére, dit: «L’expérience du sa-
lut dans le Christ pousse les chrétiens nécessairement a agir, au témoignage, 4 la mission, au dialogue. L or-
thodoxie chrétienne ne devient pas uniquement une expérience personnelle et communautaire, elle devient
aussi une pratique personnelle et sociale. Le Christ glorieux et vécu devient présent dans les dimensions hu-
maines du temps et de I’espace, de Ihistoire et de la culture, du langage et du comportement, de la tradition
et du développement. La vie religieuse des chrétiens devient une synthése culturelle. Une nouvelle culture
nait. Elle est capable de faire s’épanouir les autres cultures humaines et religieuses et de les convertir en une
civilisation d’amour».

¥ «Dans la mesure ou I’Eglise reconnait, discerne et fait siens le vrai et le bien que |"Esprit Saint a
accompli dans les paroles et les actes des non-chrétiens, elle devient toujours davantage I"Eglise catholique
véritable» (Document de la Commission théologique internationale, n.79).



282 RELAZIONI

II souligne justement que la grice agit dans le coeur de tous les hommes de bonne vo-
lonté. «En effet, puisque le Christ est mort pour tous et que la vocation derniére de
I’homme est réellement unique, a savoir divine, nous devons tenir que I’Esprit Saint
offre 4 tous, d’une fagcon que Dieu connait, la possibilité d’étre associé au mystere pas-
cal. Telle est la qualité et la grandeur du mystére de I’homme, ce mystere que la Ré-
vélation chrétienne fait briller aux yeux des croyants. C’est donc par le Christ et dans
le Christ que s’éclaire 1’énigme de la douleur et de la mort, qui, hors de son Evangile,
nous écrase. Le Christ est ressuscité, par la mort Il a vaincu la mort, et Il nous a abon-
damment donné la vie pour que, devenus fils dans le Fils, nous clamions dans I’Esprit:
Abb-a, Pére»™,

* Gaudium et Spes, n. 22.




