RTLu IV (2/1999), 285-308 285

L’assolutezza salvifica
del cristianesimo,
(Prospettive sistematiche

Angelo Amato
Universita-Pontificia Salesiana-(Roma)

1. UNA QUESTIONE COMPLESSA E ANCORA APERTA

Premetto che il documento della Commissione Teologica Internazionale, /] cri-
stianesimo e le religioni', offre di per sé un quadro sufficientemente completo e orga-
nico dei numerosi problemi implicati nel nostro tema: il valore salvifico delle altre re-
ligioni, la questione della Verita, la questione di Dio Trinita, 1’iniziativa del Padre nel-
la salvezza, I'unica mediazione di Gesu, I'universalita dell’azione dello Spirito Santo,
la mediazione della Chiesa, «universalis salutis sacramentumy, il valore delle rivela-
zioni non cristiane, la relazione tra Missione e Dialogo interreligioso.

Inoltre tutti i contributi di questo Colloquio trattano, anche se da prospettive di-
verse, la tematica dell’assolutezza salvifica del cristianesimo. Diciamo subito, che,

' Cfr. COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, !l cristianesimo e le religioni, in “La
Civilta Cattolica” 148 (1/1997), 146-183.



286 RELAZIONI

nonostante le proposte di teologie trinitarie - si veda, ad esempio, la problematica cri-
stologia trinitaria di J. Dupuis® - o pneumatologiche, in realta la quaestio disputata di
fondo resta pur sempre il mistero di Cristo, come fonte di salvezza universale, verso il
quale confluiscono tutti ghi interrogativi e dal quale dovrebbero prendere luce le even-
tuali soluzioni.

Data la complessita del tema®, mi limito qui ad alcune riflessioni preliminari e
necessariamente parziali circa I’assolutezza salvifica del cristianesimo e le sue impli-
canze. Siamo ancora in una fase di ricerca e si possono comprendere, anche se non
avallare del tutto, ipotesi di lavoro provocatorie, nel senso etimologico del termine, e
cioe suscitatrici di dibattiti e di approfondimenti.

2. DALL’ASSOLUTEZZA ALLA «DE-ASSOLUTIZZAZIONE»
DEL CRISTIANESIMO

In realta, la rivendicazione dell’assolutezza salvifica del cristianesimo pervade
tutto il Nuovo Testamento e ’intera storia della chiesa. Una delle pit antiche formu-
lazioni di tale assolutezza ¢ 1’affermazione di [ Tm 2,5: «Uno solo il mediatore fra Dio
e gli uomini, I'uomo Cristo Gesti». Un’altra pud essere quella di Pietro che, riferen-
dosi a Gest, afferma: «In nessun altro ¢’é salvezza; non vi & infatti altro nome dato
agli uomini sotto il cielo nel quale & stabilito che possiamo essere salvati» (At 4,12).
La nota formula di Origene non & che 1’applicazione alla chiesa dell’assolutezza sal-
vifica di Cristo: «Nessuno si persuada, nessuno si inganni: fuori di questa casa, e cioé
fuori della Chiesa, nessuno si salva»”.

Anche il Vaticano II, nel decreto sull’ecumenismo, ribadisce che «solo per mez-
zo della chiesa cattolica di Cristo, che & lo strumento generale della salvezza (genera-
le auxilium salutis), si pud ottenere tutta la pienezza dei mezzi di salvezza» (UR n. 3).

Il tema dell’essenza e dell’assolutezza del cristianesimo € stato dibattutto so-
prattutto nella filosofia e nella teologia moderna e contemporanea. L. Feuerbach e
A. von Harnack, da una parte, e K. Adam, G. Ebeling, R. Guardini, dall’altra, sono
solo alcuni dei numerosissimi autori che si sono interessati, da versanti e prospetti-
ve diverse, di determinare 1’essenza del cristianesimo, di coglierne, ciog, il nucleo
sostanziale.

* Cfr. J. DUPUIS, Verso una teologia cristiana del pluralismo religioso, Queriniana, Brescia 1997.

* Per una sintesi della problematica con la proposta di linee di soluzione cfr., fra gli altri, A. AMA-
TO, The Unique Mediation of Christ as Lord and Saviour, in “Pro Dialogo” 85-86 (1994), 15-39; ID., Par-
ticolarita e universalita dell’evento cristiano, in “Rivista di Scienze Religiose™ 11 (1997), 445-473; R.
CANTALAMESSA, La fede in Gesix Cristo unico salvatore, nel contesto del dialogo interreligioso odier-
no, in “Rassegna di Teologia” 35 (1994), 259-282; T. MERRIGAN, Religious Knowledge in the Pluralist
Theology of Religion, in “Theological Studies” 58 (1997), 686-707.

“ ORIGENE, In Jesu Nave Hom., 111, 5. A proposito della storia complessa della formula, cfr. F.
SULLIVAN, Salvation Outside the Church? Tracing the History of the Catholic Response, Paulist Press,
Mahwah (N.J.) 1992.



ANGELO AMATO 287

Se von Harnack affermava: «Non il Figlio, ma solo il Padre appartiene al vangelo,
cosi come Gesii ce lo ha annunciato»’, per cui ’essenza del cristianesimo si riduceva al-
I’affermazione: «Dio e I’anima, I’anima e il suo Dio»®; Romano Guardini, invece, riba-
diva: «Non c’¢ determinazione astratta di tale essenza. Non c’é alcuna dottrina, alcuna
struttura di valori morali, alcun atteggiamento religioso o ordine di vita, che possa venir
separato dalla persona di Cristo, e dei quali si possono dire che siano 1’essenza del cri-
stianesimo. Il cristianesimo & Egli stesso; cid che per suo mezzo perviene agli uomini, e
la relazione che per mezzo suo 1’'uomo pud avere con Dio. Un contenuto dottrinale € cri-
stiano in quanto viene dalla sua bocca. L’esistenza ¢ cristiana in quanto il suo movimen-
to & determinato da Lui. In tutto cid che voglia essere cristiano, Egli deve essere compre-
sente. La persona di Gesu Cristo nella sua unicita storica e nella sua gloria eterna, ¢ di per
sé la categoria che determina I’essere, 1’agire, e la teoria di cio che & cristiano»’.

Direttamente associata a questa ricerca sull’essenza ¢ 1’altra relativa all’assolu-
tezza del cristianesimo nei confronti delle altre religioni, problema posto anch’esso al-
I’inizio del nostro secolo. Nel 1902, infatti, Ernst Troeltsch, nel suo Die Absolutheit
des Christentums und die Religionsgeschichte, situava la sua ricerca nell’ambito del
pitt ampio contesto delle religioni mondiali. Egli rifiuto sia la via dell’origine sopran-
naturale del cristianesimo, secondo la tradizionale teologia cattolica e protestante, che
considerava la religione cristiana come assoluta perché divinamente rivelata; sia la via
storico-evolutiva dell’idealismo hegeliano, che vedeva nel cristianesimo il compi-
mento pill alto dell’evolversi dello spirito assoluto®.

Troeltsch scelse una terza via, quella della verifica storica. Chiusa nel suo sto-
ricismo, pero, tale via in nessun modo avrebbe potuto motivare I’assolutezza del cri-
stianesimo. La storia, infatti, al massimo poteva - sempre secondo Troeltsch - verifi-
care la normativita o, meglio, la pit alta validita (Hdachstgeltung)’ della religione cri-
stiana. L.’assolutezza cristiana non indicherebbe unicita e universalita salvifica, ma sa-
rebbe la celebrazione pil valida della religiosita personalistica: «Tra le grandi religio-
ni, il cristianesimo & in realta la pit grande e la pit completa rivelazione della religio-
sita pesonalistica» .

Tuttavia nelle sue ultime riflessioni Troeltsch avrebbe gia impostato in modo
pluralistico moderno la soluzione al problema dell’assolutezza, affermando che il ca-
rattere assoluto non potrebbe essere riscontrato in una particolare religione storica, ma
nel fatto che tutte le religioni storiche si dirigono verso un culmine ultimo e scono-

* «Nicht der Sohn, sondern allein der Vater gehort in das Evangelium, wie es Jesus verkiindigt hat,
hinein» (A. Von HARNACK, Das Wesen des Christentums, J.C. Heinrich, Leipzig 1901%, p. 91).

* Ivi, p. 90.

"R. GUARDINI, L’essenza del cristianesimo, Morcelliana, Brescia 1993°, p. 77.

#Cfr. G.W. HEGEL, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion, 1, G. Lasson, Hamburg 1966,
p. 74s.

*E. TROELTSCH, Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte, Siebenstern Ta-
schenbuch Verlag, Miinchen-Hamburg 1969, pp. 84-91. Cfr. lo studio di S. COACLEY, Christ Without Ab-
solutes. A Study of the Christology of Ernst Troeltsch, Clarendon Press, Oxford 1988.

' Ivi, p. 88.



288 ReLazion

sciuto dove si trova la loro unita, e cioe 1’ Assoluto oggettivo. Il cristianesimo non sa-
rebbe che una tra le tante religioni in marcia verso un obiettivo comune''.

Si passa, quindi, dalla giustificazione dell’assolutezza alla proposta della de-as-
solutizzazione del cristianesimo. Del resto era questa, ad esempio, la soluzione avan-
zata gia da Simmaco (sec. IV), celebre oratore e politico, contemporaneo di S. Am-
brogio di Milano e paladino della decadente religione romana, difesa da lui non come
’unica e assoluta, ma come una delle tante vie possibili e legittime, dal momento che
al grande mistero di Dio non & possibile giungere per una sola via. Nel 1454, il Card.
Nicold Cusano, con fare pragmatico, affermava in forma lapidaria: «Religio una in ri-
tuum varietate»". L unitd & anteriore alla moltepliciti.

3. IL RIFIUTO DELL’ASSOLUTEZZA CRISTIANA

Il rifinto contemporaneo dell’ assolutezza cristiana proviene sia dall’esterno del
cristianesimo, sia dal suo interno.

Dall’esterno, dal momento che anche le religioni non cristiane avanzano oggi
una loro pretesa di assolutezza e di universalita, prima riconosciuta solo al cristianesi-
mo: «Non abbiate paura - rassicura i suoi fedeli buddisti il Venerabile Buddhadasa
mentre paragona buddismo e cristianesimo - ...L’unico soggetto delle nostre conver-
sazioni € il Dharma, I’Unica e Assoluta Verita Prima e Ultima, Universale Vera Na-
tura Originale di tutto, il Dharma-Jati - Thamma-Chat in lingua thai - qualunque sia
la verita dei Nomi dati all’ordine dell’Ultimo, secondo la diversita delle religioni o
delle Vie spirituali, I’ Assoluto Dharma & sempre Dharma»".

Paradossalmente, la sfida assume un carattere di estrema radicalitd proprio al-
I’interno del cristianesimo, con la proposta diversamente articolata e motivata della
teologia pluralistica delle religioni, per cui tutte le religioni sarebbero ugualmente va-
lide. Afferma, ad esempio, Paul Knitter: «Pill concretamente e scomodamente, puo
darsi che il buddismo e I’induismo siano tanto importanti per la storia della salvezza
quanto lo & il cristianesimo, oppure che altri rivelatori e salvatori siano tanto impor-
tanti quanto Gesii di Nazaret»',

4. I PRESUPPOSTI DEL RELATIVISMO

La posizione pluralistica si rifa esplicitamente al mito di Babele, pili che al mi-
stero della Pentecoste. Il pluralismo assoluto di mediatori e di mediazioni salvifiche,

"' Cfr. B. REYMOND, Troeltsch, Schweitzer, Tillich ou les voies d'un christianisme désabsolutisé,
in “Laval Théologique et Philosophique” 43 (1987), 13-18.

" De pace fidei, 1.

" Venerabile BUDDHADASA, Un buddista parla dei cristianesimo ai buddisti, Paoline, Cinisello
Balsamo (MI) 1990, p. 31.

“P. KNITTER, La teologia cattolica delle religioni a un crocevia, in “Concilium” 22 (1986), 137.



ANGELO AMATO 289

tutte ugualmente valide, sarebbe giustificato dalla supposta impossibilita di eviden-
ziare storicamente 1’unicita dell’evento salvifico di Cristo.

1 fautori di questo modello ritengono che i singoli fondatori e le singole religio-
ni del mondo siano per i loro seguaci degli assoluti salvifici con un’importanza deci-
siva anche per le altre religioni, le quali possono trovare in esse completamento e ispi-
razione.

Raimundo Panikkar, ad esempio, rifacendosi alla cristologia patristica del Lo-
gos, distingue tra il «Cristo universale» e il «Gesu storico». Il Gesu storico non coinci-
derebbe affatto col Cristo universale, il quale sarebbe salvificamente presente anche in
altre tradizioni religiose. Per questo egli parla del «Cristo sconosciuto dell’induismo»".

In questo contesto pluralistico I’unicita cristiana viene considerata un «mito» ',
Nell’introduzione alla sua opera in collaborazione, Paul Knitter, chiamando mito I'u-
nicita cristiana, non intende negarla, ma interpretarla adeguatamente'’. Unicita signi-
ficherebbe che ¢’ un solo cristianesimo, cosi come ¢’é un solo buddismo o induismo.

Si tratta dell’unicita reale che non significa affatto assolutezza, normativita, su-
periorita nei confronti delle altre religioni®. Per questo si deve superare sia la posizio-
ne esclusivista (solo il mistero di Cristo & universalmente salvifico, mentre le altre re-
ligioni sono idolatria), sia quella inclusivista (universalita salvifica del mistero di Cri-
sto, fonte anche dell’eventuale salvezza reperibile fuori del cristianesimo) e spostarsi
verso un modello pluralistico (tutte le religioni sono salvificamente valide).

Questo spostamento di modello (Paradigm Shift) rappresenta il passaggio di un
Rubicone teologico® che apre una via del tutto nuova nella considerazione delle reli-
gioni non cristiane™. Il passaggio del Rubicone, e ciog il portarsi dalle rive dell’esclu-
sivismo e dell’inclusivismo verso la riva del pluralismo, implica il superamento di tre
ponti teologici:

* I’accettazione della relativita, dal momento che nessuno, nemmeno il cristia-
no, possiede tutta la verita;

5 R. PANIKKAR, The Unknown Christ of Hinduism: Towards an Ecumenical Christophany, Dar-
ton - Longman and Todd, London 1981. Le stesse affermazioni si trovano, ad esempio, in J. COBB, Christ
in a Pluralistic Age, Westminster Press, Philadelphia 1975. Cobb vede Cristo (non Gesl) incarnato in tutte
le religioni (cfr. p. 20s). Gesl sarebbe il caso supremo dell’incarnazione del Logos (p. 138s): in questo con-
sisterebbe la normativita del cristianesimo. Gesti & certo il Cristo. Il Loges, pero, ¢ pit ampio di Gest.

' Cfr. il gia citato J. HICK - P. KNITTER, The Myth of Christian Uniqueness Toward a pluralistic
Theology of Religions, Orbis Books, Maryknoll (N.Y.) 1988; L. SWIDLER (ed.), Toward a Universal
Theology of Religions, Orbis Books, Maryknoll 1987.

" Cfr. J. HICK - P. KNITTER, The Myth of Christian Unigueness, p. VIIL.

'8 Ibidem.

1 Rubicone @ il nome di un fiume antico presso Rimini (forse identificabile con gli attuali Piscia-
tello o Fiumicino o Uso). Esso segnava il confine sacro, non valicabile in armi, tra Italia e Gallia Cisalpina.
Cesare, fallito 1'accordo con Pompeo, lo passo con I'esercito nel 49 a.C., pronunciando la storica frase:
«Alea iacta est» (= 1l dato & tratto). In tal modo diede inizio alla guerra civile. La simbologia ¢ evidente: il
passaggio del Rubicono teologico significa superare tesi teologiche consolidate e provocare quindi una
«quaestio disputata» formidabile.

* Cfr. J. HICK - P. KNITTER, The Myth of Christian Uniqueness, p. VIIL.



290 ReLazion

* I’ammissione del pluralismo, come unica possibilita per esprimere il mistero
ineffabile di Dio;

 I'urgenza di promuovere la giustizia mediante un movimento di liberazione
mondiale in cui Cristo, Budda, Krishna o0 Maometto non competono, ma si completa-
no a vicenda®.

5. LA PROPOSTA DI UNA VERITA «RELATIVA»

Diciamo subito che in quest’ottica pluralistica vengono smarrite o indebita-
mente interpretate alcune realta fondamentali del cristianesimo: il mistero trinitario, il
mistero dell’incarnazione, il mistero pasquale come fonte di redenzione universale, la
rivelazione di Gestu come assoluta e definitiva. In una parola sembrano venir meno i
fondamenti stessi del cristianesimo. Per questo un teologo pluralista cattolico, Felix
Wilfred, intitola il suo volume Beyond Settled Foundations: si va, ciog, al di la dei
Jfondamenti stabiliti”, al di 1a di quelle verita fontali che costituiscono la coscienza di
fede cristiana.

Il documento della Commissione Teologica Internazionale rileva, pero, a ra-
gione: «Tralasciare il discorso sulla verita conduce a mettere superficialmente sullo
stesso piano tutte le religioni, svuotandole in fondo del loro potenziale salvifico. Af-
fermare che tutte sono vere equivale a dichiarare che tutte sono false: sacrificare la
questione della verita & incompatibile con la visione cristiana»™.

Nell’ambito della comprensione pluralistica delle religioni, o si trascura il tema
cruciale della «veritd» o la verita riceve una sua interpretazione relativa.

Seguiamo, al riguardo, la proposta di Claude Geffré. Pur riconoscendo il «ri-
schio» delle sue riflessioni*, Geffré enuncia la sua tesi: «Bisogna ammettere che la
verita del cristianesimo non ¢ né esclusiva e neanche inclusiva di ogni altra verita. Es-
sa & una verita singolare, ciog relativa»®.

Sarebbero quattro le ragioni dei limiti della verita cristiana. Anzitutto la rivela-
zione cristiana avrebbe solo una pienezza qualitativa non quantitativa. Quantitativa-
mente ci sarebbero ancora delle cose da apprendere, dal momento che Gest stesso di-
ce che lo Spirito Santo «vi fara accedere alla verita tutta intera» (Gv 16,13). Pur co-
municandoci la verita ultima sul mistero di Dio, la rivelazione cristiana manterrebbe
un carattere d’incompiutezza: «Non possiamo pretendere che il cristianesimo abbia il
monopolio esclusivo della verita su Dio e sul rapporto dell’uomo con Dio»™. Secon-

* J. HICK - P. KNITTER, The Myth of Christian Uniqueness, pp. IX-XIL

2 Cfr. F. WILFRED, Beyond Settled Foundations. The Journey of Indian Theology, Department of
Christian Studies, University of Madras 1993.

* COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Il Cristianesimo e le Religioni, n. 13.

* C. GEFFRE, La vérité du christianisme a 'dge du pluralisme religieux, in “Angelicum” 74
(1997), 172.

L PG

Ahepel .



ANGELO AMATO 291

do il Geffré la pienezza della Parola di Dio in Gesl Cristo sarebbe di natura qualitati-
va, non quantitativa.

In secondo luogo bisognerebbe ripensare la nozione di compimento in senso
non totalitario: «Il cristianesimo, in quanto religione storica, non puo avere la pretesa
di totalizzare alla maniera di un sistema concettuale assoluto tutte le verita dissemina-
te nel corso della lunghissima storia religiosa dell’umanita. Ci sono pil verita di ordi-
ne religioso nel concerto diversificato delle religioni che nel cristianesimo»?’.

In terzo luogo, Geffré afferma che «bisogna evitare di designare I’unicita del
cristianesimo in termini di unicita esclusiva o inclusiva per parlare piuttosto come di
una unicita relativa. Come il libro della Bibbia non & la traduzione adeguata della Pa-
rola assente e inaccessibile di Dio, cosi la particolarita storica dell’umanita dell’ebreo
Gesu di Nazareth non ¢ sufficiente per esprimere tutta la ricchezza delle profondita
del mistero di Cristo. Il Logos non pud essere pensato indipendentemente dal suo le-
game con 1’'uomo Gesil, ma & anche vero che il Cristo non & solo Gesii»*,

Un quarto indizio sarebbe dato dalla dimensione kenotica del cristianesimo: «E
la stessa natura dell’Incondizionato che ci conduce a relativizzare la figura concreta di
Gesu nella sua pretesa di identificarsi con I’ Assoluto. Non si puo identificare ’ele-
mento storico e contingente di Gesi e il suo elemento “cristico” e “divino”»”.

La verita cristiana, pertanto, avrebbe le tre seguenti caratteristiche. Anzitutto
essa sarebbe dell’ordine dell’ attestazione: non un insieme di verita concettuali, ma il
mistero della verita divina nell’atto della sua automanifestazione in Cristo. Non si
tratterebbe, quindi, di una verita oggettiva, ma di una verita attestata, che non puo es-
sere tenuta, se non mediante ’atto incondizionato della fede.

In secondo luogo essa sarebbe dell’ ordine dell’ anticipazione. E vero che il Cri-
sto & Iidentificazione della verita stessa di Dio, ma & anche vero che la nostra cono-
scenza di lui & ancora enigmatica. La veritd come manifestazione apre quindi la via a
una disponibilita continua al suo compimento nella storia.

In terzo luogo la verita cristiana sarebbe dell’ordine della compartecipazione,
per cui non sarebbe né assoluta né relativa, ma partecipativa e relazionale.

Per il Geffré, la conclusione & che si puo rispettare 1’integrita della verita cri-
stiana senza assolutizzare il cristianesimo. Tale de-assolutizzazione del cristianesimo
non implicherebbe la negazione o il depotenziamento della missione cristiana.

6. LA VERITA DEL CRISTIANESIMO: UN APPROCCIO FILOSOFICO

In un tentativo di riflessione sistematica sull’assolutezza salvifica del cristiane-
simo bisogna riprendere il discorso sulla verita del cristianesimo e sulla reale possibi-
lita di un Salvatore assoluto rintracciabile nella contingenza storica.

¥ C. GEFFRE, La vérité du christianisme, p. 179.
* Ivi, p. 180.
» Ivi, p. 182.



292 ReLaziONI

1l fenomenologo cattolico francese, Michel Henry, in una sua opera recente
dedicata proprio a questo tema, C’est moi la Vérité, elabora una profonda medita-
zione sulla verita del cristianesimo™, che non risiede tanto nel fatto che i testi neo-
testamentari siano autentici e affidabili e che Gest di Nazareth abbia affermato di
essere il Messia, il Figlio di Dio. La verita del cristianesimo risiede piuttosto nel fat-
to che Colui che diceva di essere il Messia era veramente il Messia, il Cristo, il Fi-
glio di Dio nato prima dei secoli, portatore in lui della vita eterna: «Non ¢ tanto il
corpus dei testi del NT che ci possono far accedere alla Verita, a questa Verita as-
soluta di cui si parla, ma al contrario, & questa Verita ed essa sola che ci puo intro-
durre in se stessa»”'.

La verita del cristianesimo pud semplicemente autogiustificarsi, rivelandosi co-
me verita di Dio stesso: «Questa Verita che da sola ha il potere di rivelare se stessa, &
quella stessa di Dio... Solo colui che & entrato in possesso di questa verita assoluta puo,
illuminato da essa, comprendere quanto viene detto nel vangelo e che non & nient’altro
che questa verita assoluta che, rivelandosi a se stessa, si rivela anche a lui»™.

Si da quindi una verita assoluta, anteriore alla sua manifestazione, al linguaggio
e alla storia. La verita del cristianesimo differisce essenzialmente da quella del mon-
do perché & Dio stesso. Dio & questa Rivelazione pura che non rivela nient’altro che
se stesso. Se per caso «la Rivelazione di Dio» si indirizzasse agli uomini essa non po-
trebbe essere che la condivisione della sua eterna autorivelazione: «Il cristianesimo in
realta non & altro che la teoria stupefacente e rigorosa di questa donazione nella parte-
cipazione agli uomini dell’autorivelazione di Dio»™.

Per questo Gest dice: «lo sono la Via, la verita e la vita» (Gv 14,6); «Nessuno
ha mai visto Dio: il Figlio unigenito che & nel seno del Padre lui ce lo ha raccontato»
(Gv 1,18); «Non credi che 10 sono nel Padre e 1l Padre & in me?» (Gv 14,10); «lo e 1l
Padre siamo una cosa sola» (Gv 10,30).

Nella prima Lettera di Giovanni si legge: «Non vi ho scritto perché non cono-
scete la verita, ma perché la conoscete e perché nessuna menzogna viene dalla verita.
Chi ¢ il menzognero se non colui che nega che Gesu ¢ il Cristo? L’anticristo & colui
che nega il Padre e il Figlio. Chiunque nega il Figlio, non possiede nemmeno il Padre;
chi professa la sua fede nel Figlio possiede anche il Padre. Quanto a voi, tutto cid che
avete udito da principio rimanga in voi. Se rimane in voi quel che avete udito da prin-
cipio, anche voi rimarrete nel Figlio e nel Padre. E questa € la promessa che egli ci ha
fatto: la vita eterna» (Gv 2,21-25).

Per Henry sostenere che Gesu & solo uno dei tanti mediatori o che altre media-
zioni sono possibili indipendentemente da lui, significa non solo ridurre le afferma-

M. HENRY, C’est moi la Vérité. Pour une philosophie du christianisme, Seuil, Paris 1996 (tr. it.:
Io sono la Verita. Per una filosofia del cristianesimo, Queriniana, Brescia 1997). Citeremo dall’originale
francese.

i, p 7.

" Ibidem.

M. HENRY, C’est moi la Vérité, p. 37.



ANGELO AMATO 293

zioni del Nuovo Testamento, ma anche negare quanto Gesu dice di se stesso. Signifi-
ca negare la verita del cristianesimo™.

Per Henry i pluralisti sembrano crearsi una verita virtuale, frutto della loro ca-
bina di simulazione del reale per niente corrispondente alla realta oggettiva. Creando
questa realta fittizia si opera una specie di rovesciamento ontologico (renversement
ontologique), per cui la vita fittizia prende forma e si sovrappone e si sostituisce alla
vita vera. Sembra quasi la realizzazione della visione apocalittica di Giovanni, relati-
va alla bestia che anima I’altra bestia: «Le fu anche concesso di animare la statua del-
la bestia sicché quella statua perfino parlasse e potesse far mettere a morte tutti colo-
ro che non adorassero la statua della bestia» (Ap 13,15).

Il filosofo di Montpellier parla quindi di un sonno metafisico. Nella cabina di
simulazione ci si trova davanti alla non presenza, al nulla, alla menzogna radicale e
quindi al Male. Si tratta di una situazione metafisica che non ¢ la situazione dell’occi-
dente, ma dell’umanita in quanto tale. Nell’'umanita ridotta in questa situazione di
morte e di vita apparente, non & un dio qualsiasi che pud salvare dalla morte, da solo
colui che ¢ Vita®. Il mistero di Cristo & la scelta della Verita assoluta e della Vita alla
sua fonte.

7. IL CRISTIANESIMO COME «VERA RELIGIONE»:
UN APPROCCIO TEOLOGICO

7.1. Uno sguardo storico

In un recentissimo studio su questo tema, Francisco Conesa propone un quadro
convincente per un adeguato approccio teologico alla verita del cristianesimo™.

Storicamente parlando, mentre le altre religioni si presentavano soprattutto con
carattere particolaristico, il cristianesimo ha sempre rivendicato valore universale. Per
questo Tertulliano parla di «vera religio veri Dei», distinta dalla «romana religio»”’;
Lattanzio di «vera religio veraque sapientia»™ e Agostino scrive un trattato De vera
religione, identificata con la religione cristiana, nella quale si adora Dio come Padre,
Figlio e Spirito Santo, principio e fonte di tutte le cose”.

Marsilio Ficino nel 1474 scrisse un’opera apologetica «De Christiana Religio-
ne», con argomentazioni circa la superiorita del cristianesimo nei confronti delle altre
religioni. Con lo stesso scopo, nel 1543 I’'umanista spagnolo Luis Vives pubblicava il
suo De veritate fidei christianae.

* M. HENRY, C’est moi la Vérité, p. 338.

* Ivi, p. 345.

* F. CONESA, Sobre la «religion verdadera». Aproximacién al significado de la expresién, in
“Scripta Theologica” 30 (1998), 39-85. In questo paragrafo, ci riferiremo a questo ottimo studio storico-
dogmatico.

" TERTULLIANO, Apologeticum, 24,1-2.

* LATTANZIO, Divinae Institutiones, 1,1; V,19.

* AGOSTINO, De vera religione, 1,1;7,13.



294 RELAZIONI

A partire soprattutto dal secolo XVII si hanno molte trattazioni su questo tema.
Citiamo, tra le altre, il De Veritate Religionis Christianae dell’ olandese Hugo Grotius,
pubblicato nel 1627, che vede in Cristo il fondatore della vera religione. Continueran-
no numerose le opere apologetiche sul De vera religione, il cui influsso si estese fino
alla prima meta del nostro secolo.

Anche il Vaticano Il si occupo del problema della vera religione in un breve pa-
ragrafo del documento sulla liberta religiosa: «Noi crediamo che questa unica vera re-
ligione sussiste (subsistere credimus) nella chiesa cattolica e apostolica, alla quale il
Signore Gest ha affidato il compito di diffonderla a tutti gli uomini, dicendo agli apo-
stoli: “Andate dunque, ammaestrate tutte le nazioni, battezzandole nel nome del Padre
e del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro a osservare tutto cid che vi ho co-
mandato” (Mt 28,19-20). E tutti quanti gli vomini sono tenuti a cercare la verita, spe-
cialmente in cio che riguarda Dio e la sua chiesa e, una volta conosciuta, ad abbrac-
ciarla e custodirla» (DH n. 1).

Il verbo subsistere, usato anche in LG n. 8 e UR n. 3, intende da una parte evi-
tare I’identificazione pura e semplice, e dall’altra, affermare che la vera religione si
trova nella religione cattolica. Da notare che I’affermazione & retta dal verbo «credi-
mus», a significare che si tratta di un’atto di fede. Del resto il concilio, riconosce che
anche nelle religioni non cristiane ci sia qualcosa «di buono e di vero» (cf. LG n. 16;
AGn. 9; OT n. 16), giungendo pure all’affermazione: «La chiesa cattolica non riget-
ta nulla di quanto & vero e santo in queste religioni» (NA n. 2).

Nel magistero postvaticano mentre si ribadiscono queste idee conciliari, non
viene ripresa invece 1’affermazione della vera religione della «Dignitatis humanae».
Paolo VI, che nell’ Ecclesiam suam (1964) aveva riaffermato «apertamente la convin-
zione che ci sia una sola vera religione, la religione cristiana» (ES n. 100), ribadisce
tale concetto nella esortazione Evangelii nuntiandi (n. 73), del 1975. Nella Redemp-
toris missio Giovanni Paolo Il parla dello Spirito Santo che pone il desiderio di cono-
scere la verita su Dio (RMi n. 45, 56).

La questione della verita viene affrontata anche nei due documenti del Pontifi-
cio Consiglio per il dialogo interreligioso, rispettivamente del 1984 e del 1991, in cui
si afferma che condizione indispensabile per il dialogo & I’apertura alla verita presen-
te nelle altre religioni.

7.2. Religione e verita

Applicato alla religione, il termine veritd pud essere inteso in un triplice signi-
ficato:

* ontologico, nel senso che la vera religione & quella autentica;

= oggettivo, nel senso che la vera religione corrisponde alla realta della cose;

= esistenziale, nel senso che indica la verita di una condotta®. Questo terzo si-
gnificato si fonda e deriva dagli altri due. Vera religione per i primi cristiani signifi-

“ Cfr. F. CONESA, Sobre la «religion verdadera», p. 54.



ANGELO AMATO 295

cava che il cristianesimo realizzava la vera relazione e comunione dell’'uomo con Dio.
Questa era la verita e anche la novita cristiana. Adriano Alessi, precisando I'intuizio-
ne tomista secondo la quale «religio proprie importat ordinem ad Deum»"', afferma:
«Religio est essentialiter recta ordinatio hominis ad Deum»".

In questa affermazione ¢ importante sia I’elemento soggettivo della relazione
retta dell’uomo verso Dio, sia I’elemento soggettivo della realta divina, che sostiene
questa relazione. In ultima analisi, pero, & I’ Assoluto divino che & primordiale nel rap-
porto religioso. E la verita e la santita di Dio che rende vera la relazione dell’uomo
verso Dio. Questa relazione poi si esplica sia in una credenza sia in una condotta. La
verita di una religione, quindi, si riferisce primariamente a Dio e alla adeguata rela-
zione dell’vomo con Dio, e poi all’insieme delle dottrine e delle indicazioni morali.

In questo contesto, tutte le religioni rivendicano la qualifica di vere. Da un pun-
to di vista cristiano, il criterio di verita risiede nella rivelazione di Dio manifestata nel
mistero di Cristo, compimento e pienezza di ogni rivelazione.

7.3. Criteri di verita

Ma ci sono criteri di verita che possono essere accettati anche dai non cristiani
in modo da incentivare il dialogo interreligioso? Il nostro autore offre un quadro di
questi criteri:

1. un primo criterio epistemologico verifica che non ci siano contraddizioni pa-
tenti e che si dia armonia tra le diverse affermazioni di una religione;

2. un secondo criterio concerne la relazione tra credenze e pratiche religiose e
una realta effettivamente trascendente e divina;

3. un terzo criterio di verita fa riferimento al soggetto della relazione religiosa,
che la vera religione dovrebbe promuovere nella sua umanita, nella sua perfezione,
nella sua salvezza, nella sua felicita;

4. un quarto criterio di verita risiede nella capacita di una religione di illumina-
re la realta dell’uomo e del cosmo, motivando tutti gli aspetti della sua esistenza, e so-
prattutto i pilt problematici, come il senso della vita, della morte, del dolore, dell’a-
zione morale;

5. ci sarebbe anche un criterio di verita esistenziale, che consiste nell’armonia
tra la dottrina e la pratica religiosa, per cui la vera religione viene attestata dall’ atteg-
giamento religioso coerente del soggetto e non tanto dall’oggettiva verita della reli-
gione stessa. In quest’ultimo criterio, la verita fa riferimento non tanto alla religione,
quanto alla condotta religiosa» questo uno degli argomenti preferiti dagli autori plu-
ralisti della teologia delle religioni.

7.4. La verita del cristianesimo

Affermare allora che il cristianesimo & la vera religione significa riconoscere che
nell’esperienza cristiana si attua 1’autentica e perfetta relazione dell’uomo con Dio. Pit

# SThIVIL q. 81,2 1 5.
® A. ALESSI, Filosafia della religione, LAS, Roma 1991, p. 288.



296 RELAZIONI

precisamente nel cristianesimo si ralizza 1’accesso divino a Dio. La verita del cristia-
nesimo risiede anzitutto nel fatto che ¢ la relazione voluta da Dio e che quindi costitui-
sce una via divina di accesso a Dio. In dipendenza da cio, si ha «la considerazione og-
gettiva della veritd, secondo la quale I'insieme delle affermazioni teoriche e pratiche
che contiene il cristianesimo facilitano I’autentico accesso alla trascendenza, illumina-
no le esperienze umane fondamentali e contribuiscono a umanizzare 1’'uomo»*.

La motivazione di questa affermazione risiede nelle fonti del NT che presenta-
no Gesu Cristo come la rivelazione piena e definitiva di Dio all’'umanita: «Poiché Cri-
sto € a un tempo il mistero rivelatore e il mistero rivelato, il mediatore e la pienezza
della rivelazione (DV 2 e 4), ne segue che egli occupa nella fede cristiana una posi-
zione assolutamente unica che distingue il cristianesimo da tutte le religioni, compre-
so I’ebraismo. Il cristianesimo & 1’unica religione la cui rivelazione si incarna in una
persona che si presenta come la veritd viva e assoluta. Altre religioni hanno fondato-
ri, ma nessunao di questi (Buddha, Confucio, Zoroastro, Maometto) si & proposto co-
me oggetto della fede dei suoi discepoli. Credere in Cristo significa credere in Dio.
Cristo non ¢ un semplice fondatore di religione: egli & contemporaneamente imma-
nente alla storia e suo Trascendente assoluto, non uno fra mille, ma I’Unico, il total-
mente Altro»*.

Quindi il tema dell’incarnazione diventa un problema fondamentale per la ve-
rita della teologia cristiana. Se infatti Dio si & fatto uomo in Gesu di Nazaret allora egli
¢ la rivelazione definitiva di Dio. Non & un profeta che parla a nome di Dio, ma & la
parola stessa di Dio. E Dio stesso che parla personalmente all’umanita e che la salva
e la conduce alla comunione con se.

Ovviamente qui ¢’¢ lo scandalo del trascendente che si fa immanente e addirit-
tura mortale e infine I’affermazione che la rivelazione di Gesii non esclude ma inclu-
de tutte le realta positive delle altre. Anzi il bene, il buono, il giusto attingono al mi-
stero di Cristo la loro valenza salvifica.

Il termine «assoluto» applicato al Cristianesimo deve quindi essere inteso non
in senso negativo ed esclusivo, ma in senso inclusivo. Inoltre, tale verita pur essendo
accessibile alla ragione e da essa motivata, & anzitutto una verita di fede. Cio signifi-
ca che non si pud imporre con la forza, ma deve essere conosciuta con la grazia e il
dono della fede. E I’azione di Dio, mediante I’evangelizzazione e la testimonianza cri-
stiana, che apre all’umanita la verita del cristianesimo. Tale assolutezza della verita
cristiana fondamentalmente va riferita al mistero di Cristo.

7.5. Cristianesimo e le altre religioni

Anche le altre religioni partecipano alla verita di Dio, dal momento che non si
danno religioni simpliciter falsae. In queste religioni, infatti, si riconosce 1’esperienza

“F. CONESA, Sobre la «religidn verdadera», p. 61.
“ R. LATOURELLE, Rivelazione, in R. LATOURELLE - R. FISICHELLA (edd.), Dizionario di
Teologia Fondamentale, Cittadella, Assisi 1990, p. 1046.



ANGELO AMATO 297

di relazione dell’'uomo con Dio. Possono essere considerate come circoli concentrici
ordinati attorno alla relazione perfetta dell’uomo con Dio, che sussiste nel cristianesi-
mo. Accanto a questo senso ontologico, si verifica anche il significato oggettivo, nel
senso che anche le altre religioni contengono delle verita relative al rapporto con Dio
e al retto comportamento umano e fondate sulla realta della creazione dell’umanita da
parte Dio.

Bisogna aggiungere, perd, che le religioni non cristiane contengono anche ele-
menti che contrastano con la verita di Dio e dell’uomo. Si tratta di deformazioni e am-
biguita provenienti dall’intelligenza e dalla volonta.

La relazione quindi tra cristianesimo e le altre religioni &€ dinamica e non si po-
ne come alternativa assoluta: o tutto o niente. Si impone un atteggiamento di accetta-
zione e di valutazione critica, cosi come capita con la cultura. Il cristiano riconosce il
valore delle altre religioni, dovute alla presenza dello Spirito del Cristo risorto. Ma
critica i loro eventuali limiti e contraddizioni.

7.6. Relativismo, sentiero senza uscita

Alla luce di queste considerazioni sulla verita, il relativismo, che considera tut-
te le religioni ugualmente vere, si presenta come un dogma che non viene condiviso
da nessuno e che non pud essere imposto a nessuno: & solo 1’espressione dell’illumi-
nismo occidentale. Da un punto di vista cattolico, poi il relativismo risulta insosteni-
bile con il mistero dell’incarnazione.

Conesa conclude riaffermando che, da un punto di vista ontologico, la fede cri-
stiana & quella vera. Da un punto di vista esistenziale il cristiano deve collaborare con
la grazia per rendere vera nella sua esperienza la verita cristiana. Il dialogo serve sia a
motivare la propria fede sia a riscoprire atteggiamenti e verita che il cristiano spesso
dimentica, come 1’ascetica, la preghiera, la provvidenza, la misericordia, il digiuno, la
realta esteriore.

8. IL SALVATORE ASSOLUTO NELLA CRISTOLOGIA TRASCENDENTALE
DI KARL RAHNER

8.1. L’assolutezza del cristianesimo

Nel Grundkurs des Glaubens® di Karl Rahner viene offerta una sistematizza-
zione organica e coerente dell’assolutezza del cristianesimo e di Gesi Cristo, Salva-
tore Assoluto. Per Rahner, il cristianesimo, avanzando in linea di principio la pretesa
di essere la salvezza e la rivelazione divina per ogni uomo, si configura come la reli-
gione definitiva, universale, assoluta e originale.

* K. RAHNER, Grundkurs des Glaubens Einfithrung in den Bregriff des Christentums, Herder,
Freiburg - Basel - Wien, 1976. Il Grundkurs in traduzione italiana si intitola: Corso fondamentale sulla fe-
de. Introduzione al concetto di cristianesimo, Edizioni Paoline, Torino 1977. Noi citeremo dalla traduzio-
ne italiana, La sigla usata sard: CFF.



298 ReLAzZIONI

Sono soprattutto due i nodi da sciogliere in questa impegnativa comprensione
che il cristianesimo ha di se stesso. Anzitutto la conciliazione della pretesa di assolu-
tezza con quella della storicita: come pud coesistere I’ abisso e il fondamento origina-
rio di ogni realtd, Dio, che si colloca sempre al di 14 di tutto cio che ¢ afferrabile, con
quanto € storico, concreto, particolare? La giustificazione, in secondo luogo, della no-
vita e dell’originalita dell’azione salvifica e rivelatrice di Dio nella storia con 1’auto-
comunicazione iniziale totale di Dio, quale centro intimo di tutto quel che poteva ave-
re una storia: insomma, se ci si muove gia da sempre nel fine, che cosa puod propria-
mente ancora verificarsi in questa storia sotto forma di storia divina della salvezza e
della rivelazione, al di fuori del disvelamento di Dio nella visione beatifica? Se tutta
la storia della creazione & gia sorretta da un’autocomunicazione divina fatta appunto
nella creazione, quale altra novita da parte di Dio pud ancora verificarsi nel mondo?
Anzi, una storia spazio-temporale e particolare della salvezza non rischia piuttosto di
limitare, mitologizzare, depotenziare a livello umano cio che gia in partenza esiste
nella sua pienezza?

Alla prima difficolta Rahner - fondandosi sulla sua comprensione dell’'uomo
come essere storico, soggetto della trascendenza - risponde, ribadendo che 1’attuazio-
ne della trascendentalita non puo verificarsi che in maniera storica, cosi come la vera
storicitd ha il proprio fondamento e la condizione della propria possibilita nella tra-
scendentalita dell’uomo stesso: «la storia & in fondo proprio la storia della stessa tra-
scendentalitd; e viceversa: tale trascendentalitd dell’uomo non puo essere concepita
come una facolta che esiste, viene vissuta, sperimentata e riflessa indipendentemente
dalla storia»®.

Questa storia della salvezza e della rivelazione ¢ dunque coestensiva a tutta la
storia dell’uomo, anche se non si identifica con essa, ospitando quest’ultima anche la
storia della controrivelazione e della perdizione. Data, d’altra parte, la volonta salvifi-
ca universale di Dio, I’'uomo non puo limitare I’evento effettivo della salvezza all’e-
splicita storia del Vecchio e del Nuovo Testamento: infatti, se ovunque nella storia ci
deve poter essere salvezza e quindi anche fede, ovunque nella storia deve poter esse-
re all’opera una rivelazione soprannaturale di Dio rivolta all’umanita. Tale rivelazio-
ne avviene in modo atematico attraverso tutto cid che si verifica nella storia umana,
configurandosi cosi come la mediazione dell’esperienza trascendentale soprannatura-
le di Dio. Dove, pero, una simile storia sa positivamente di essere voluta e guidata da
Dio, 1a si ha la storia della rivelazione, cosi come avviene comunemente intesa e che
risulta essere «il caso pin felicemente riuscito»* della necessaria autoesplicazione del-
la rivelazione trascendentale.

Con tale affermazione Rahner risponde alla seconda difficolta sulla giustifica-
zione della novita e della originalita dell’azione salvifica e rivelatrice di Dio nella sto-
ria al di 1a della sua autocomunicazione iniziale totale. Accanto a una storia catego-

* CFF, p. 191s.
“.CFF, p. 209.



ANGELO AMATO 299

riale universale della salvezza e della rivelazione, si da una storia categoriale partico-
lare e ufficiale, che coincide con quella del Vecchio e del Nuovo Testamento.

Ritornando ai concetti tradizionali, si puo affermare che esiste una rivelazione
naturale, consistente propriamente nel riconoscimento da parte dell’uomo del suo fon-
damemto divino; si tratta di una rivelazione vera e propria, che ha sia un aspetto tra-
scendentale, in quanto autodonazione personale di Dio in vicinanza assoluta e perdo-
nante, sia un lato categoriale, storico, che non & altro che la storia concreta ed eve-
nenziale del lato trascendente. All’interno di essa c’e poi la rivelazione speciale di una
particolare purezza e legittimazione, che raggiunge il suo vertice assoluto in Gesu Cri-
sto. Nell’incarnazione del Logos, infatti, la realta espressa (Dio stesso), il modo del-
I’espressione (la realta umana di Cristo nella sua vita e nella sua definitivita) e il ri-
cettore Gesti (come colui che € dotato della grazia e che contempla Dio), sono diven-
tati uno in maniera assoluta. In Gesu sia la rivelazione trascendentale soprannaturale,
che quella categoriale, e cio¢ sia la comunicazione di Dio all’'uomo per grazia sia I’au-
toesplicazione categoriale di questa comunicazione nella dimensione di tutto cio che
¢ corporalmente tangibile e sociale, sono pervenute al loro punto pil alto, e sono di-
ventate la rivelazione per antonomasia.

In tal modo «I’evento Cristo diventa 1’unica cesura per noi realmente tangibile
nella storia universale della salvezza e della rivelazione e I'unica cesura che ci con-
sente di distinguere una storia particolare ufficiale della rivelazione all’interno della
storia universale della rivelazione anteriore a Cristo»*.

8.2. Cristo, Salvatore assoluto

Ci troviamo qui al punto di massima tensione delle due componenti della teo-
logia cristiana, secondo la concezione rahneriana: I’incontro, ciog, della teologia tra-
scendentale, intesa come ricerca apriorica dell’unione tra la divinita e I’umanita, con
I’attestazione storica di cid che si & verametne realizzato in Gesu Cristo, nella sua vi-
ta-morte-risurrezione, e che costituisce nella sua storica concretezza 1’evento centrale
della salvezza cristiana, si che proprio questo elemento storico emerge come |’ele-
mento pill essenziale®,

Interrogandosi sulla possibilita trascendentale da parte dell’uomo di udire qual-
cosa come un messaggio riguardante il Dio-uomo, Rahner sceglie come ambito della
sua riflessione I’ipotesi di una concezione evolutiva del mondo, chiedendosi di con-
seguenza come la cristologia possa inserirsi in tale ambito, senza il rischio di consi-
derare razionalisticamente 1’incarnazione di Cristo o come una conseguenza necessa-
ria di tale concezione oppure come semplicemente non in contraddizione con essa.

Lo scopo di tale scelta & quello di affermare un’affinita intima dell’evento Cri-
sto con I’odierna concezione del mondo, mostrando la possibilita di una loro mutua
ordinazione, senza che la prima vada spiegata come un momento necessario e intrin-

Y CPE p. 238:
* Cfr. CFF, p. 236.



300 Rerazionn

seco della seconda. Ora, una volta definito I’uomo come «I’esistente in cui la tenden-
za fondamentale della materia a trovare se stessa nello spirito perviene al suo traguar-
do definitivo mediante 1’ autotrascendenza»™, si pud conseguentemente affermare che
& proprio tale natura dell’uomo ad attendere il proprio compimento e il compimento
del mondo, nelle realta cristiane della «grazia» e della «gloria». Tale autotrascenden-
za, dal Rahner chiamata «attiva»®', consiste nel raggiungimento di una pil grande pie-
nezza d’essere e include quindi un salto verso cio che & essenzialmente piu alto. Di qui
una certa apertura all’incarnazione del Cristo, in cui si da 1'inizio duraturo di que-
st’ultima autotrascendenza - che in linea di principio ¢ insuperabile - e la garanzia as-
soluta che essa riuscira felicemente e che anzi ¢ gia cominciata con 1’unione ipostati-
ca: in essa, infatti, il Dio-uomo si presenta come 1’inizio primo della riuscita definiti-
va del movimento dell’autotrascendenza del mondo verso la vicinanza assoluta al mi-
stero di Dio.

Nell’autotrascendenza dell’'uomo si compie anche 1’autotrascendenza della na-
tura, del cosmo; in tal modo la storia della natura e quella dello spirito formano un’in-
tima unita a gradini, in cui la storia della natura si sviluppa in direzione dell’uomo, con-
tinua in esso come storia di lui, in lui viene conservata e superata e percid perviene al
suo proprio fine con e nella storia dello spirito dell’'uomo. In questa tensione umana e
cosmica al compimento assoluto, alla definitiva autodonazione di Dio all’uomo e al co-
smo, si puo riscontrare un’autentica propedeutica all’evento assolutamente gratuito,
nuovo e indeducibile - ma per niente in contraddizione o in contrasto con il pill intimo
statuto dell’'uomo e del cosmo - all’incarnazione di Dio in Cristo, intesa non solo come
gratuita autocomunicazione di Dio a una libera storia dell’uomo in una altrettanta libe-
ra accettazione individuale e comunitaria, ma soprattutto come inizio assolutamente
forte, garantito, pregnante e insuperabile nella sua intrinseca valenza.

Emerge qui il concetto di Salvatore assoluto, come personalita che, entrando
nello spazio e nel tempo di una storia ancora aperta, segna |’inizio dell’autocomuni-
cazione divina assoluta che perviene al suo scopo: «Qui chiamiamo Salvatore quella
soggettivita storica in cui a) esiste irrevocabilmente questo evento dell’ autocomuni-
cazione divina al mondo spirituale nel suo complesso, b) esiste quell’evento nel qua-
le questa autocomunicazione divina pud essere chiaramente riconosciuta come irre-
vocabile, e ¢) esiste quell’evento nel quale tale autocomunicazione divina giunge al
suo vertice nel senso che questo dev’essere pensato come momento dalla storia com-
plessiva dell’'umanita»*. Il Salvatore assoluto & percid quella personalita storica, che
segna l'inizio irreversibilmente riuscito della storia della salvezza, la quale diventa
cosi |’autentica pienezza del tempo.

La realta del Salvatore assoluto si precisa con 1’affermazione che egli non pud
essere semplicemente Dio stesso che agisce verso il mondo, bensi deve essere un pez-

 CFF, p. 241.
5 Cfr. CFF, pp. 244-248.
 CFF, p. 256.



ANGELO AMATO 301

zo del cosmo, un momento della sua storia e proprio nel suo punto culminante. Ed &
questa 1’affermazione del dogma cristologico cristiano a proposito di Gesu di Naza-
reth, «nato da donna» (Gal 4,4) e, quindi, veramente uomo, frammento del nostro co-
smo e un momento del divenire biologico nella storia del cosmo e dell’uomo. E I’af-
fermazione scritturistica della concretezza umana del Cristo, della sua autentica uma-
nita, mondanita e della sua partecipazione alla storia del cosmo nella dimensione del-
lo spirito e della liberta.

L’evento Cristo, perd, si perfeziona con un altro aspetto altrettanto importante:
esso, infatti, in quanto evento salvifico definitivo, deve esistere nella storia in modo
tale che 1’autocomunicazione di Dio alla creatura spirituale rivesta il carattere dell’ir-
revocabilita e dell’irreversibilita e che tale autocomunicazione alla creazione spiritua-
le risulti esistere a partire da una storia individuale irrepetibile™. Ora, se questo & pre-
supposto come compimento normale della storia del cosmo e dello spirito, allora si
puo dire che nell’idea limite di questo Salvatore & gia implicito quel concetto di unio-
ne ipostatica di Dio con la natura umana, che costituisce il contenuto autentico del
dogma cristiano dell’incarnazione. Tale unione ipostatica, in quanto unione di una
singola determinata natura umana con il Logos, non & solo un gradino semplicemente
superiore della continua autotrascendenza del mondo verso Dio, ma soprattutto il mo-
do peculiare con cui viene attuata la divinizzazione della creatura spirituale. C’é, ciog,
intima unita e rapporto tra I’evento dell’incarnazione e 1’autotrascendenza di tutto il
mondo spirituale in Dio. L’unione ipostatica, pur essendo un evento unico e il pitu al-
to pensabile, «¢ tuttavia un momento intrinseco del conferimento complessivo della
grazia alla creatura spirituale»™.

Un’ultima precisazione riguarda la fenomenologia del rapporto verso Gesu esi-
stente nella Chiesa, la quale crede che nell’incontro col Cristo il mistero onniavvolgen-
te della realta in genere e dell’'uomo, e cioe Dio, «& qui», per la salvezza dell’uomo, me-
diante il perdono e la divinizzazione in una promessa divina definitiva e insostituibile.

8.3. La cristologia trascendentale

Prima di offrire le linee di sintesi relative alla cristologia trascendentale, Rah-
ner riporta le tre obiezioni pii significative che gli sono state mosse al riguardo™.

Si obietta, innanzitutto, come la cristologia trascendentale da sola non possa
motivare il rapporto concreto verso Gesti come il Cristo, perché tale rapporto verso un
uomo concreto nella sua storica concretezza non pud mai essere adeguatamente de-
dotto in maniera trascendentale.

In secondo luogo si fa rilevare come una cristologia trascendentale, sebbene in
se apriorica rispetto al concreto rapporto storico con Gesll, sia perd temporalmente e
storicamente pit tardiva della tradizionale cristologia.

#'Cfr. CFF, p.260.
“ CFF, p. 264.
S Cfr. CFF, p. 271s.



302 ReLazion

Si fa osservare, infine, come una cristologia trascendentale non possa far de-
durre il miracolo inedito della comparsa storica di un Salvatore assoluto e, ciog, Iin-
carnazione del Logos divino nella nostra storia.

Ciononostante, Rahner ribadisce 1'importanza oggi di una cristologia trascen-
dentale, che si interroghi sulle possibilita aprioriche insite nell’nomo nei confronti del-
I’evento Cristo. Riproponendo il discorso, gia sinteticamente affrontato nella sua cri-
stologia sistematica™, egli afferma che la cristologia trascendentale prende le mosse da
esperienze che 1’uomo fa continuamente e inevitabilmente durante la sua vita e che non
soddisfano affatto la pretesa di assolutezza da lui rivendicata nei loro confronti.

Pertanto il processo vero e proprio di una cristologia trascendentale si sviluppa
nelle seguenti cinque tappe:

« si parte dall’'uomo, considerato come «l’esistente necessariamente trascen-
dentale, che in ogni azione categoriale della conoscenza e della liberta & sempre gia al
di la di se stesso e dell’oggetto categoriale..., proiettato verso quel mistero incom-
prensibile che in quanto tale dischiude e sostiene 1atto e I’oggetto, e che viene chia-
mato Dio»"";

* quest’uomo viene considerato come colui che osa sperare, con radicale rischio
della propria liberta, che questo mistero compenetri e sorregga 1’esistenza, non solo in
quanto sostiene come méta asintotica un movimento infinito che rimane sempre nel fi-
nito, bensi anche in quanto da se stesso quale compimento della pretesa dell’esistenza
a possedere 1’assoluto;

« tenendo ora presente ’unita esistente tra trascendentalita e storicita nell’esi-
stenza umana, tale autopartecipazione da parte di Dio non puo verificarsi che in ma-
niera storica, «apparendo» cosi nella storia e pervenendo completamente all’'uomo
nella coscienza categoriale di questi e nello svolgersi spazio-temporale dell’esistenza
umana;

* 'uomo pertanto cerca nella storia, con un arditissimo atto di speranza, quel-
I’autopromessa da parte di Dio che sia definitiva, irreversibile, escatologica;

» la categorialita dell’autopromessa irreversibile di Dio al mondo nel suo com-
plesso pud essere soltanto una persona, che, da una parte, abbandoni alla morte ogni
futuro intramondano e, dall’altra, in questa accettazione della morte, dimostri di esse-
re definitivamente accettata da Dio. «Tale uomo con questo destino & cio che inten-
diamo con “Salvatore assoluto”»™.

E ovvio che una cristologia trascendentale in quanto tale si dovrebbe fermare
qui; non puo dire, ad es., che la speranza assoluta vada riposta o sia gia stata realizza-
ta in Gest di Nazareth, dal momento che entrambe le affermazioni fanno parte del-
I’indeducibile esperienza della storia. Oggi pero - conclude Rahner - si sarebbe vera-

% Cfr. K. RAHNER - W. THUSING, Cristologia. Prospettiva sistematica ed esegetica. Basi ope-
rative per un corso di studio interdisciplinare, Morcelliana, Brescia 1974. La trattazione di K. Rahner si in-
titola Linee fondamentali di una cristologia sistematica (pp. 15-93).

LICEE P 2T5.

*CFF, p: 217.



ANGELO AMATO 303

mente ciechi di fronte alla realta di questa storia effettiva, se non la affrontassimo con
quella speranza di salvezza che si riflette in una cristologia trascendentale: «Questa fa
cercare, e nel mentre si cerca fa capire quello che in Gesu di Nazareth si & trovato da
sempre»”.

8.4. L’incarnazione

11 fatto che la cristologia trascendentale raggiunga il concetto di Salvatore asso-
luto e che successivamente si mostri come tale Salvatore assoluto possa essere ri-
scontrato in Gesli di Nazareth non risolve ancora con chiarezza il problema, se tale
Salvatore possa identificarsi con il Logos eterno incarnato o se, invece, tale afferma-
zione concernente |’incarnazione del Logos debba considerarsi un’ulteriore precisa-
zione qualitativamente superiore a quella di Gesi Salvatore assoluto. Nell’ambito,
pertanto, di una cristologia trascendentale, prima ancora cioé dell’impatto storico col
Cristo, Rahner s’interroga sul significato dell’incarnazione di Dio. Tralasciando una
certa tradizione presente gia in Agostino e che parla dell’incarnazione di Dio con la
formula «Uno della Trinita & diventato uomo», egli, fondandosi soprattutto su una pia
antica tradizione patristica greca, concentra la sua attenzione sull’affermazione gio-
vannea del Logos che diventa carne (Gv 1,14). Se, infatti, & proprio dell’essenza del
Logos iniziare una storia umana, allora si dovrebbe proprio partire dal Verbo per ca-
pire il contenuto dell’incarnazione di Dio.

A tale proposito viene approfondito il significato dell’espressione «diventare
uomo». Gia definendo I’uomo come animale razionale si entra nello sconfinato: «In-
fatti possiamo dire che cosa & I'uvomo solo se diciamo quello verso cui egli va e quel-
lo che va verso di lui. Ma nel caso dell’uomo quale soggetto trascendentale cid & ap-
punto lo sconfinato, I’anonimo e in fondo appunto il mistero assoluto che chiamiamo
Dio. L'uomo @ percio nella sua stessa essenza, nella sua stessa natura il mistero, non
perché egli sia la pienezza infinita... del mistero verso cui tende, bensi perché egli nel-
la sua propria essenza... & I’orientamento... verso la pienezza»®. Ora questo essere uo-
mo indefinibile, il cui limite - la cui definizione - & I’orientamento illimitato al miste-
ro infinito della pienezza, perviene, quando viene assunto da Dio come sua propria
realta, la dove esso tende sempre in forza della sua essenza. La conseguenza & che la
natura umana quando si consegna interamente al mistero della sua pienezza si spoglia
talmente di sé da diventare Dio stesso. Ed & quello che avviene quando si dice che lo
stesso Logos eterno di Dio ha assunto una natura umana. Per questo «I’incarnazione
di Dio ¢ il caso supremo dell’attuazione essenziale della realta umana, attuazione con-
sistente nel fatto che I'nomo ¢ colui che si abbandona al mistero assoluto che chia-
miamo Dio»®",

Ma puo Dio diventare qualcosa? Al di la dell’interpretazione panteistica cui ta-
le interrogativo non fa problema, pud il Dio cristiano, che, come atto puro, & sempli-

® CFF, p. 277.
“ CFF, p. 283.
“ CFF, p. 285.



304 ReLaziONI

cemente, diventare qualcosa? O, dal momento che in teologia trinitaria bisogna difen-
dere I'immutabilitd divina, in sede cristologica bisogna conseguentemente attribuire
alla sola realta creaturale assunta il divenire e il mutamento, che pertanto non riguar-
derebbero il Logos? Con I’ovvia conseguenza che, in tal caso, tutto il divenire e tutta
la storia con i suoi travagli starebbero al di qua dell’abisso assoluto, che divide, senza
possibilita di commistioni, il Dio immutabile e necessario dal mondo mutevole, con-
dizionato e storico del divenire. Eppure rimane sempre vero che il Logos & diventato
uomo, che la storia e il divenire di questa realta umana sono diventati realmente sto-
ria del Logos, che il tempo ¢ diventato anche il tempo dell’Eterno, che la morte & di-
ventata anche la morte del Dio immortale. Con I’incarnazione, infatti, Dio & veramen-
te diventato qualcosa: «la dottrina dell’incarnazione ci dice che I'immutabilita di Dio
- senza venir per questo eliminata - non ¢ affatto semplicemente cid che solo distingue
Dio, bensi ci dice che egli, nella e nonostante la sua immutabilitd, veramente pud di-
ventare qualcosa; lui in persona, nel tempo. E tale possibilita non va pensata come se-
gno della sua indigenza, bensi come sublimita della sua perfezione, che sarebbe mi-
nore se egli non potesse divenire qualcosa di meno di quel che & perennemente»®.

La realtd assoluta, ciog, ha la possibilita nella sua purissima libertd, di diventa-
re lui stesso 1’altro, il finito. «Secondo la fede il fenomeno originario & proprio 1’au-
toestrinsecazione, il divenire, la kenosis e la ghenesis di Dio stesso, il quale puo dive-
nire in quanto egli, nel porre I’altro originato, diventa lui stesso 1’originato senza es-
sere costretto a divenire nella sua peculiarita, nella sua originarieta»®. Secondo la for-
mula presente gia in Agostino secondo cui Dio assumit creando e assumendo creat, il
Logos crea la realtd umana nel mentre la assume come propria; costituisce cid che &
distinto da sé nel mentre lo detiene come suo proprio, e viceversa.

Da ci0 si comprende perché proprio e solo il Logos di Dio & diventato uomo.
«L’autoespressione immanente di Dio nella sua pienezza eterna & la condizione della
sua autoespressione al di fuori di sé, ad extra, e questa rivela identicamente proprio
quella»™. Se questo Dio, infatti, «dice» se stesso in quanto Dio nel vuoto del non di-
vino, allora tale dizione (Aussage) & I’espressione (Aus-sage) della sua Parola imma-
nente e non una qualsiasi cosa che potrebbe convenire anche a un’altra persona divi-
na®. Quando, pertanto, il Logos diventa uomo, questa sua umaniti non & qualcosa che
gia preesiste, bensi qualcosa che diviene e sorge nella sua essenza ed esistenza se e
nella misura in cui il Logos si estrinseca. Tale radicale possibilita di Dio di autoe-
strinsecarsi nel Logos che diventa uomo, porta come conseguenza che questo uomo,
proprio in quanto uomo, & I’autoespressione di Dio nell’atto della sua autoestrinseca-
zione. Gesu Cristo, in quanto uomo, & pertanto I’ autorivelazione incarnata di Dio. Non
tanto perché egli «ha parlato» da uomo - dal momento che le sue parole potevano es-
sere anche dette da un profeta di Dio -, ma proprio in quanto uomo: «quando uno,

“ CFF, p. 289.
“ CFF, p. 290.
“CFF, p. 291.
% Cfr, CFF, p. 291.



ANGELO AMATO 305

guardando a Gest, alla sua croce e alla sua morte, crede realmente che qui il Dio vivo
¢li ha detto la Parola ultima, decisiva, non pil ritrattabile e abbracciante tutto, e quan-
do uno, guardando a Gesu, si rende conto di essere da lui redento da ogni schiavitu e
tirannia degli esistenziali della propria esistenza sbarrata, colpevole e esposta alla
morte, costui crede qualcosa che & vero e reale solo se Gesu & colui che la fede della
cristianita confessa, costui crede - lo sappia riflessamente o meno - nell’incarnazione
della Parola di Dio»®.

8.5. La storia di Gesui, fondamento della cristologia trascendentale

A questo punto Rahner compie un passaggio metodologico decisivo, che mira
a svuotare dall’interno le accuse di idealismo, che gli vengono continuamente mosse
soprattutto per il suo approccio cristologico. Egli, infatti, afferma che la cristologia
trascendentale, con i suoi concetti di «Salvatore assoluto», «Dio-uomo», «Loges in-
carnato» & possibile solo perché di fatto il cristianesimo riconosce gia in Cristo la
presenza di tale realtd: «nel delineare in maniera apriorica tale cristologia trascen-
dentale eravamo coscienti che tale lavoro & storicamente possibile solo perché 1'u-
manita ha gia fatto 1’esperienza storica della realta di quest’idea trascendentale»®. La
cristologia trascendentale, pertanto, non si perde nell’astrattezza idealistica del rag-
giungimento apriorico del concetto di Salvatore assoluto e astorico, ma si fonda sul-
la concretezza ineliminabile del fatto storico di Gest di Nazareth, in tutta la sua com-
plessa ricchezza di indizi decisivi al riguardo. Non ¢ allora I'idea del Salvatore asso-
luto a riflettersi aprioristicamente su Gesti di Nazareth, ma ¢ al contrario I’evento Ge-
st di Nazareth a dar luogo alla riflessione cristologica trascendentale. Si puo, infatti,
«illustrare la possibilita trascendentale di un’idea del genere soltanto riflettendo sul
fatto sperimentato»®.

Rimane ancora da risolvere, pero, il problema del significato universale, che as-
sumono nel cristianesimo eventi storici particolari. L’elemento cristologico centrale,
infatti, consiste proprio nell’affermazione dell’evento storico fondamentale e, ciog,
che questo Gesti morto sotto Ponzio Pilato, non & altri che il Cristo, il Figlio di Dio e
il Salvatore assoluto. Per comprendere come determinati fatti storici, nonostante la lo-
10 sicurezza relativa, possano a ragione avanzare una pretesa assoluta di universalita,
si rileva che «in linea di principio e in genere |’'uomo non pud attuare la propria esi-
stenza senza accettare tranquillamente e sopportare come inevitabile una simile in-
congruenza tra la sicurezza relativa della sua conoscenza storica, da una parte, e 1’as-
solutezza del suo impegno, dall’altra»”. Le decisioni libere, ciog, sono sempre asso-
lute, anche se prese in base a una conoscenza non assoluta.

Per quanto riguarda, quindi, il problema della conoscenza storica di Gesu, ven-
gono enunciate le seguenti due tesi:

“ CFF. p. 295.
" CFF, p. 298.
“ Ibidem.

* CFF, p. 304s.



306 ReLazion

* «La fede che in Gesti vuole afferrare il Salvatore assoluto non puo in parten-
za disinteressarsi della storia del Gesii prepasquale e della comprensione che egli eb-
be di sé»™;

* «[.’autocomprensione del Gesl prepasquale non puo contraddire la com-
prensione cristiana della sua persona e del suo significato salvifico (indagati storica-
mente)»”".

Contro coloro che ritengono impossibile raggiungere il Gest storico e conside-
rano la fede come 'ultima e pit ferma realta, Rahner ribadisce che I’uomo non puo
possedere la propria trascendentalita ed esistenzialita senza volgersi alla storia reale.
Il cristianesimo del Nuovo Testamento e la sua fede si fondano, infatti, su un evento
storico, non lo creano credendo. L.’evento storico di Gesu, i suoi miracoli e la sua ri-
surrezione, sono pertanto il fondamento della fede, attraverso i quali essa si sa origi-
nata e legittimata di fronte alla coscienza di verita del credente. Distinguendo tra mo-
tivo di fede (miracoli, risurrezione) e oggetto di fede (I’autointerpretazione di Gest),
si afferma che tra i primi e il secondo non c’e relazione estrinseca ma intrinseca: «Se
pertanto noi riconosciamo alle azioni miracolose e di potenza e alla risurrezione di
Gesu una funzione di motivazione della fede, con ¢id non affermiamo che una simile
conoscenza in un certo qual modo induca e giustifichi la fede dal di fuori»™. Infatti:
«Si puo senz’altro pensare che il motivo della fede venga attinto solo nella fede e che
nondimeno all’interno di sé possa svolgere una vera funzione fondante»”. La funzio-
ne della fondazione della fede & un momento all’interno della fede. C’& un condizio-
namento reciproco tra grazia e storia: la grazia apre gli occhi delle fede per vedere la
credibilita di determinati eventi storici, e questi, a loro volta, legittimano 1’abbando-
narsi alla grazia.

A tale proposito Rahner parla di alcune premesse storiche minime, che occorre
stabilire, dal punto di vista teologico-fondamentale, per una cristologia ortodossa:

* «Gest non si ¢ ritenuto semplicemente uno dei molti profeti..., bensi ha inte-
so di essere il profeta escatologico, il Salvatore assoluto e definitivo»™;

* «Questa pretesa di Gesu risulta per noi credibile quando... nella fede guar-
diamo all’evento che media il Salvatore in tutta la sua realta: la risurrezione di
Gesti»".

Dimostrando credibili queste due affermazioni, si sara fatto tutto quel che si ri-
chiede da un punto di vista teologico-fondamentale: «Tutte le altre affermazioni con-
cernenti Gesti come il Cristo possono essere lasciate come contenuto di fede alla fede
stessax»’.

" CFF, p. 306.
"'CFF, p. 307.
S A D
" Ibidem.
M. CFF, p.319.
* Ibidem.
* Ibidem.



ANGELO AmAaTO 307

9. «CONSACRALI NELLA VERITA» (GV 17,19)

Recentemente Paul Knitter ha ripetuto per I’ennesima volta che sarebbe contra-
rio al dialogo se uno dei partecipanti insistesse sul fatto che per dono di Dio egli ha
una conoscenza della verita piena, completa e insuperabile”. Secondo lui, non appar-
terrebbero al dialogo termini come «ultima parola» o «parola totale». Se i cristiani
pensano di essere in possesso della pienezza della rivelazione e della norma della ve-
rita allora non ci potrebbe essere piu dialogo fra uguali.

A questa tesi risponde con garbo la teologa svedese Kajsa Ahlstrand, che con-
sidera tali affermazioni «superficiali in modo imbarazzante»™. Il dialogo non implica
affatto la riduzione delle affermazioni di fede su Gest Cristo: «Credo in un solo Si-
gnore, Gesu Cristo, unigenito Figlio di Dio, nato dal Padre prima di tutti i secoli: Dio
da Dio, Luce da Luce, Dio vero da Dio vero». Gesil non puo essere presentato sem-
plicisticamente come una figura umana, unicamente significativo per il suo impegno
per la giustizia sulla terra. Il rispetto degli altri include anche il rispetto per se stessi.
Nel dialogo interreligioso si deve ammettere che ci sono affermazioni cristologiche e
trinitarie che risultano ineluttabilmente incompatibili con le credenze fondamentali
delle altre religioni.

Ma questo non & un buon motivo per negarle, dal momento che non si chiede
agli altri di rinunciare alle proprie convinzioni se risultano non in linea con le nostre.
La reinterpretazione cristologica non & un’operazione «politically correct», ma un rin-
novato confronto con le fonti per un annuncio pit adeguato del mistero salvifico di
Cristo oggi. Senza questa metodologia teologica, non si danno nuove interpretazioni,
ma nuove religioni.

Per questo le nostre considerazioni sistematiche sull’assolutezza del cristiane-
simo, senza ripetere il quadro completo del documento della Commissione Teologica
Internazionale, si sono concentrate sul tema della verita cristiana, saldamente ancora-
ta, sia filosoficamente (cfr. le riflessioni di Michel Hanry) sia teologicamente (cfr. la
sintesi di Francisco Conesa), alla realta del mistero dell’incarnazione del Verbo. E su
Cristo, pienezza della automanifestazione salvifica di Dio all’'umanit, che si giustifi-
ca I’assolutezza e I'unicita salvifica del cristianesimo.

Su questo solido fondamento, abbiamo riproposto in estrema sintesi il quadro
sistematico di Karl Rahner sul Salvatore Assoluto, che, a nostro parere, rimane tutto-
ra un riferimento obbligante della teologia contemporanea al riguardo.

Solo nell’affermazione integrale del mistero dell’incarnazione del Verbo trova-
no soluzione le innumerevoli provocazioni, metodologiche e contenutistiche, della
teologia pluralistica delle religioni.

" P.F. KNITTER, Five Theses, in L. SWIDLER - P. MOJZES (edd.), The Uniqueness of Jesus, Or-
bis Books, Maryknoll 1997, p. 7.

™ K. AHLSTRAND, What's So Special About Jesus?, in L. SWIDLER - P, MOJZES (edd.), The
Unigueness of Jesus, p. 19.



308 RELAZIONI

La nostra conclusione viene affidata a due esortazioni autorevoli. La prima &
una riflessione straordinariamente moderna di San Giovanni della Croce a proposito
di chi vorrebbe trovare altre verita salvifiche al di fuori della rivelazione di Gesu:

«Invero il Signore gli potrebbe rispondere in questo modo: Se io ti ho detto tut-
ta la verita nella mia parola, cioe nel mio Figlio, e non ho altro da manifestarti, come
ti posso rispondere o rivelare qualche altra cosa? Fissa gli occhi su Lui solo, nel qua-
le ti ho detto e rivelato tutto, e vi troverai anche pil di quanto chiedi e desideri... Dal
giorno in cui sul Tabor discesi con il mio Spirito su di Lui dicendo... Questo & il mio
Figlio diletto nel quale mi sono compiaciuto, ascoltatelo, cessai di istruire e risponde-
re in queste maniere e commisi tutto a Lui: ascoltatelo perché ormai non ho pitt mate-
ria di fede da rivelare e verita da manifestare»’.

La seconda & la preghiera di Gesu al Padre per i suoi discepoli: «Consacrali nel-
la verita. La tua parola & verita. Come tu mi hai mandato nel mondo, anch’io li ho
mandati nel mondo; per loro io consacro me stesso, perché siano anch’essi consacrati
nella verita» (Gv 17,19).

™ GIOVANNI DELLA CROCE, Salita del Monte Carmelo, 2,22.5.



