RTLU IV (2/1999), 325-336 325

Appartenenza alla Chiesa
e salvezza nella prospettiva
del Vaticano II

Arturo Cattaneo
Pontifieia-Universita detla Santa Croce (Roma)

1. INTRODUZIONE

L’approfondimento ecclesiologico e la sensibilita pastorale ed ecumenica che
hanno caratterizzato le riflessioni dei padri conciliari hanno permesso al Vaticano II
di tematizzare 1’appartenenza alla Chiesa in una prospettiva pitl adeguata delle prece-
denti. Si sono cosi potute superare certe limitazioni e rigidita, ristabilendo inoltre le
difficili, ma importanti connessioni con il tema della salvezza. Al riguardo va subito
precisato che non ci riferiamo al modo in cui ci si pud salvare al di fuori dei confini
visibili della Chiesa, ma alla salvezza di coloro che appartengono alla Chiesa.

I1 problema di chi appartiene alla Chiesa dipende dal modo in cui & concepita
la Chiesa stessa'. Se I’accento viene fatto ricadere in modo unilaterale sul suo aspetto

"Per lo studio di come il concetto di Chiesa sotteso nel Vaticano I, nella Mystici Corporis e nel Va-
ticano II abbia dato luogo a diverse soluzioni del problema dell’ appartenenza alla Chiesa, cfr. R. TONONI,



326 APPENDICE

visibile si finisce inevitabilmente per separare appartenenza e salvezza; se invece la
Chiesa viene concepita come una mera realta spirituale le due questioni tendono a
confondersi. Si comprende allora perché, grazie ad una attenta integrazione dell’aspet-
to visibile e di quello invisibile della Chiesa®, il Vaticano Il ha saputo rendere conto
dell’intreccio esistente fra le questioni della salvezza e dell’appartenenza alla Chiesa’.

L’armonica integrazione dell’ aspetto visibile e di quello invisibile della Chiesa,
non & perd 'unico progresso conciliare che ha contribuito a coniugare salvezza e ap-
partenenza alla Chiesa con una precisione teologica superiore alle precedenti affer-
mazioni magisteriali. Al rignardo ricordiamo il modo di esprimere la relazione tra Cri-
sto e la Chiesa* e la distinzione-connessione tra la Chiesa e il Regno’. Ma cid che mag-
giormente contribui alla impostazione con cui il Vaticano II concepisce 1’appartenen-
za alla Chiesa e il suo rapporto con la salvezza e la compenetrazione tra elemento cri-
stologico (istituzionale) e pneumatologico. Cristo ed il suo Spirito sono infatti pre-
senti non solo nel processo di fondazione della Chiesa, ma continuano a sostenerla e
a darle vita®.

Dopo quasi quattro secoli durante i quali, salvo rare eccezioni, gli ecclesiologi
soffermarono I’attenzione sull’aspetto istituzionale della Chiesa’, il Vaticano II ha sa-
puto offrirne una visione pitt completa, contemplandola nella prospettiva trinitaria e
riscoprendo cosi anche la rilevanza dell’aspetto pneumatologico. L’incorporazione ad
una Chiesa che ha ripreso coscienza di essere — secondo la bella formula di san Ci-
priano — «de unitate Patris et Filii et Spiritus Sancti plebs adunata» (LG, 4/b) e di co-
stituire una «comunita di fede, di speranza e di caritd» (LG, 8/a) non poteva continua-

Il concetto di Chiesa e il problema dell’appartenenza, in AA.VV., L'appartenenza alla Chiesa, Seminario
di Brescia, Brescia 1991, pp. 83-106.

211 Vaticano II afferma che Cristo ha costituito e sostenta sulla terra la sua Chiesa, comunita di fe-
de e organismo visibile, cosi che «la societa costituita da organi gerarchici e il Corpo mistico di Cristo, I’as-
semblea visibile e la comunita spirituale, la Chiesa terrestre e la Chiesa ormai in possesso dei beni celesti,
non si devono considerare come due realtd, ma formano una sola complessa realta (unam realitatem com-
plexam) risultante di un elemento umano e di un elemento divino» (LG 8/a).

*Sul legame Chiesa-salvezza nella convinzione della Chiesa primitiva, che rimarra dominante per
molti secoli e trovera la sua espressione nell’assioma extra Ecclesiam nulla salus, cfr. G. CANOBBIO,
Chiesa perché, San Paolo, Torino 1994, pp. 12-16. :

‘Tl Vaticano II evita I'identificazione esclusiva tra la Chiesa di Cristo e la Chiesa cattolica romana:
anziché dire che la Chiesa di Cristo ¢ la Chiesa cattolica, dice che essa «sussiste nella Chiesa cattolica»
(LG, 8/c). La relazione distribuita dalla Commissione teologica spiegava tale asserzione dicendo: «La
Chiesa & unica e qui sulla terra & presente (adest) nella Chiesa cattolica, sebbene elementi ecclesiali si tro-
vino anche al di fuori di essa» (Acta Synodalia, 11I/1, 176).

*1l Vaticano II sottolinea che la Chiesa non & il Regno di Dio, ma ne ¢ il germe, il segno e lo stru-
mento (passim). Essa vive in una continua tensione escatologica, anelando 1'avvento definitivo del Regno
che coincide con la piena realizzazione della Chiesa nella patria celeste (cfr. LG, c. VII).

¢Sul tema cfr. P. RODRIGUEZ, Verso una considerazione cristologica e pneumatologica del Po-
polo di Dio, in AA.VV., L’ecclesiologia trent’anni dopo la «Lumen Gentium», a cura di P. Rodriguez, Ar-
mando, Roma 1995, pp. 149-177.

"Promovendo una visione societaria della Chiesa, incentrata sui mezzi salvifici istituiti da Cristo:
Parola, Sacramenti e Gerarchia.



ARTURO CATIANEO 327

re a definirsi unilateralmente, prendendo quale unico punto di riferimento gli aspetti
istituzionali e giuridici. Si comprende quindi che il Concilio, nell’ affermazione cen-
trale che riguarda I’appartenenza alla Chiesa, insieme all’attenta considerazione degli
elementi cristologici, abbia introdotto, dandogli un adeguato rilievo, I’elemento pneu-
matologico. Nella costituzione Lumen gentium si legge infatti: «/lli plene Ecclesiae
societati incorporantur, qui Spiritum Christi habentes, ... in eiusdem compage visibi-
li cum Christo... iunguntur vinculis nempe professionis fidei, sacramentorum et ec-
clesiastici regiminis ac communionis» (LG, 14/b).

Questo brano, che poi analizzeremo, & stato fatto oggetto di numerosi commen-
ti che hanno evidenziato la novita costituita dall’inciso «Spiritum Christi habentes».
Per valutarne dovutamente il significato e la trascendenza, occorre dapprima ricorda-
re il contesto storico ed ecclesiologico che provoco 1'unilateralita della dottrina bel-
larminiana che, a sua volta, determind profondamente I’insegnamento magisteriale fi-
no al Vaticano II.

2. L’UNILATERALITA DELLE SOLUZIONI ANTERIORI AL VATICANO 11

I1 progresso dell’ecclesiologia conciliare nel tema di cui trattiamo acquista tut-
ta la sua rilevanza solo se viene visto in rapporto con i limiti accusati dalle soluzioni
precedenti. Squalificare I’ecclesiologia cattolica elaborata nei secoli anteriori al Vati-
cano Il accusandola di estrinsecismo, di gerarcologismo e di giuridicismo sarebbe una
eccessiva e ingiusta semplificazione, sembra tuttavia innegabile che, fin dai tempi
della Controriforma, I’ecclesiologia cattolica fu condizionata dalla controversia catto-
lico-luterana e quindi dalla tendenza a sottolineare I’aspetto visibile e giuridico della
Chiesa, lasciando nella penombra quello pneumatologico.

L’ecclesiologia apologetica che si sviluppod in tale contesto era caratterizzata
dall’accentuazione degli aspetti visibili della Chiesa: confessione della fede, struttura
sacramentale e governo gerarchico. Questa linea dottrinale perdurd fino al secolo XX
inoltrato e trovo la sua piti importante ricezione magisteriale nell’enciclica Mystici
Corporis del 1943.

Non puo quindi sorprendere se anche nelle soluzioni del nostro problema I’ec-
clesiologia apologetica presenti una certa unilateralita. Di fronte alle affermazioni di
Lutero e della Confessio Augustana® (1530), che sottolineavano I’ aspetto invisibile del-
la Chiesa, gli apologeti cattolici, con alla testa il teologo e poi cardinale Roberto Bel-
larmino, procurarono riaffermare gli elementi oggettivi e visibili della Chiesa’. In tal

*Per quanto riguarda il contesto storico della Confessio Augustana e della sua ecclesiologia, cfr. A.
MAFFEIS, L'appartenenza alla Chiesa secondo la «Confessio Augustana», in AA.VV., L'appartenenza
alla Chiesa, pp. 43-65.

* A proposito del disaccordo cattolico-luterano sul carattere visibile o invisibile della Chiesa, va se-
gnalata I'importante convergenza formulata nel capitolo 4.2.3 (nn. 135-147) del documento La compren-
sione della Chiesa alla luce della dottrina della giustificazione della Commissione congiunta cattolico ro-



328 APPENDICE

senso, quest’ultimo, dopo aver menzionato la distinzione contemplata dalla Confessio
Augustana (art. 7) tra la Chiesa invisibile, «la vera» e quella esterna, «che di Chiesa ha
solo il nome», continua dicendo: «Nostra autem sententia est, Ecclesiam unam tantum
esse, non duas, et illam unam et veram esse coetum hominum eiusdem christianae fidei
professione et eorundem Sacramentorum communione colligatum, sub regimine legiti-
morum pastorum ac praecipue unius Christi in terris vicarii Romani Pontificis»".

Per dare maggior rilievo alla sua affermazione aggiunge: «Ecclesia enim est
coetus hominum ita visibilis et palpabilis, ut est coetus populi romani, vel regnum
Galliae, aut respublica Venetorum. Ex qua definitione facile colligi potest, qui homi-
nes ad Ecclesiam pertineant, qui vero ad eam non pertineant» "

Queste ultime parole rivelano 'intenzionalita con cui Bellarmino formulo la
sua famosa affermazione sulla visibilita della Chiesa. Sarebbe perd erroneo pensare
che per lui la Chiesa si riducesse al menzionato aspetto esterno. Appoggiandosi su
sant’ Agostino, afferma infatti: «Notandum autem est ex Augustino in breviculo colla-
tionis, collat. 3. Ecclesiam esse corpus vivum, in quo est anima et corpus, et quidem
anima sunt interna dona Spiritus sancti, fides, spes, caritas etc. Corpus sunt externa
professio fidei, et communicatio sacramentorum»'*.

Specialmente importante & 1’osservazione che fa seguire: «Ex quo fit, ut quidam
sint de anima et de corpore Ecclesiae, et proinde uniti Christo capite interius et exte-
rius; et tales sunt perfectissime de Ecclesia... Definitio igitur nostra solum com-
prehendit hunc ultimum modum existendi in Ecclesia, quia hic requiritur ut minimumn,
ut quis possit dici esse pars visibilis Ecclesiae»".

La distinzione, sottolineata dai luterani, tra due modalita di appartenenza alla
Chiesa — una interna e una esterna — sembra ora essere assunta anche da Bellarmino.
Esiste tuttavia una differenza fra le due posizioni, dato che per lui I’appartenenza al
corpo della Chiesa mediante il triplice vincolo" conferisce una vera appartenenza (re
ipsa) all’unica vera Chiesa.

La rilevanza e il peso della dottrina bellarminiana appare in tutta la sua portata
se la compariamo con le corrispondenti affermazioni della Mystici Corporis. Oppo-
nendosi al pericolo di un certo “misticismo” ecclesiologico — che si era manifestato
negli anni precedenti —, I’enciclica sottolinea ripetutamente 1’aspetto visibile e istitu-

mana-evangelica luterana (11.9.1993), traduzione italiana in “Il Regno Documenti” 19 (1994), 603-640. 1l
documento afferma che sono state «formulazioni poco accurate a far ritenere, a torto, che esista su questo
punto fra le nostre chiese una contrapposizione» (n. 137). Pur riconoscendo che «la concezione luterana
della chiesa ¢ caratterizzata da una tensione che pud facilmente causare il malinteso della «invisibilita» del-
la chiesa» (n. 139), viene mostrato come, sia Lutero che la Confessio Augustana, non neghino certa visibi-
lita della Chiesa.

" R. BELLARMINO, De Controversiis christianae fidei adversus hujus temporis haereticos, T. 11,
Colonia 1615, lib. III, c. 2.

"' Ibidem.

2 Ibidem.

" Ibidem.

* Denominato dagli apologetiposteriori vinculum symbolicum, liturgicum et hierarchicum.



ARTURO CATIANEO 329

zionale del Corpo mistico di Cristo. Tale prospettiva appare particolarmente eviden-
ziata nella definizione dei membri della Chiesa: «In Ecclesiae autem membris reapse
it soli annumerandi sunt, qui regenerationis lavacrum receperunt veramque fidem
profitentur, neque a Corporis compage semet ipsos misere separarunt, vel ob gravis-
sima admissa a legitima auctoritate seuncti sunt» (n. 11).

Rispetto alla dottrina anteriore I'enciclica presenta una certa novitd con la di-
stinzione reapse-voto (appartenenza reale - appartenenza di desiderio®). In tal modo
si cerca di risolvere il problema della salvezza dei battezzati non cattolici. Questa so-
luzione non & perd ancora del tutto soddisfacente, poiché non si fa nessuna distinzio-
ne fra i cristiani non cattolici ed i non battezzati®.

Se confrontiamo la definizione bellarminiana con il testo dell’enciclica, osser-
viamo in quest’ultima il riconoscimento dell’importanza del battesimo quale ianua
Ecclesiae. Tuttavia questo progresso teologico porto con sé un impoverimento dell’o-
rizzonte presente nella formula bellarminiana. Infatti il vinculum liturgicum — che
Bellarmino chiama «communio sacramentorum» — si trova ora ridotto al vincolo bat-
tesimale. Un impoverimento di non poca rilevanza se consideriamo il ruolo dell’Eu-
caristia nell’edificazione della comunita ecclesiale.

Queste carenze della Mystici Corporis non devono tuttavia occultarci gli aspet-
ti positivi e di gran pregio di quell’enciclica. Essa puo infatti essere considerata quale
coronamento di diversi contributi teologici sorti nei decenni precedenti. Con la Mysti-
ci Corporis si & aperta una nuova pagina nella storia dell’ecclesiologia «passando dal-
la considerazione sociologica o giuridica della Chiesa a una propriamente teologi-
ca»'. La nozione di societas perfecta proveniva infatti dalla filosofia e dalla scienza
giuridica, non dalla Rivelazione, come accade invece con la nozione del Corpo di Cri-
sto. Si puo inoltre segnalare che, pur essendo |’impostazione dell’enciclica chiara-
mente cristocentrica, non mancano importanti riferimenti allo Spirito Santo. Esso ¢
concepito come il principio vitale e ’anima della Chiesa®, principio interno e di

unitd”, e come Colui che realizza la presenza di Cristo nei fedeli®.

" T cristiani non cattolici, cosi come i non battezzati, non sono reapse membri della Chiesa, ma lo
sono solo in virth di un “inscie quodam desiderio ac voto™ (n. 40) grazie al quale secondo I’enciclica sono
da considerare ordinati (ordinentur) verso la Chiesa. Questa soluzione non era del tutto soddisfacente per il
fatto di basarsi solo su di un elemento meramente soggettivo ed interno che, in fondo, equivale ad una fin-
zione. Sul tema cfr. G. CANOBBIO, Le forme di appartenenza alla Chiesa nella ecclesiologia catiolica
successiva alla Riforma, in AA.NV., L'appartenenza alla Chiesa, pp. 17-42.

' Al riguardo & stato osservato: «El estatuto de la salvacién basado en el votum o deseo contempla
solo la subjetividad del individuo, quedando en la sombra la existencia de medios objetivos (eclesiales) de
gracia y de salvacion entre los cristianos» ( P. RODRIGUEZ, Iglesia y Ecumenismo, Rialp, Madrid 1979,
p. 153).

" G. COLOMBO, Il carattere soprannaturale della Chiesa nei suoi elementi costitutivi essenziali,
in AA.VV., La costituzione dogmatica «de Ecclesia», Massimo, Milano 1963, p. 18.

" Pio XII segui in questo punto cid che aveva affermato il suo predecessore Leone XIII nell’enci-
clica Divinum illud, cfr. Mystici Corporis, n. 23/c.

“Cfr. nn. 23/b-c, 25 € 28.

#\Cfr. n. 23/b-c.



330 APPENDICE

11 fatto che nel tema dell’appartenenza alla Chiesa I’enciclica, malgrado i men-
zionati progressi ecclesiologici, non abbia saputo superare gli stretti limiti della pro-
spettiva giuridico-istituzionale, testimonia il peso di questa concezione e il valore del
progresso conciliare che vogliamo ora esaminare pil attentamente.

3. IL. PROGRESSO OPERATO DAL VATICANO 11

Il Vaticano II affronta il tema della salvezza e dell’appartenenza alla Chiesa so-
prattutto nella Costituzione dogmatica Lumen gentium. Il secondo capitolo, intitolato
Il Popolo di Dio, dopo aver descritto alcuni aspetti centrali della vita della Chiesa, si
occupa nel n. 14 dei fedeli cattolici. Nel primo paragrafo si insegna, «basandosi sulla
sacra Scrittura e sulla tradizione» che «questa Chiesa pellegrinante & necessaria alla
salvezza».

11 fondamento di tale necessita & chiaramente cristologico come segnala la fra-
se successiva: «Solo Cristo, infatti, presente in mezzo a noi nel suo corpo che & la
Chiesa, ¢ il mediatore e la via della salvezza». La Chiesa puo quindi dirsi necessaria
ad salutem per il fatto di essere il Corpo di Cristo. La Chiesa ¢ vista dal Concilio qua-
le strumento voluto da Dio per la salvezza di tutti gli uomini. Questa concezione, ol-
tre che nella frase menzionata, emerge in diversi e importanti luoghi della Lumen gen-
tium: nel primo numero, all’inizio del secondo capitolo (n. 9) e all’inizio del capitolo
VII, in cui troviamo la celebre espressione: «Ecclesia sacramentum universale salu-
tis» (n. 48/b). In tal modo viene ripresa I’idea presente nel classico assioma extra Ec-
clesiam nulla salus, indicando non chi si salva, ma come ci si salva™.

E stato anche osservato che il Concilio ha saputo esprimere quell’idea in un
modo positivo, affermando «non gia: “fuori della Chiesa siete condannati”, ma: “sa-
rete salvi per mezzo della Chiesa, soltanto per suo mezzo”. Poiché & per mezzo della
Chiesa che la salvezza verra, che comincia a venire per I’'umanita»*. Si deve anche ri-
cordare che quando il Concilio afferma nel n. 14/a che la Chiesa pellegrinante neces-
sariam esse ad salutem si sta rivolgendo ai fedeli cattolici™,

Il tema dell’appartenenza e della sua relazione con la salvezza viene poi preci-
sato nel secondo paragrafo del n. 14. Ecco il testo nel quale abbiamo evidenziato le
parole che furono oggetto di modifiche durante il processo redazionale che porto dal-
lo Schema del 1963 a quello definitivo del 1964: «/lli plene Ecclesiae societati incor-
porantur, qui Spiritum Christi habentes, integram eius ordinationem omniaque me-

* Cfr. G. CANOBBIO, Extra Ecclesiam nulla salus. Storia e senso di un principio ecclesiologico,
in “Rivista del Clero Italiano™ 71 (1990), 428-446.

*H. DE LUBAC, Carrolicismo. Aspetti sociali del dogma, Jaca Book, Milano 1978, p. 172. Cfr.,
nello stesso senso, Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 846.

“ 11 documento della COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE /1l cristianesimo e le
religioni, pubblicato nel 1997, sottolinea che in tal modo il Concilio evita I'interpretazione esclusivista del
principio extra Ecclesiam nulla salus (cfr. n. 62) e gli restituisce «il suo senso originale: esortare alla fedelta
i membri della Chiesa» (n. 70).



ARTURO CATTANEO 331

dia salutis in ea instituta accipiunt, et in eiusdem compage visibili cum Christo, eam
per Summum Pontificem atque Episcopos regente, iunguntur, vinculis nempe profes-
sionis fidei, sacramentorum et ecclesiastici regiminis ac communionis. Non salvatur
tamen, licet Ecclesiae incorporetur, qui in caritate non perseverans, in Ecclesiae si-
nu corpore quidem, sed non corde remanet».

Lo Schema iniziale, del 1962, era concepito in stretta dipendenza dalla Mystici
Corporis™. Di conseguenza i non cattolici erano ancora considerati come ordinati alla
Chiesa in virtli di un desiderio implicito®. Il dibattito intorno a quel progetto porto ad
un importante approfondimento dottrinale.

Alcuni interventi dei Padri conciliari questionarono infatti la concezione eccle-
siologica soggiacente al progetto e, in particolare, la problematica identificazione del
Corpo mistico di Cristo con la Chiesa cattolica™.

Riguardo all’affermazione concernente I’appartenenza alla Chiesa fu eviden-
ziata I’indole restrittiva e ingiusta riguardo ai fratelli separati. Venne proposto, in di-
versi interventi, di abbandonare I’espressione “membro della Chiesa” e di cercare una
formula pit adeguata ad esprimere i gradi che esistono nell’appartenenza alla Chiesa.

Vista I’importanza delle osservazioni la commissione incaricata di rielaborare
il testo decise di abbandonarlo e di proseguire sulla base di quello che veniva attribui-
to al teologo Gérard Philips, un testo che circolava fra i padri conciliari fin dall’inizio
delle sessioni conciliari”’. Esso venne rielaborato e presentato ufficialmente il
30.IX.1963%.

I1 brano sull’appartenenza alla Chiesa si trova nel n. 8 del primo capitolo, che
ha come titolo De Ecclesiae Mysterio. Le maggiori novita sono I’abbandono dell’e-
spressione “membro della Chiesa” e la relazione che viene stabilita tra appartenenza
alla Chiesa e salvezza. L’appartenenza alla Chiesa & tuttavia concepita ancora con la

*«li igitur vere et proprie membra Ecclesiae dicendi sunt qui, regenerationis lavacro absoluti, ve-
ram fidem catholicam profitentes et Ecclesiae auctoritatem agnoscentes, in compagine visibili eiusdem
cum Capite eius, Christo videlicet eam regente per Vicarium suum iunguntur, nec ob gravissima delicta a
Corporis Mystici compage seiuncti sunt» (Schema/1962).

5 «Voto autem ad Ecclesiam ordinantur non catechumeni dumtaxat, qui Spiritu Sancto movente,
conscio et explicito desiderio ad Ecclesiam aspirant, sed ii quoque, qui etsi i qui Sgnorantes Ecclesiam
catholicam esse veram et unicam Christi Ecclesiam, tamen, gratia Dei implicito et inscio desiderio simile
praestant, sive quod sincera voluntate id volunt quod vult ipse Christus, sive quod etsi ignorantes Christum,
sincere adimplere desiderant voluntatem Dei et creatoris sui» (Cfr. Acta Synodalia, 1, IV, 18-19).

* 11 cardinale Liénart sottolined: «Corpus ergo Mysticum multo latius extenditur quam Ecclesia ro-
mana... Ideo enixe peto quod art. 7, quo Ecclesia catholica Corpori Mystico absolute aequiparatur, delea-
tur» (Acta Synodalia, 1,1V, 126-127).

- 7G. ALBERIGO - F. MAGISTRETTI, Constitutiones dogmaticae Lumen Gentium synopsis histo-
rica, Ed. Istituto per le scienze religiose, Bologna 1975.

* «Reapse et simpliciter loquendo Ecclesiae societati incorporantur illi tantum, qui integram eius
ordinationem omniaque media salutis in ea instituta agnoscunt, et in eiusdem compage visibili cum Chri-
sto, eam per Summum Pontificem et Episcopos regente, iunguntur, vinculis nempe professionis fidei sacra-
menti et ecclesiastici regiminis ac communionis. Non salvatur tamen, licet ad Ecclesiam pertineat, qui in
fide, spe et caritate non vivit, sed peccans in Ecclesiae corpore quidem sed non corde remanet» Sche-
ma/1963).



332 APPENDICE

rigidita propria dell’immagine corpo-membra. Al riguardo va ricordato il fatto che
questo n. 8 si trova alla fine del primo capitolo nel quale si insiste sull’immagine del
Corpo Mistico.

Nel dibattito intorno allo Schema 1963 emersero alcune critiche rispetto all’e-
spressione reapse et simpliciter. 11 cardinale Lercaro propose di sostituirla con plene
et perfecte” e altri padri conciliari si pronunciarono a favore di riconoscere una gra-
duata appartenenza alla Chiesa. Tale comprensione fu anche facilitata dallo sposta-
mento del testo esaminato al secondo capitolo, quello sul Popolo di Dio, immagine
che apre nuove prospettive soprattutto per quanto riguarda la posizione dei cristiani
non cattolici. L’aggiunta dell’inciso pneumatologico (Spiritum Christi habentes) fu
dovuta principalmente all’intervento dell’arcivescovo Mons. Leo Duval. Costui ri-
cordo che la piena appartenenza alla Chiesa richiede, oltre alla connessione con il suo
aspetto visibile, 1’inabitazione dello Spirito Santo, dato che, secondo le parole dell’A-
postolo, “si quis Spiritum Christi non habet, hic non est eius” (Rom 8,9)*. Nello stes-
so senso, pur senza riferirsi alle parole del Nuovo Testamento, si pronunciarono il ve-
scovo di Strasburgo Mons. Weber®' ed il suo coadiutore Elchinge®.

La rilevanza del citato intervento di Mons. Duval per I’introduzione dell’inciso
pneumatologico, & confermata dalla spiegazione data dalla commissione conciliare
che nel n. 14 della Relatio precisd: «Quia peccatores Ecclesiae non plene incorpo-
rantur, etsi ad Ecclesiam pertinent, Commissio statuit adiungere, secundum Rom.
8,9: “Spiritum Christi habentes” »™.

Si giunse quindi allo Schema del 1964 che, per quanto riguarda il brano che
stiamo analizzando, non subi ulteriori modifiche, ma con 1’approvazione finale di-
vento testo del Concilio. Il dibattito sul n. 14 registro infatti solo quattro suggerimen-

* Cfr. Acta Synodalia, 11, 11, 10-11.

* «Loco par. 2 et 3 ponatur: «Cum vero Ecclesia duplicem aspectum essentialiter induat, alterum
visibilem et externum, alterum invisibilem et spiritualem, nemo ad Corpus Christi plene pertinere censen-
dus est nisique Ecclesiae visibiliter simul et invisibiliter plene coniungitur et inseritur: visibiliter quidem
per validam baptismi susceptionem, per apertam professionem catholicae fidei et per debitam erga legiti-
mos Ecclesiae pastores subiectionem; invisibiliter vero per Spiritus Sancti vivificam inhabitationem, pro-
nuntiante scil. apostolo: “Si quis Spiritum Christi non habet, hic non est eius” (Rom 8,9)» (Acta Synodalia,
11, 11, 153).

* «In sensu pleno et perfecto Ecclesiae societati incorporantur ii tantum qui fide et gratia Christo
uniti, integram Ecclesiae ordinationem agnoscunt, et in eiusdem compage visibili» (Acta Synodalia, 11, 1,
236, 745).

* «Diverses formes d’appartenance 2 1'Eglise: on est simplement membre de I'Eglise, lorsqu’on est
rattaché a elle par des liens sacramentels définitifs (baptéme). Ce sont des liens qu’on peut, certes, renier
mais non détruire. On est membre vivant de 1'Eglise, lorsqu’on vit de la vie de Dieu et qu’on grandit dans la
Foi, I'Espérance et la Charité...» (Acta Synodalia, 11, 1, 514-515). Questa proposta fu appoggiata anche dal
cardinale Liénart (cfr. I1, 11, 129). Nella stessa linea si puo ricordare il discorso pronunciato da Mons. Van
der Burgt in nome dei vescovi indonesiani. Dopo aver criticato I’espressione reapse, aggiunse: «Etiam vox
simpliciter displicet. Videtur in contextu immediato contradici. Dicitur enim, quod catholici qui in statu pec-
cati versantur, corpore sed non corde in sinu Ecclesiae remanent. Quis autem dicent hominem, qui corpore
sed non corde ad Ecclesiam pertinet, simpliciter in ea incorporatur esse?» (Acta Synodalia, 11, 1, 60).

* Acta Synodalia, 111, 1, 203.



ARTURO CATIANEO 333

ti (Modi) dei quali uno concerneva 1’inciso pneumatologico, proponendo che venisse
posto alla fine della frase in modo che quest’ultima sarebbe terminata: «... et spiritum
Christi habent»"*. La commissione conciliare rifiutd la proposta affermando che il
testo era gia stato ampiamente discusso e che sembrava piu chiaro prout iacer”.

Dopo I’analisi della genesi del testo di LG, 14/b sintetizziamo gli aspetti pit ri-
levanti del progresso compiuto nei confronti del CIC 1917 e soprattutto della Mystici
Corporis.

3.1. «Illi plene... incorporantur»

E stata abbandonata I’ espressione membri della Chiesa che non si prestava a in-
dicare i gradi presenti nell’appartenenza alla Chiesa. Si & percio utilizzato 1’avverbio
plene che sottintende tale realta. Per i cattolici questa gradualita si manifesta nella fra-
se successiva a proposito di coloro che rimangono nella Chiesa «corpore, sed non cor-
de». Nel numero seguente riguardo ai battezzati non cattolici si afferma che «la Chie-
sa sa di essere per pill ragioni congiunta con loro» in virtu di molti elementi ecclesia-
li che possiedono in comune con la Chiesa cattolica. Viene inoltre riconosciuta «una
certa vera unione nello Spirito Santo» (LG, 15).

Appare qui chiaramente il valore dell’ecclesiologia di comunione, sia nell’ap-
prezzamento delle diverse situazioni ecclesiali, sia nella prospettiva del dialogo ecu-
menico che sara ripreso nel decreto Unitatis redintegratio. Nei nn. 3 e 4 di quest’ulti-
mo si parla di una comunione non plena o non perfecta con la Chiesa cattolica da par-
te delle Chiese separate e delle comunita ecclesiali. A quei fedeli viene riconosciuta
«quadam cum Ecclesia catholica communione» (UR, 3) e si afferma che essi «ad po-
pulum Dei iam aliquo modo pertinent» (UR, 4).

3.2. «Ecclesiae societati»

L’espressione indica che si tratta dell’incorporazione alla Chiesa intesa in un
senso ben preciso: alla Chiesa his in terris, alla “societas organis hierarchicis in-
structa” (LG, 8/a), alla «Ecclesia, in hoc mundoe ut societas constituta et ordinata»
(LG, 8/b)*™. 1l supremo legislatore ha confermato questa interpretazione utilizzando

* Ivi, T, VI, 99-100.

* «Commissio praedictum textum olim post largam disceptationem statuit. Qui modus dicendi, cum
explicita enumeratione conditionum, etiam hodie ei videtur clarior. Unde non admittitur mutatio neque
translatio verborum» (Ivi, 111, VI, 99).

“In tal senso cfr. F. COCCOPALMERIO, Quod significent verba “Spiritum Christi habentes” Lu-
men gentium 14.2, in “Periodica” 68 (1979), 270. Al riguardo K. RAHNER ha osservato che la grazia san-
tificante (implicata nella presenza dello Spirito di Cristo) & elemento costitutivo della piena incorporazione
alla condizione perd che I'espressione Ecclesiae societate «nicht reduplikativ, sondern spezifikativ gelesen
wird oder diese beiden Méglichkeiten in Schwebe bleiben. Ist die Kirche gerade als sichtbare Gesellschaft
gemeint, dann kommt freilich die Rechtfertigungsgnade als konstitutives Element der Inkorporation in die-
se Gesellschaft als solche nicht in Frage und das Spiritum Christi habentes ist nur spezifikativ: nicht redu-
plikative Qualifizierung des Subjektes des ganzen Satzes... Bedeutet aber «Ecclesiae societati» einfach die
Kirche, die eine Gemeinschaft ist (spezifikativ), dann kann und muB das «Spiritum Christi habentes» dur-



334 APPENDICE

nel Codice al posto della formula “Ecclesiae societati” la frase: “Ecclesiae catholi-
cae his in terris” (CIC, can 205)".

3.3.«Spiritum Christi habentes»

Il significato esatto di questa espressione ha suscitato un vivace dibattito™. Non
entriamo nei particolari di quella polemica, ma ci limitiamo a segnalare il ruolo che
I’espressione ha nell’insieme del periodo. La costruzione participiale indica che que-
sto inciso non puo venir considerato alla stregua degli altri elementi che compongono
la lunga enumerazione della frase, ma che esso € un po’ come il motore, il principio
dinamico, o cid che da vita a tutto il resto. Esso indica infatti come devono essere vis-
suti i diversi vincoli di incorporazione, affinché quest’ultima sia piena. In tal senso
Aymans ha rilevato: I’inciso pneumatologico «non indica mera manifestazione ester-
na della fede, ma testimonianza di un sincero convincimento; non mero sacramentali-
smo esterno, ma autentica vita sacramentale; non una socialita inerte, ma partecipa-
zione generosa alla vita della comunitia»™. Il ruolo dello Spirito Santo quale principio
vivificante della Chiesa & messo in evidenza in altri passaggi del Concilio, come
quando, appoggiandosi su Ef 4,16, si afferma: «... lo Spirito di Cristo vivifica I’orga-
nismo sociale della Chiesa per la crescita del corpo» (LG, 8/a)*.

3.4. «... integram eius ordinationem... accipiunt,... et iunguntur vinculis...»

1l periodo si compone di due proposizioni coordinate, rette rispettivamente dai
verbi accipiunt e iunguntur, il primo in forma attiva e il secondo in forma passiva.
Anche se le due proposizioni non sono subordinate, ma coordinate, si osserva la pre-

chaus als eines der konstitutiven Momente der vollen Inkorporation (plene incorporantur) aufgefalit wer-
den» K. RAHNER, Siindige Kirche nach den Dekreten des Zweiten Vatikanischen Konzils, in 1D., Schrif-
ten zur Theologie VI, Benzinger, Einsiedeln-Zurigo-Colonia 1965, p. 334, nota 1.

*" 11 testo completo del can 205 & il seguente: «Plene in communione Ecclesiae catholicae his in ter-
ris sunt illi baptizati, qui in eius compage visibili cum Christo iunguntur, vinculis nempe professionis fidel,
sacramentorum et ecclesiastici regiminis». L’esclusione dell’inciso pneumatologico operata dal Codice &
stata criticata da alcuni canonisti. Sulla questione cfr. G. GANSWEIN, Kirchengliedschaft. Vom Zweiten
Vatikanischen Konzil zum Codex Iuris Canonici, EOS, St. Ottilien 1995, pp. 222-223.

% Cfr. G. GANSWEIN, Kirchengliedschaft geméiss dem Zweiten Vatikanischen Konzil, St. EOS, St.
Ottilien 1996, pp. 86-98.

* «Nicht Lippenbekenntnis, sondern wahres Glaubensbekenntnis; nicht duBerer Sakramentalismus,
sondern echtes sakramentales Leben; nicht tote, sondern hingebende Kirchengemeinschaft!» (W. AY-
MANS, Die kanonistische Lehre von der Kirchengliedschaft im Lichte des I1. Vatikanischen Konzils, in
“Archiv fiir katholisches Kirchenrecht” 142/1973, p. 409). Nello stesso senso si & espresso L. GEROSA
nella monografia La scomunica é una pena?, Ed. Universitaires de Fribourg, Fribourg i. Helv. 1984, p. 281:
«I1 possesso dello Spirito di Cristo non & un quarto elemento che si aggiunge ai tre vincula della definizio-
ne bellarminiana, ma la condizione affinché quello simbolico non sia ridotto ad una professione di fede me-
ramente esterna, quello liturgico a puro sacramentalismo ed infine quello gerarchico ad una questione bu-
rocratica 0 amministrativas.

“11 principio unficante dell’organismo ecclesiale, costituito dallo Spirito, € espresso chiaramente in
un altro documento conciliare nei seguenti termini: «Sancta et catholica Ecclesia... constat ex fidelibus, qui
eadem fide, iisdem sacramentis et eodem regimine in Spiritu Sancto organice uniuntur» (OE, 2).



ARTURO CATTANEO 335

cedenza data all’atto positivo della volonta per il quale i fedeli «accettano integra la
struttura (ordinationem) della Chiesa e tutti i mezzi di salvezza in essa istituiti». Nel-
la seconda proposizione, che pud considerarsi una conseguenza della prima, vengo-
no descritti i vincoli con i quali i fedeli si uniscono al suo organismo (compage) vi-
sibile. A nostro avviso questa formulazione rappresenta un progresso rispetto ai pre-
cedenti modi di definire I’appartenenza alla Chiesa. I fedeli vengono infatti conside-
rati come soggetti che intervengono attivamente nella loro incorporazione senza li-
mitarsi a descrivere i vincoli di soggezione. Nella linea della riscoperta conciliare
della figura del fedele e della sua partecipazione attiva nell’edificazione della Chie-
sa (cfr. LG, 30-38), si puo avvertire un ulteriore progresso nel fatto di aggiungere al
vincolo del governo ecclesiastico quello della comunione. La Chiesa ¢ infatti sostan-
zialmente il “mysterium communionis hominum cum Deo et inter se per Filium in
Spiritu Sancto™'.

Un altro progresso del testo conciliare & la consapevolezza che I’incorporazio-
ne alla Chiesa non dipende solo dal battesimo, al quale il Vaticano II continua a riser-
vare un’attenzione preminente — cfr. “ianua Ecclesiae” (LG, 14/a) —, ma che tutti i sa-
cramenti intervengono in qualche modo nell’incorporazione alla Chiesa. Una delle
modifiche introdotte nello Schema/1963 fu precisamente quella di porre il termine di
sacramento al plurale®”. Ricordiamo che il Concilio ha ripetutamente sottolineato la ri-
levanza ecclesiale dei sacramenti. Oltre al ruolo fondamentale del battesimo vanno ri-
cordati soprattutto gli altri due sacramenti dell’iniziazione cristiana: la confermazio-
ne* e I’Eucaristia®. Vista I’attenzione che il Vaticano II presta a quest’ultimo sor-
prende un po’ che in questo testo non sia stata messa in rilievo la dimensione eccle-
siale dell’ Eucaristia®.

Infine puo essere considerato un progresso anche 1’aver posto come termine
della connessione alla Chiesa non la Gerarchia ecclesiastica, ma lo stesso Cristo. La
Gerarchia ha certamente una funzione imprescindibile, ma essa & tuttavia solo stru-
mentale o, se si preferisce, ministeriale.

“ p. RODRIGUEZ., EI Concepto de Estructura Fundamental de la Iglesia, in AA.NV., Veritati
Catholicae, Pattloch, Aschaffenburg 1985, p. 237.

** Al rispetto la Relatio della commissione conciliare segnalod: «Loco sacramenti, E/616 proposuit
«cultus». Commissio scripsit, cum Emend. 118: “sacramentorum”» (Acta Synodalia, 111, I, 203).

** A proposito della confermazione il Vaticano II afferma che i fedeli «sacramento confirmationis
perfectius Ecclesiae vinculantur, speciali Spiritus Sancti robore ditantur» (LG, 11/a).

* Sono numerosi i testi conciliari che sottolineano la rilevanza ecclesiale dell’Eucaristia. Cosi, ad
esempio: « praesertim in Eucharistia... continuo vivit et crescit Ecclesia» (LG, 26/a) e, soprattutto, la se-
guente affermazione: «Eucharistia ut fons et culmen rotius evangelizationis apparet, dum catechumeni ad
participationem Eucharistiae paulatim introducuntur, et fideles, iam sacro baptismate et confirmatione si-
gnati, plene per receptionem Eucharistiae Corporis Christi inserentur» (PO, 5/b). Nello stesso senso cfr.
UR, 22/b.

** Cfr. in tal senso M. TURRINI, Eucaristia e piena appartenenza alla Chiesa, pp. 107-128. Un
esempio chiarissimo del valore centrale che il Concilio riconosce all’Eucaristia nell’edificazione della
Chiesa si trova nel testo che definisce la diocesi quale porzione del Popolo di Dio che, unita al suo pastore,
& «ab eoque per Evangelium et Eucharistiam in Spiritu Sancto congregata» (CD, 11/a).



336 APPENDICE

4. CONCLUSIONE

Per concludere ricordiamo la rilevanza del ricupero della dimensione pneuma-
tologica operato dal Concilio. Il non facile compito di coniugarla con la dimensione
cristologica — autentica sfida per I’ecclesiologia postconcilare — & stato opportuna-
mente assolto dal Vaticano II nel tema dell’appartenenza alla Chiesa, offrendone una
nuova visione. La novita — ricca di implicazioni pastorali ed ecumeniche — consiste
soprattutto nell’aver presentato 1’appartenenza alla Chiesa quale realta dinamica che
si realizza per gradi; non come mera adesione formale ad un organismo sociale ed
esterno, ma come evento in primo luogo spirituale, frutto di quello Spirito che porta
alla pienezza della vita in Cristo mediante il Vangelo, i sacramenti e gli elementi mi-
nisteriali che costituiscono la Chiesa.




