RTLu IV (2/1999), 345-350 345

Jaroslav Pelikan, Gesu. L’immagine attraverso i secolli, tr.
it., Mondadori, Milano 1998, pp. 254.

Jaroslav Pelikan, noto e versatile studioso della storia del cristianesimo, ha
pubblicato nel 1985 un libro intitolato Jesus Through the Centuries. /I testo ¢ stato
tradotto in una dozzina di lingue, e ha superato le centomila copie. Nel 1997 la Yale
University ha ripubblicato un’edizione illustrata del volume (The Illustradet Jesus
Trough the Centuries), edito in seguito in italiano col titolo Gesl. L’immagine attra-
verso i secoli. A contrario di quanto si possa pensare anche guardando la copertina
(che presenta distinte immagini di Gesu nella storia) non si tratta di un testo di storia
dell’arte cristiana. Pelikan parla di immagini intese come modelli culturali che, in di-
verse epoche, sono stati prodotti.

Secondo I’autore, i cristiani hanno creato distinte rappresentazioni di Gesi a
partire dalle esigenze dominanti nei periodi in cui vivevano. Il soggetto del libro non
e dunque l'icona di Gesu nella storia, ma la storia della cultura riferita a Gesu, o se
vogliamo, I'impatto di Gesu sulla cultura (filosofica, teologica, scientifica, politica,
letteraria, artistica...). L’illustrazione del libro non é particolarmente riuscita. Il ri-
gore del testo non trova corrispondenza nel susseguirsi delle immagini; spesso le ico-
ne sono state scelte solo per una vaga analogia semantica tra testo e figura, in alcu-
ni casi addirittura e difficile comprenderne il collegamento. Purtroppo una simile
operazione sminuisce il valore della pubblicazione piuttosto che accrescerlo; il testo
é invece interessante e stimola la riflessione.

Non e un’opera teologica, neppure filosofica, né di storia dell’arte, si tratta
piuttosto di un’ermeneutica della storia della cultura cristiana caratterizzata da una
particolare sensibilita estetica.

[l testo é articolato in 18 capitoli che segnalano distinti modi di interpretare Ge-
sit come modello culturale in diverse epoche. A parere di Pelikan queste rappresenta-
zioni esprimerebbero una discontinuita analoga a quella della storia; secondo [’autore,
questa differenziazione si fonda sul fatto che Gesu é un modello inesauribile e irridu-
cibile a formule dogmatiche o antidogmatiche «lui é sempre di pitt dei nostri sistemi».
Quest’interpretazione apre problematiche filosofiche teologiche non indifferenti, an-
che perché i diversi paradigmi adottati non sono sempre complementari, anzi a volte
sono tra loro in contraddizione. Sulla questione torneremo nelle conclusioni.

Uno dei criteri che conduce I’esposizione di Pelikan é quello di seguire un or-
dine cronologico, come si evince anche leggendo il primo e ['ultimo capitolo. Il pri-
mo capitolo, intitolato 11 Rabbi, tratta delle piit antiche concezioni di Gesii coerente
con la tradizione ebraica. In queste prime interpretazioni prevaleva la continuita con



346 RECENSIONI

la tradizione ebraica e biblica: Gesu era un ebreo, rabbi di Nazaret, nato dalla stir-
pe di Davide secondo la carne, figlio di Miriam, veniuto a riscattare Israele e un’u-
manita prigioniera. Tale concezione divenne oscura gia nel Il secolo a causa della
de-giudeizzazione del cristianesimo che perse i suoi tratti giudaici per divenire cri-
stianesimo dei gentili.

L’ultimo capitolo, intitolato L’ Uomo che appartiene al mondo conclude il ciclo
storico trattando della figura di Gesii nel nostro mondo contemporaneo. Il modello
Gesu andrebbe oggi interpretato sullo sfondo della miscela di distinte tradizioni cul-
turali volti a renderlo visibile nella sua universalita. Si tratta di un Gesi che appar-
tiene al mondo e non solo alla cultura e tradizione europea, e che si manifesta nelle
Sforme pi disparate a partire dalle diverse tradizioni (indiane, cinesi, africane ...). Se-
condo Pelikan in queste rappresentazioni domina I'immagine del Guaritore (gia pre-
sente nel Il e nel Il secolo): in quest’epoca colma di calamita come la fame, la ma-
lattia, la guerra concepire Gesut in questo modo sarebbe un imperativo morale domi-
nante. Ad avviso di Pelikan é necessario immaginare una nuova concezione d’uni-
versalita di Cristo, anche in rapporto alle altre religioni, dato che Dio si rivela nella
storia, al di fuori della chiesa altrettanto che in essa.

Tra il primo e 'ultimo capitolo si succedono le principali interpretazioni del
Modello Gesu apparse nei secoli. La discontinuita dei paradigmi é certamente uno
dei dati pii rilevanti che si possono evincere dalla lettura del libro. Dato che que-
sta discontinuita risulta essere fonte d’'importanti problemi filosofici e teologici,
diamo molto spazio alla descrizione dei principali nodi concettuali affrontati da
Pelikan, sottolineando piuttosto le differenze che le analogie riscontrate tra le di-
verse immagini.

« Il Punto di svolta della storia. In questa prospettiva il Modello Gesii non era
piu inteso in analogia ai profeti ma come Signore della storia. Secondo Pelikan i te-
sti biblici sono stati interpretati (e spesso forzati) come allegoria di Cristo. Questo
modello ha avuto una notevole influenza nella storia della cultura.

* La Luce delle genti era un’immagine utilizzata ad esempio da Clemente
Alessandrino e da chi come lui cercava nella cultura greco-romana le anticipazioni
pagane della figura di Cristo. In questa prospettiva si cercava di accordare il para-
digma Gesu ai testi platonici, in particolare al Demiurgo del Timeo. La croce era
considerata simbolo di potenza. L'immagine del legno, presente in molti testi pagani,
era interpretata secondo il simbolo della croce. Per Clemente Alessandrino [’albero
della nave al quale fu legato Odisseo prefigurava la Croce alla quale fu legato Gesi.
Da questo momento le immagini religiose della cultura pagana sono state utilizzate a
piene mani dai cristiani.

« Il Re dei re era un modello di grande rilevanza per la storia politica dopo la
Jine dell’impero romano. L'immagine di Gesit come Re dei re suscito i profondi con-
flitti, in particolare tra autorita ecclesiastiche e civili, sull’interpretazione della re-
galita di Cristo in rapporto al potere politico: chi governava doveva riconoscere [’au-
torita del Re dei re. Con il trasferimento dell’impero di Roma a Costantinopoli il ruo-
lo di vicario del Re dei Re era attribuito al vescovo di Roma.



J. PELIKAN 347

* Il Cristo cosmico era un modello che ebbe una grande importanza per la sto-
ria del pensiero. Dal IV secolo il titolo principale della maesta di Gesii era Logos. Si
cercava di armonizzare la figura di Cristo con le teorie scientifiche e filosofiche del
tempo. Cristo era inteso come Logos nel senso di razionalita di Dio, secondo un prin-
cipio di causalita a garanzia dell’ armonia universale. Il risultato di questa posizione
¢ stato I'abbandono del paradosso della fede in Cristo (Credo quia absurdum di Ter-
tulliano).

« Il Figlio dell’uomo era un’immagine che Pelikan attribuisce soprattutto ad
Agostino, e che si é trasmessa nella modernita attraverso Pascal (é strano che Pe-
likan non citi anche Kierkegaard). Gesi era concepito da Agostino sia come immagi-
ne di Dio sia dell’umanita. A Gesu si poteva attribuire il titolo di mediatore tra uomo
e Dio in quanto vero uomo. In tale ottica si parlava del mistero dell’incarnazione che
ha svelato la situazione di miseria e di peccato dell’uomo (il peccato originale).

* La vera Immagine ¢ un paradigma che ha suscitato profondi conflitti sulla
possibilita stessa di raffigurare Gesu, Pelikan fa riferimento alle lotte iconoclaste. I
primi cristiani si scagliavano contro le immagini e anche l'architettura pagane per-
ché Dio trascende ogni tentativo dell ‘womo di inventare immagini sacre. Non vi era-
no né immagini né luoghi sacri, neppure i siti in cui Gesi era nato ed era stato sepol-
to godevano di particolare santita. Per gli iconoclasti la vera Immagine era solo I’ Eu-
carestia o semmai l'invisibile anima razionale. Gli iconoduli sulla base dell’incarna-
zione sostenevano invece la necessita di raffigurare Gesi, Immagine dell’Immagine,
nella carne in quanto il corpo umano ¢ stato deificato dall’incarnazione.

« Il Cristo crocifisso. Per questa rappresentazione ha avuto grande importan-
za la leggenda del ritrovamento della vera croce grazie a Sant’Elena. La croce era
compresa come potere divino, ad esempio in battaglia. Le crociate si basarono sulla
croce concepita come segno di vittoria in assoluto: vittoria cosmica sulla morte. L’i-
dea di croce come potenza divina era diffusa nell’ Oriente cristiano piuttosto che nel-
I’ Occidente latino.

» Il Monaco che governa il mondo era un modello di Gesu sviluppato dal mo-
nachesimo medioevale. «I monaci cominciarono a modellarsi su Cristo, ma allo stes-
so tempo modellarono Cristo su di Loro». Con tale immagine é stato evidenziata l'in-
terpretazione ascetica del cristianesimo. Fu introdotto nella vita della chiesa un dop-
pio livello di discepolo: chi segue i comandamenti e chi segue i consigli di perfezio-
ne. Secondo Pelikan i monaci, anche attraverso 'imposizione del celibato ai vescovi,
giunsero a governare la chiesa e il mondo di allora.

* Lo Sposo dell’anima era il modello sorto dalla mistica cristiana. Il mistico
tende a delle esperienze d’immediata fusione con la Realta Ultima. La mistica utiliz-
zava un vocabolario di fonte neoplatonica (ascesa, purificazione, illuminazione,
unione). Una delle fonti del misticismo cristiano é stato un testo (un misto tra cristia-
nesimo e neoplatonismo) attribuito erroneamente a Dionigi I’Aereopagita. Per [’au-
tore dello scritto, la figura di Gesit aveva un ruolo secondario perché la struttura del
suo sistema era perfettamente indipendente dalla sua professione di fede in Gesti.
Un’altra fonte privilegiata della mistica era il Cantico dei Cantici. Bernardo di Chia-



348 RECENSIONI

ravalle ne ha scritto la pii nota allegoria. Secondo Jean Leclercq, biografo di Ber-
nardo, era il libro piu letto e commentato nei monasteri medioevali, «piu dei quattro
vangeli». Il Modello Gesu in quanto Sposo dell’ anima indicava un’unione spirituale
di Cristo con ciascuna anima. Secondo Pelikan, molti mistici del XV sono caduti in
una concezione panteista che cancellava ogni distinzione tra creatura e Creatore. La
figura di Gesu storico rischiava di dissolversi a favore di un generico spiritualismo.

* Modello divino e umano. Francesco di Assisi ha rovesciato la tendenza pre-
cedente inaugurando un nuovo apprezzamento del Gesu storico come Modello insie-
me divino e umano. Il Crocifisso assunse una distinta valenza rispetto a quella prece-
dentemente descritta. Francesco si era votato all’'umilta dell’incarnazione. Per Fran-
cesco Gesi nella sua umanita era [’Immagine della poverta, la quale non era una pri-
vazione ma un bene. Francesco fu il primo santo a ricevere le stigmati, guadagnan-
dosi [’appellativo di alter Christus. Nella sua lotta per imitare Cristo forni nuovo rea-
lismo alla poesia e all’arte (si pensi al presepio). In quest’ottica divenne importante
approfondire la vita di Gesii.

* L.”Uomo Universale era il tipico Modello di Gesu sviluppato da Rinascimen-
to italiano. Secondo Pelikan I'immagine esemplare dello spirito rinascimentale é sta-
to il ritratto leonardesco di Gesu. Leonardo ha interpretato Gesi nella piena orio-
dossia cristiana a partire dall’incarnazione, in chiave essenzialmente francescana.
Cristo era considerato vero uomo, e il Gesu autentico era quello dei vangeli. La sua
vita andava studiata sulla base delle fonti originali secondo una teologia fondata sul-
la grammatica.

* Lo Specchio dell’Eterno era una concezione di Gesi elaborata dalla Rifor-
ma protestante che faceva appello all’autorita di Gesu contro quella della chiesa isti-
tuzionale. Per Lutero solo Gesii era «lo Specchio del cuore paterno lontani dal quale
non vediamo che un giudice irato e terribile». Per Calvino Cristo era «lo Specchio nel
quale dobbiamo contemplare, e possiamo farlo senza ingannarci, la nostra elezione».
Per Lutero I’autentico messaggio dei vangeli era ['umanita di Gesi. Questo paradig-
ma si é tradotto soprattutto nella musica sacra, in particolare in quella di Bach e di
Hiindel. Per Lutero era fondamentale sviluppare il concetto di contemporaneita di
Cristo rispetto ad ogni epoca. La sua traduzione tedesca del Nuovo Testamento era
guidata dall’intenzione di ricostruire la storia di Gesu dei vangeli ai fini di renderla
piu viva per i suoi ascoltatori del XVI secolo.

= Il Principe della Pace era un’immagine evocata anche a causa delle guerre
religiose all’epoca della Riforma. Nacquero diverse teorie sul rapporto tra Gesit e la
guerra: la dottrina della guerra giusta, la teoria della crociata e I’ideologia del paci-
fismo cristiano. Lutero si riallacciava al concetto di guerra giusta di Agostino e di
Tommaso, e condannava la guerra santa. Questa concezione si é sviluppate sino alla
teologia della liberazione. Iniziarono a svilupparsi anche le teorie pacifiste.

= Il Maestro del senso comune era una figura di Gesi tipica dell’ llluminismo.
Il Cristo Cosmico é stato detronizzato a favore del Gesi storico, maestro del senso
comune (della ragione). L'immagine di Gesi si era ridotta a quella di uomo sapien-
te, accostato alla figura di Socrate. Gesit era ormai solo un uomo ispirato.



J. PELKAN 349

« 11 Poeta dello Spirito era una tipica figura romantica di Gesii. Per il roman-
ticismo le categorie per interpretare Gesi erano quelle dell’estetica (in particolare il
sentimento). Gesi era concepito Fonte d’ispirazione della poesia; quest‘ultima inten-
deva sostituirsi alle concezioni dogmatiche e morali di Cristo. Il mistero della bellez-
za rimpiazzava quello della fede. Dio era considerato il grande Artista, ed era pre-
sente nella misura in cui s'incarnava nell’anima del poeta.

« Il Liberatore, era un'immagine di Gesit tipica di una parte del XIX secolo,
che si poggiava sulle figure di Tolstoj, Gandhi e Martin Luther King. Gli esseri uma-
ni avrebbero dovuto imitare Cristo nel suo atteggiamento non-violento al fine di libe-
rare ['uomo dai mali che lo assillavano, in particolare dall’imperialismo occidentale
e dallo schiavismo. L'immagine di Cristo come liberatore era adottata pero sia dai
padroni sia dagli schiavi, sia dagli eserciti che combattono le loro guerre sia dai pa-
cifisti radicali; tutti questi utilizzavano questo paradigma come strategia politica per
liberare [’umanita. Si trattava di un uso della figura di Gesu al fine di liberare il mon-
do dai suoi mali alla ricerca della giustizia. Il rischio di queste interpretazioni di Ge-
sut era quello di perdere di vista la Sua trascendenza, la Sua differenza e alterita ri-
spetto al mondo.

A questo punto é opportuno riprendere la questione del significato da attribui-
re al frazionarsi dell’immagine di Gesu nella storia, anche in modo conflittuale di-
scontinuo e contraddittorio. Pelikan, citando Albert Schweizer, sostiene che ogni epo-
ca ha creato I'immagine di Gesit secondo la propria indole. Nella creazione di queste
immagini avrebbero dominato gli schemi umani che sono limitati e possono essere in
conflitto tra loro. Pelikan segnala l'importante questione teologica che puo sorgere
ponendo a confronto da una parte I’Immagine di Gesit Cristo come Immagine del Dio
immutabile, e quindi immutabile egli stesso, e dall’altra storia dell’ immagine di Cri-
sto che si disperde in una varieta caleidoscopica di rappresentazioni. La questione
sollevata non trova risposta nel testo, ma solo alcune indicazioni per affrontarla.

Una é proprio quella che afferma l'inesauribilita del Modello Cristo rispetto
agli schemi umani, ma quest’inesauribilita non spiega a sufficienza la contradditto-
rieta tra diversi modelli interpretativi sorti nei secoli. L'unica spiegazione che sem-
bra implicitamente suggerire Pelikan si poggia sull’asserzione della relativita dei si-
stemi umani. La questione troverebbe risposta nella relativita dell’ orizzonte umano.
Dio non c’entrerebbe con questa dispersione e contraddizione di modelli.

Ritengo si possa seguire un’altra strada che non esclude un’interpretazione
teologico-filosofica del mistero dell’incarnazione della Verita (il Logos diviene uo-
mo). Dio si espone, incarnandosi, al rapporto con l'uomo nelle diverse culture. In al-
tre parole una risposta alla questione non puo essere ricercata esclusivamente al li-
vello della relativita delle culture espresse dall’'uomo, ma esige una o pin interpreta-
zioni dell’Incarnazione. Con tale atto é Dio stesso a porsi e ad esporsi al limite, al fi-
nito, al relativo.

L’incarnazione é anche un esporsi di Dio ad un possibile fallimento del suo
piano salvifico. L'uomo, investito totalmente della liberta, come scriveva Hans Urs
von Balthasar in particolare nella sua voluminosa opera intitolata Teo-drammatica,



350 RECENSIONI

puo rifiutarlo. Drammatico, per Balthasar, é proprio il fatto che Dio si incarna, che
entra nel mondo piuttosto che restarne fuori nella qualita di Giudice. Balthasar non
esclude che la drammatica sfida lanciata all'uomo possa avere come esito un falli-
mento. Questo pud essere interpretato anche come totale dissolvimento del Modello
Cristo nel mondo, assorbito nelle diverse e contraddittorie culture, completamente
snaturato in rapporto alla sua Origine. Da una parte I’ Incarnazione del Verbo esige
anche una sua incarnazione nelle pii svariate culture, dall’altra questo processo puo
giungere ad un totale dissolvimento del senso (e dunque della verita) dell’ Incarna-
zione stessa.

Forse il rischio pitt grande che corriamo oggi é quello di ridurre I'lmmagine di
Cristo a un generico valore etico: a un Cristo di plastica a misura e immagine del-
I'uomo, dei suoi bisogni, delle sue aspettative, della sua indole. Tale Gesu si riduce
ad una miriade di modelli creati a nostra immagine e somiglianza. Forse questo é uno
dei pin terribili esiti di quell’abbandono al quale ha fatto riferimento Cristo sulla
Croce. In questa difficile e sottile alternativa (incarnazione come pienezza e incarna-
zione come svuotamento) si giocano anche i fattori che stanno alla base di ogni ela-
borazione paradigmatica dell’Immagine di Gesu. Insomma non tutti i modelli vanno
bene. Uno dei criteri per valutarli é I’ esistenza di un autentico dialogo con Cristo che
lasci a Lui I'ultima Parola; Parola che puo essere diversa dalle nostre.

Michele Amado



